

## ابن سينا

الطبيعيات

٢ السماء والعالم

٣- الكون والفساد

٤- الأفعال والانفعالات

راجعه دفندم له الدكنور إبراسيم مركور شبكة كتب الشيعة

بتخفيف

الدكنورمحسشرود قاسم مناسة الذكرى الألفية للشيح الرئيب

> دارالكاتبالعرب للطباعة والنشر بالمساهدة

shiabooks.net mktba.net < رابط بدیل

# الفهرس

مبفحة

| ط _ ق           | المقــدمة ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠                                                       |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 | الفن الثاني من الطبيعيات                                                                              |
|                 | في السهاء والعالم                                                                                     |
|                 | وهو مقالة واحدة فى عشرة فصول                                                                          |
|                 | الفصل الأول                                                                                           |
| • —             | فصل فى قوى الأجسام البسيطة والمركبة وأفعالها • • • • •                                                |
|                 | الفصل الثاني                                                                                          |
| r • 1           | فصل فى أصناف القوى والحركات البسيطة الأولى وإبانة أن الطبيعة الفلكية خارجة عن الطبائع المنصرية        |
|                 | الفصل الثالث                                                                                          |
| ro — 17         | فصل فى الإشارة إلى أعبان الأجسام البسيطة وترتيبها وأوصافها وأشكالها التي لها بالطبع ومخالفة الفلك لها |
|                 | الفصل الرابع                                                                                          |
| r1 — r1         | فصل فى أحوال ألجسم المتحرك بالاستدارة ، وما يجــوز عليه من أصناف التغير وما لايجوز وما لايجوز         |
|                 | الفصل الخامس                                                                                          |
| ٤٤ — ٣٧         | فصل فى أحوال الـكواكب ومحور القس                                                                      |
|                 | الفصل السادس                                                                                          |
| 34 — 6•         | فعيل في حركات الكواكب                                                                                 |
|                 | القصل السابع                                                                                          |
| • V — • •       | فصل فى حشو الجمم السهاوى وما قاله الناس فى أحوال الأرض وسائر المناصر                                  |
| <b>( &gt;</b> ) |                                                                                                       |

#### الفصل الثامن

| مفحة      |                                                                                                                                              |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۰ ۳۶     | فصل فى مناقضة الآراء الباطلة المذكورة فى تعليل سكون الأرض                                                                                    |
|           | الفصل التاسع                                                                                                                                 |
|           | فصل فى ذكر اختلاف الناس فى الحفيف والثقيل واستنباط الرأى الحق                                                                                |
| 79 — 78   | ىن بىن آرائېم                                                                                                                                |
|           | الفصل <b>العا</b> شر                                                                                                                         |
|           | فصل فى أن جملة الأجسام الملاق بعضها بعضا إلى آخر ما لا يتناهى إليه جملة                                                                      |
| V1 V.     | راحلهٔ ووه ۱۰۰ وه ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰۰ وه ۱۰۰ وه                                                                                                  |
|           | الفن الثالث من الطبيعيات                                                                                                                     |
|           | فى الكون والفساد                                                                                                                             |
|           | وهو مقالاً واحدة في خمسة عشر فصلا                                                                                                            |
|           | الفصل الأول                                                                                                                                  |
| A • — VV  | فصل فى اختلاف آراء الأقدمين فى الكون والاستحالة وعناصر هما ··· ···                                                                           |
|           | الفصل الثانى                                                                                                                                 |
| rk. — 71  | فصل فی اقتصاص حجة کل فریق سد                                                                                                                 |
|           | الفصل الثالث                                                                                                                                 |
| ١٠٠ — ١٤  | فصل فى نقض حجج المخطئين منهم منهم                                                                                                            |
|           | الفصل الرابع                                                                                                                                 |
| ,         | فصل فى إبطال قول أصحاب الكون ومن يقرب منهم ويشاركهم فى نني                                                                                   |
| 111 - 1   | لاستعالة ك                                                                                                                                   |
|           | الفصل الخامس                                                                                                                                 |
| 171 — 117 | فصل في مناقضة أصحاب المحبة والغلبة ، والقائلين بأن الـكون والفساد<br>أحداد غد الأحداد النبر التحدثة مد الرجاح بالمتاجل المتراقبا مدر مدر مدر |
| 111 117   | بأجزاء غير الأجزاء الغير المتجزئة من السطح واجتماعها وافتراقها ··· ··· ··· المجزاء غير الأجزاء الغير المتجزئة                                |
|           | الفصل السادس                                                                                                                                 |
| 144 — 144 | فصل فى الفرق بين الكون والاستحالة                                                                                                            |

#### الفصل السابع

| e c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| مفعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| فصل في إبطال مذهب محدث في المزاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| الفصل الثامن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| فصل في الكلام في النَّمو ١٤٠ ٠٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٤٠ ١٤٠ ١٤٦ - ١٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| الفصل التاسع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| فصل في إبانة عدد الأسطقسات ٥٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ١٤٧ ٠٠٠ ١٤٧ ١٠٩ - ١٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| الفصل العاشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| فصل فی ذکر شکوك نلزم ما قبل الله ١٦٠ - ١٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| الفصل الحادى عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| فصل فى حل شطر من هذه الشكوك المسكوك الشكوك المسكوك |     |
| الفصل الشأبي عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| فصل في حل قطعة أخرى من هذه الشكوك ١٧٦ ١٨٢ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| القصل الثالث عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| فصل في حل باق الشكوك المتملك المتلاك الشكوك الشكوك الشكوك الشكوك الشكوك الشكوك المتلوك المتلوك الشكوك الشكوك الشكوك         |     |
| الفصل الرابع عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| فصل فى انفعالات العناصر بعضها من بعض واستحالاتها فى حال البساطة ﴿ * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وفي |
| الفصل الخامس عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| فصل في أدوار الكون والفساد الكون والفساد الكون والفساد المعام ال                         |     |

## الفن الرابع من الطبيعيات في الأفعال والانفعالات

مقالنان

#### المقالة الأولى من هذا الفن تسعة فصول الفصل الأول

| صفحة                      |                                                                   |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| Y · E — Y · Y             | فصل في طبقات العشاصر المشاصر                                      |
|                           | الفصل الشأني                                                      |
| Y1· — Y·•                 | فصل فى أحوال كلية من احوال البحر الما م                           |
|                           | الفصل الثالث                                                      |
| 71E - 711                 | فصل فى تعريف سبب تعاقب الحر والبرد                                |
|                           | الفصل الرابع                                                      |
|                           | فصل في تعريف ما يقال من ان الأجسام كلما زادت عظما ازدادت شدة      |
| YY · — Y 1 •              | رقوة ··· ·· · · · · · · · · · · · · · · ·                         |
|                           | الفصل الخامس                                                      |
| *** **1                   | فصل فى تعديد الأفعال والانفعالات المنسوبة إلى هذه الكيفيات الأربع |
|                           | الفصل السادس                                                      |
| 77 <b>7</b> — 77 <b>7</b> | فصل فى النضج والنُّهوءة والعفونة والاحتراق                        |
|                           | الفصل السابع                                                      |
|                           | فصل فى الطبخ والشي والتبخير والتدخين والتصميد والذوب والتليين     |
| YY                        | الاشتمال والتجمير والتفحم، وما يقبل ذلك وما لا يقبله              |
|                           | الفصل الثامن                                                      |
| YE YY •                   | فصل في الحل والعقد وفصل في الحل                                   |
|                           | الفصل التاسع                                                      |
| 7 £ A — 7 £ 1             | فصل فى أصناف انفمالات الرطب واليابس                               |
|                           |                                                                   |

#### المقالة الشانية

مبغعة

هذه القالة نصف فيها جملة القول فيا يتبع المزاج من الأحوال المختلفة وهي فصلان

الفصل الأول

فصل فى ذكر اختلاف الناس فى حدوث الكيفيات المحسوسة التى بعد الأربع وفى نسبتها إلى المزاج ومناقضة المبطلين منهم ... ... ... ... ... ٢٥٠ ــ ٢٦٠

الفصل الثانى

فصل في تحقيق القول في توابع المزاج ... ... ... ٢٦١ - ٢٦٧

### مقدمة

#### للركثور إبراهيم مدكور

جمعنا فى هذا المجلد — على غير عادة — ثلاثة فنون من طبيعيات الشفاء ، وهى : « السهاء والعالم » ، « الكون والفساد » ، « الأفعال والانفعالات » . ولا شك فى أنها متصلة ومتكاملة : ينصب أولها على الأجسام الطبيعية بسيطة كانت أو مركبة ، فيبين خصائصها ومكوناتها ، ويبحث ثانيها فيا قد يطرأ عليها من كون أو فساد ، ويعالج ثالثها ما يلحقها من أعراض وأنفعالات .

ولم يكن للعرب قبل الإسلام درس يعتد به ، ولا علم يعول عليه . وترجع معلوماتهم الطبيعية إلى ما أوحت به الملاحظة العابرة والنجربة اليومية ، وقضت به ظروف الحياة وأسباب العيش ، كمرفة مطالع النجوم ومغاربها وأنواء الكواكب وأمطارها(١). ثم جاء الإسلام فوجه نظرهم إلى مافى الكون من عجائب وآيات ، ودعاهم إلى البحث والنظر ، وامتدت فتوحاتهم شرقا وغربا ، فاتصلوا عنقرب بالحضار التالقديمة والمعاصرة ، ووقفوا على علوم لا عهد لهم بها .

وما إن انتشرت الدعوة الإسلامية ، وهدأت حركة الغزو والفتح ، حتى أخذ العرب والمسلمون يدرسون ويبحثون . وظهرت في القرن الأول المهجرة دراسات دينية ولغوية ، إلا أن الحركة العلمية الحقة لم تبدأ إلا في القرن الثاني ، ثم أخذت تنمو وتترعرع طوال قرون ثلاثة . فامند نشاطها ، وتنوعت فنونها ، وأمدتها الترجمة بمصادر شتى . وكان العلوم الطبيعية فيها نصيب ملحوظ ، ولم يكن غريباً أن يبدأ العرب بالعلوم العملية كالطب والكيمياء ، ثم أضافوا إليها در اسات في الكون والفلسفة الطبيعية . وهنا كان المعتزلة روًادا ، كما كانوا دائماً في ميادين أخرى ، وعلى رأسهم أبو الهذيل العلاف ( ٢٣٤ هـ) الذي رفض هذه النظرية ، وقال بالكون والطفرة (٢) ، وتلميذه النظام ( ٢٣١ هـ) الذي رفض هذه النظرية ، وقال بالكون والطفرة (٢) ، وكانا يهدفان معاً إلى نقض بعض المبادئ التي قامت عليها الفلسفة الأرسطية .

<sup>(</sup>١) صاعد الأندلسي ، طبقات الأمم ، القاهرة ( بلا تاريخ ) ، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) الأشعرى . مقالات الإسلاميين . استانبول ١٩٣٠ ، ج ٢ ص ٣١٤ .

<sup>(</sup>٣) محمد عبد الهادى أبوريده ، إبراهم بنسيار النظام ، القاهرة ١٩٤٦ ، ص ١١٣ – ١٢٩٠

وقد تغذت الدراسات الطبيعية فى الإسلام بغذاء وفير ومتنوع ، فأخذت عن الهند والفرس ما أخذت ، وتأثرت بآراء كثير من مفكرى اليونان ، أمثال ديمقريطس ، وأبنادو قليس ، وزينون الرواقى ، وأفلاطون . ولكنها عولت التعويل كله على أرسطو الذى ترجمت كتبه الطبيعية الهامة إلى العربية .

#### (١) أرسطو الطبيعي:

لاشك في أن أرسطو يمد بين مفكرى اليونان فيلسوف الطبيعة الأول ، عرض لجوانبها المختلفة، عضوية كانت أو غير عضوية ، وعالج ظواهرها في على الساء والأرض . في الكشف عنها ، وجمع ما أمكن من خصائصها ، معولا على الملاحظة والتجربة حينا ، وعلى البرهنة والاستدلال حينا آخر . وحاول أن يحدد ، في اختصار ، قوانين التغير والحركة . فاستعاد ماكان للدراسات الطبيعية من ازدهار لدى الأبونيين وغيرهم من المدارس السابقة لسقراط ، وامتد هذا النشاط بعده جبلا أو جيلين على أيدى تلاميذه ، وأتباعه ، م فتر و تضاءل في القرون الحمية التالية ، ولم يستأنف إلا في مدرسة الإسكندرية وعلى أيدى المشائين المحدثين . وقدر لآراء أرسطو الطبيعية أن تسود في القرون الوسطى ، أيدى الفلسفة الإسلامية أو الفلسفة المسيحية ولدى مفكرى الهود ، و بقيت تردّد إلى أي ظهرت الكشوف العلمية الحديثة في القرن السادس عشر .

وقد وضع أرسطو فى الطبيعة عدة كتب ترجم معظمها إلى العربية ، وأدرك مفكرو الإسلام ما بينها من صلة ، فلاحظوا أن منها ما ينصب على المبادىء العامة ، وهو ﴿ كتاب السماع الطبيعي » وما ينصب على أمور خاصة ، ﴿ ككتاب السماء » ﴿ والكون والفساد » ﴿ والآثار العلوية » (١). ويعنينا أن نقف قليلا عند الكتب الثلاثة الأخيرة التى تتصل اتصالا وثيقاً بكتب ابن سينا التى نقدم لها .

١ — فأما ﴿ كتاب السماء ﴾ ، أو ﴿ كتاب السماء والعالم ﴾ كا يسميه العرب ، فيقع في أربع مقالات . وأغلب الظن أن هده التسمية سابقة على الإسلام ، وأنها وليدة خلط بين كتاب أرسطو وكتاب DeMondo ليوزيدويتوس ( ١٣٥ ق ، م . ) ، أحد رؤساء المدرسة المشائية المتأخرين ، لا سيما وفي كتاب أرسطو درس مستفيض

<sup>(</sup>١) الفاراني ، إحصاء العلوم ، القاهرة ١٩٤٩ ، ص ٩٦ ـ ٩٧ .

للمالم(١). وقد اشترك في ترجة هذا الكتاب نفر من كبار المترجين ، وهم ابن البطريق (٢١٥ ه) ، وحنين بن إسحق (٢٦٧ ه) ، وأبو بشر متى بن يونس (٢٦٨ ه) . وترجم معه شرح الإسكندر الأفرود يسى للمقالة الأولى ، وشرح تاه سطيوس للكتاب جيمه (٢) . واحتفظت لنا المكتبات الأوربية بمخطوطين يشتملان على نصين لترجة «كتاب السماء» ، متفاوتين في الدقة (٣) ، و نشر الدكتور عبد الرحن بدوى أحدها منذ بضع سنوات (٤) .

وما إن ترجم الكتاب إلى العربية حتى أخذ الباحثون يفيدون منه ، فاستعان به الكندى (٢٥٨هـ) والرازى الطبيب (٣٠٩هـ) في دراستهما الفلكية والطبيعية (٥) ، وعلق عليه الفارابي (٣٣٩هـ) تعليقاً لم نعثر عليه بعد (٦) ، وقد مهد ذلك كله لكتاب السهاء والعالم لابن سينا (٤٢٨هـ).

٧ — وأما كتاب «الكون والفساد» فيشتمل على مقالتين ، واشترك في ترجمته أكر من واحد ، لا سيا وقد كان العرب لا يقنعون بترجمة واحدة للمؤلف الواحد ، فيترجمون عن السريانية كما يترجمون عن اليونانية إن وجدوا فيها نصاً. وفي مقدمة من أسهم في هذه الترجمة حنين بن إسيحق ، وابنه إسيحق بن حنين (٢٩٦ه) . وترجم مع كتاب «الكون والفساد» بعض شروحه القديمة ، و بخاصة شرح الإسكندر الأفروديسي ، و شرح لنا مسطيوس ، و آخر ليحيي النحوى (٧) . ولم نهند إلى شيء من ذلك بعد ، و نا مل أن يكشف البحث عنه يوماً.

وقد أثارت ترجمنه ما أثارت من درس وبحث فى العالم العربى ، شأن مؤلفات أرسطو الآخرى . فوضع الكندى ﴿ رسالة فى الكون والفساد ﴾ ^ ، وأشار الفارابى إلى

Madkour, Le phynique d' Aristote dans le monde arabe, Congrès de philosophie (1) médiéavle, Mendola 1964.

<sup>(</sup>٢) ابن النديم ، الفهرست ، القاهرة ١٩٣٠ ، ص ٣٥١ .

<sup>(</sup>٣) احدها في مكتبة باريس الأهلية تحت رقم ( Fonds arabe 2281 ) ، والآخر في المتحف البريطاني تحت رقم ( Padd. orientales 7253 ) .

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بدوى ـ دراسات إسلامية ، أرسطوطاليس ، فى السهاء والآثار العلوية ، القاهرة ١٩٦١ ،

<sup>(</sup>ه) ابن النديم ، الفهرست ، ص ٣٦١ . ٤٢٠ .

<sup>(</sup>٦) ابن أبى اصيبمة . عيون الأنباء في طبقات الأطباء ، القاهرة ١٨٨٧ ، ج ٢ ، ص ١٣٨ .

<sup>(</sup>٧) ابن النديم ، الفهرست ، ص ٥١ .

<sup>(</sup>٨) ابن أبي أصيبمة ، عبون الأنباء - ١ ص ٢١٢ .

المؤلف الأرسطى فى بعض كتبه ، وأخذ عنه ما أخذ (١) ، ولم يخرج ابن سينا ؛ كما سنرى، على هذه السنة .

وأما «كتاب الآثار العلوية» فيقع فى أربع مقالات ، وقد ترجمه ابن البطريق إلى العربية منذ عهد مبكر ، وترجمت معه أيضا شروح قديمة ، أخصها شرح الإسكندر الأفروديسى (٢)، وأبقى ازمن على مخطوط لترجمة ابن البطريق فى مكتبات استانبول (٣) ، وعليه عول الدكتور عبد الرحمن بدوى فى نشر كتاب الآثار العلوية منذ سنوات ٤) ، وفى العام الماضى أخرجه الاستاذ بشرك يشتس إخراجا دقيقا محكما ، معولاً على الاصول العربية والبونانية والبونانية (٩) .

ولكناب (الآثار العلوية) شأن في الدراسات الجيولوجية والجغرافية العربية ، فكان له صدى في بعض رسائل الكندى في الكريات والفلكيات (٦) . وسيرا على سنن المشائين الأقدمين وضع له الفارابي شرحا مستقلا (٧) . وسبق لنا أن قررنا أن ابن سينا في كتابه (المعادن والآثار العلوية) قد التقي مع كثير من آراء أرسطو في الرياح والسحاب ، والبخار والثلج والبرد ، وأنه ربط — كما صنع المعلم الأول — الجيولوجيا بالميتيورلوجيا (١٠) . ولم يخرج فلاسفة الأندلس على هذه السنة ، ولابن باجة ( ٢٥٥ه) شرح على كتاب (الآثار العلوية » الأرسطى يعد للنشر منذ زمن (٩) ، ولابن رشد ( ٩٩٥ه ه )شرح آخر عرف من قديم في الفكر العبرى والفكر اللاتيني (١٠) .

#### ( ب ) كتاب السهاء والعالم لابن سينا

هو الفن الثانى من طبيعيات الشفاء ، يقع فى عشرة فصول ، ويكاد يدور حول ثلاث مسائل رئيسية ، وهى الأجسام الطبيعية ، والسهاء ، والأرض . وينحو فيه ابن سينا

<sup>(</sup>١) الفارايي، إحصاء العلوم • ص ٩٧ ۽ الثمرة المرضية في بعض الرسالات الفارابية ، ليدن ١٨٩٠ ، ص ٥١ .

<sup>(</sup>۲) ابن النديم ـ الفهرست ، ص ۲۰۱ .

<sup>(</sup>٣) ياني جامع ١١٧٩ .

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بدوى ، أرسطوطاليس ، القاهرة ١٩٦٠ .

<sup>(</sup>ه) کازیمیر بترایتس ، دار الشرق ـ بیروت ، ۱۹۲۷

<sup>(</sup>٦) ابن النديم ، الفهرست ، ٣٥٩ ، ٣٦١ .

<sup>(</sup>٧) ابن ! بي أصيبه ، عيون الأنباء ، ج ١ ، ص ١٣٨ .

<sup>(</sup>٨) ابن سينا، المعادن والآثار العلوية، القاهرة ١٩٦٥، ص ( ز ) .

<sup>(</sup>٩) يضطلع سهذا الاستاد ماجد غرى .

<sup>(</sup>١٠) بترايتس ، الآثار العلوية ، ص ١٦٦ .

منحى أقرب إلى التركيزمنه إلى البسط والتفصيل ، يمنى بالمبادىء أكثر مما يمنى بالجزئيات. ويسلم بقدر منها مشروح فى مظانه ، ولا داعى لأن يمود إلى شرحه ، كملازمة الصورة المعادة ، ووحدة العالم ، ونهائيته ، وقدمه . وكأنما يخاطب مشائين يعرفون أصول المذهب الأرسطى ، فهم فى غنى عن أن نوضح لهم . يشير إلى الملاحظة وينو م بالأرصاد ، ولكنه يمول خاصة على البرهنة العقلية . ويستعين كعادته بالقسمة المنطقية التى تقود إلى نتيجة ملزمة ، وتمكن من إلحام الحصوم . ومع هذا ، ياتزم الإنصاف فى جدله ، فإن رأى أن حجته واهية لم يتردد فى الاعتراف بذلك . فيقول مثلا لأنصار النار فيا أثير من مفاضلة بين النار والتراب : « لا القول الذى قالوه ، ولا الجواب الذى أجبنا به من جنس الكلام بين النار والتراب : « لا القول الذى قالوه ، ولا الجواب الذى أجبنا به من جنس الكلام ومؤلَّفه على كل حال أشد ضبطا وأحسن تنسيقا من «كتاب السماء» .

والأجسام في رأيه ضربان: بسيطة وهي ما كانت حركتها دائرية ، ومركبة وهي ما كانت حركتها دائرية ، ومركبة وهي ما كانت حركتها غير دائرية (٣) . ومنها خفيف يصعد إلى أعلى، وثقيل ينزل إلى أسفل (٤ ، والحار خفيف عادة ، والبارد ثقيل (٥) . والحركة الصاعدة تتجه نحو السهاء ، والهابطة تنزل إلى الأرض (٦) .

والساء هي الجرم المحيط بالأرض، وهي بسيطة ومتناهية ، وشكلها كروى (٧) . تتحرك بطبيعتها حركة مستديرة ، والحركات الدائرية أكمل الحركات (٨) . والساء قديمة وإن تكن مبدعة ، فهي لا تقبل الكون ولا الفساد (١) . وفيها أفلاك وكواكب ، وكلها متحركة ، تتحرك من الشرق إلى الغرب ، أو بالمكس ، ويظهر أن ابن سينا لا يسلم بأن الكواكب الثابتة في كرة واحدة (١٠) . والكواكب مختلفة في ألوانها وحركتها ، منها مضيء بنفسه كالشمس ، ومنها ما يستمد ضوءه من غيره كالقمر (١١) ، ويدهب إلى أن هناك كواكب لاتستمد ضوءها من الشمس (١٢) . ويستنكر ماذهب إليه بعض نصارى بغداد من أن سواد القمر يرجع إلى جانبه الذي لا يقابل الشمس (١٢) .

<sup>(</sup>١) ابن سينا ـ السماء والعالم ، القاهرة ١٩٦٨ : ص ٥٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، انظر مثلا ص ٤٩ . (٣) المصدر السابق ، ص ٧ ، ١١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ٢٢ . (٥) المصدر السابق ، ص ١٥ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ، ص ١٦٠ . (٧) المصدر السابق ، ص١٦٠

 <sup>(</sup>A) الممدر السابق ص ۳۷ ·

<sup>(</sup>١٠) المدرالسابق ، ص٤٦٠ (١١) المدر السابق ، ص ٣٧ .

<sup>(</sup>١٢) المعدر السابق، ص ٤٤ . (١٣) المعدر السابق ، ص ٤٤ .

ولا يسترسل فى بيان عدد الكواكب ، ولا فى ذكر أنواع حركتها ، لأنه وقف على هذا فنا خاصا من رياضيات الشفاء (١) .

والأرض في رأيه كروية أيضاً ، إلا أنها ثابتة غير متحركة ، فهي مركز العالم ، وكأنها في حال توازن بين الأفلاك الختلفة . ويبرهن ابن سينا على كروية الأرض ، كا صنع أرسطو . ويروقه خاصة برهان منظر السفينة التي لا ترى لأول وهلة جملة واحدة (٢) ويرد على القائلين بأن الأرض متحركة ، لأن الفلك يجذبها إلى الجهات المختلفة جذبا متشابها فتبتى ثابتة (٢) . وعالم الأرض أدنى منزلة من عالم السهاء ، ومكوناته هي العناصر الأربعة التي قال بها ابناد وقليس من قدم ، وهي قابلة للكون والفساد (٤) ، ولا بكاد يشير ابن سينا إلى العنصر الخامس ، الذي شاء أرسطو أن يجعل منه مادة عالم السهاء ، وهو الأثر (٥) .

#### \* \* \*

لانظننا فى حاجة أن نشير إلى أن (كتاب السهاء والعالم) مستمد أساساه ن (كتاب السهاء) و يكاد يعول عليه وحده . وكل ما بينهما من فارق هو أن ابن سينا يرى أن الدراسة الفلكية أولى بها أن تعرض فى علم الهيئة ، وهو صناعة غير صناعة الطبيعيات ، لا سيا وهو فى مجنه الفلكي متأثر بصاحب المجسطى بدرجة لا تقل عن تأثره بأرسطو . وسبق لنا أن لاحظنا أن ابن سينا لم يقف تقريبا عند فكرة العنصر الحامس (الأثير) ، وكأنه لا يأخذ بها ، لا سيا إذا أريد بها تفسير حركة الأفلاك والكواكب ، لأن عالم السهاء تدبره نفوس مختارة بالطبيع ، وهي مصدر حركته . هذا إلى أن عالم السهاء في رأى ابن سينا مبدع ، والإبداع خلق من عدم ، وهذه نقطة دينية لا سبيل لفيلسوف مسلم أن يحيد عنها . والواقع أن أرسطو لم يقل بفكرة الأثير إلا في (كتاب السهاء)، ولم تصادف نجاحا لدى المشائين الأول ، وتردد المتأخرون في قبولها (٢) .

#### (ج) كتاب الكون والفساد لابن سينا :

هو الفن الثالث من طبيعيات الشفاء ، ويشتمل على خمسة عشر فصلا تقوم أساسا على الجدل والتاريخ ، ويعلول فها نفس المؤلف بقدر ما يقصر في «كتاب السهاء والعالم ».

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ص ٢٠ ، ٣٧ . (٢) المصدر السابق ، ص ٥٥ .

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ٥٦ .

<sup>(</sup>٥) المدر السابق،

P. Moraux Aristote, Du Ciel, Paris 1963, P. L VI - LX. (1)

فيعرض آراء الخصوم ويشرح حججهم ، ثم يشنى بالرد عليها مستعينا بمنطقه غالبا ، ومفيدا أحيانا من بعض الملاحظات والتجارب . وجد له ضرب من التحليل اللفظى أو المنطقى الذي كان يعد فى الماضى رياضة ذهنية ، قد لا نستسيغها نحن اليوم كثيرا . ولا غضاضة عليه فى أن يتوقف إزاء مالم يطمئن إليه أو مالم يفهمه . ومن العسير أن نعتبر أقواله مصدرا تاريخيا ، لأنه لا يتحدث عن مدارس محددة ، ويمكننى بأن يسرد الرأى ، دون أن يعزو مالى صاحبه ، وخلال مناقشات طويلة تتبعها فى نحو خسة فصول لم يذكر اسما واحدا من الفلاسفة السابقين لسقراط . وهو فى تأريخه على كل حال عالة على أرسطو ، يأخذ عنه ويحاكى حواره ، وقد يتوسع فيه بعض الشىء .

وسيرا على سنة المعلم الأول يحدد ابن سينا فى الفصل الأول موضوع كتابه ، وهو ممن يؤمنون بالتغير ؛ ويرى أن عالم الأرض فى تغير مستمر بعكس عالم الساء ، وليس تغيره إلا كونا وفسادا ، أو بعبارة أخرى وجودا وعدما . والفائلون بالتغير كثيرون ، ويمكن ردهم إلى فريقين : أنصار الوحدة ، وأنصار التعدد . فيذهب الأوك إلى تفسير التغير فى ضوء عنصر واحد كالماء أو الهواء ، ويذهب الأخيرون إلى تفسير فى ضوء أكثر من عنصر (١) .

ويستعرض ابن سينا هذه المذاهب ، ويقف بوجه خاص عند مذهب الذرة وفكرة الكمون ، فيفندهما تفنيدا تاما<sup>(۲)</sup> ، ولعله كان يصوب إلى بعض أنصارهما من مفكرى الإسلام<sup>(۳)</sup> . ويحلل نظرية المحبة والغلبة التى قال بها أنبادوقليس ، ويبين ما فيها من من نقص<sup>(٤)</sup> . وهو مع هذا يؤيد فكرة العناصر الأربعة ، ويجهد نفسه فى دعمها ، ويستشهد بملاحظات وتجارب تثبت تحول بعضها إلى بعض<sup>(٥)</sup> . وعنده أن الأسطقسات أجسام بسيطة تتكون منها الأجسام المركبة ، وهى متعددة ومتناهية (٢) . ويفتن فى بيان أنها أربعة لا تزيد ولا تنقص ، وإن عز عليه إثبات ذلك .

ويحاول تفسير الكون مفرقا بينه وبين الاستحالة من جانب ، وبينه وبين النمو من جانب آخر . فالكون تحول جوهر أدنى إلى جوهر أعلى ، فى حين أن الاستحالة تغير فى الكيفية مع بقاء أساس ثابت ؛ ففيها موضوع محسوس تطرأ عليه صفات جديدة ، بينها

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، الكون والفساد ، القاهرة ١٩٦٨ ، ص ٧٧ \_ ٥٠٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ٨٩ - ٨٤ ، ١٠١ - ١١١ ، ١١٢ - ١٢١ .

<sup>(</sup>٣) المعدر السابق ص (ط) (٤) المعدر السابق ، ص ١١٢ – ١١٣٠

<sup>(</sup>٠) المصدر السابق ، ص ١٢٧ - ١٢٤ (٦) المصدر السابق ، ص ١٤٧٠

ولا يخضع الكون والفساد لعالم الأرض وحده ؛ بل هو خاضع أيضا لعالم السهاء . فالفلك المحيط علة دوران الشمس الدائم حول الأرض ، وعلة تعاقب الليل والنهار ، وتعاقب الفصول ، وعلة الظواهر المتصلة بهذا التعاقب على وجه الأرض . يقول ابن سينا : «فالحركات المستديرة السهاوية المقربة لقوى الأجرام العالية والمبعدة هي أسباب أولى إلى الكون والفساد ، وعو دا تها ، لا محالة ، أسباب لعود أدوار الكون والفساد . والحركة الحافظة لنظام الأدوار والعودات ، الواصلة بينها ، والمسرعة عما لو ترك لأبطأ ولم يعدل تأثيره ، هي الحركة الأولى و () .

وفى هذا ما يفسر اطراد الظواهر الكونية وخضوعها لنظام ثابت، وفيه ما قد يعين هلى شيء من النبؤ بالمستقبل. وسبيله الرصد والحساب البنى عليه اللذان يسمحان بتنبع سير الكواكب والأفلاك، واستنتاج ما يترتب عليه. ولكن الرصد ليس من الدقة بحيث ينتهى إلى احكام يقينية ، هذا إلى انه لا ينصب على وقائع جزئية ، وإنما يدور حول قضايا كلية ، وهذه لا تحقق ما ينشده القائلون بأحكام النجوم (٨). فينكر ابن

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، ص ۱۲۰ ــ ۱۳۲ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ١٢٧ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، س ١٧٩ .

<sup>(</sup>٧) المدر السابق ، س١٩٢٠ .

۱٤٤ – ۱٤٠ سابق ، ص ۱٤٠ – ١٤٤ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ١٧٣ .

<sup>(</sup>٦) الممدر السابق ، ص ١٧٨ - ١٧٩ .

<sup>(</sup>٨) المعدر السابق ، ص ١٩٨٠

سينا ، كما أنكر الفارابى من قبل ، التنجيم ، ويرفض مالا يصح من أحكام النجوم (١). وكيفها كان سير الكون وانتظامه ، فانه لا يتعارض مع القضاء الأزلى فى شيء لأن هذا القضاء « هو الفعل الأولى الإلهى الواحد المستعلى على الكل ، الذى منه ، تنشعب المقدورات (٢) » .

#### \* \* \*

يبدو ابن سينا هنا أيضاً مشائيا مخلصا ، يأخذ عن أرسطو أولا ، وقد يضم إليه ما أضافه المشاءون . على أنه لا يتردد فى أن يناقش هؤلاء ، ويرفض مالايقره من آرائهم ، وفى هذا ما مدعوه إلى البسط والتطويل أحيانا .

وفى الكتاب الذى نقدم له أربعة فصول تدور حول شكوك أنارها شراح أرسطو السابقون ، ويحرص ابن سينا على مناقشتهم والفصل فى مواطن الحلاف (٣) ، فيعرض مثلا لذلك الرأى القائل بأن البخار من طبيعة أخرى غير طبيعة الماء والهواء (٤) وهناك مسائل لا تقبل التردد فى نظره ، وهى تلك التى تتصل بالتعاليم الدينية ، فيقطع بأن نطام الكون لا يتعارض مع القضاء والقدر ، و بأنا لا نستطيع أن نكشف حجب الغيب ، ولا أن تتكهن المستقبل فى تفصيل ودقة .

#### (٤) كتاب الأفعال والانفعالات:

هو الفن الرابع من طبيعيات الشفاء ، ويقع في مقالتين ، تحت أولاها تسعة فصول ، وتحت الثانية فصلان ، ولا يبدو في وضوح لم قسمه إلى مقالتين مع أن الموضوع متصل ، والكتاب كله أصغر حجما من كل من الكتابين السابتين . وليس في قوائم كتب أرسطو التي وصلتنا عنوان شبيه بهذا العنوان ، اللهم إلا إشارة غير صريحة في قائمة ديوجيب اللائرسي ، ويمكن أن تصدق على «كتاب الكون والفساد » . (°) على ان فكرة الفعل والانفعال شائعة في فلسفة أرسطو ، وتكاد ترد في كتبه الطبيعية جميعها ، ولها شأن في تفسير الكون والفساد أشرنا إليه من قبل (١). وكتاب ابن سينا الذي نقدم له يرجع في أغلبه

Madkour, Astrologie en terre d Islam , Congrès de Philosophie médiévale. Montreal' 1967. (1)

<sup>(</sup>٢) أبن سينا الكون والفساد ، ص ١٩٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، فصل ١٠ ـ ١٣ ، ص ١٦٠ ـ ١٨٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ١٦٩ .

Moraux, Les Listes arciennes des ouvrages d'Aristote, Louvain 1951, P. 45, 81, 82. (•)
Maugler Aristote, De la génération et de la Corruption Paris 1966, P. VI.

<sup>(</sup>٦) ص ع ٠

إلى المقالة الرابعة وجزء من الثالثة من «كتاب الآثار العلوية > الأرسطى ، وكأنما شاء ابن سينا أن يقسم موضوع هذا الكتاب قسمين واضحين ، ينصب أحدها على بعض الخواص الطبيعية الأرضية ، وسماه « الأفعال والانفعالات » ، وينصب الآخر على ما يتكون فى باطن الأرض أو ما يحدث من ظواهر طبيعية بين السماء والأرض كالسحاب والرياح ، وسماه « المعادن والآثار العلوية » ، ووقف عليه الفن الحامس من طبيعيات الشفاء .

ويتحدث ابن سينا عن ملوحة ماء البحر ووزنه النوعى ، مبينا أنه أنقل من ماء النهر . والماء فى طبيعته العنصرية حلو ، وإنما يكتسب الملوحة من اختلاطه بجسم آخر . وملوحة البحار مستمدة من الطبقات الأرضية التى اتصلت بها ، بدليل أنا نستطيع أن نقطر امها ونرشحه فيصير عذبا(۱) . ويعيب على أنبادو قليس قوله أن ملوحة البحر بسبب أنه عرق الآرض ، لأن هذا كلام شعرى لا فلسنى ، وإن أمكن تأويله بأن هذه الملوحة شبية بالمرق الذي يستمد ملوحته من المواد المحترقة فى البدن(۲) . ويلاحظ أن هناك أماكن انحسرت عنها مياه البحار كالنجف فى المراق ، وقد مثل أرسطو لهذا من قبل بدلتا مصر (۳) .

ويفصل ابن سينا القول فى بعض مظاهر النغير المترتبة على الفعل والانفعال كالطبخ والقلى والنضج والنهوءة ، والتجميد والتفحم، والتصعيد والدوب، والعفونة والاحتراق<sup>(٤)</sup>، وهى تفصيلات تبدو اليوم غير ذات بال ، إلا أنها تؤذن بأن ابن سينا كان يؤمن بالتطور، فهو يرى مثلا أن الأشياء قد تستعد بالعفونة لقبول صورة أخرى ، فتتولد منها أشياء جديدة من حيوان أو نبات<sup>(٥)</sup>. ويعود إلى المزج فيتحدث عن أثره فى الطعوم والروائح والمركبات ، وقدعرض له من قبل فى كتاب (الكون والفساد» (١). ويعبر عنه هنا بلفظ فيه شىءمن اللبس ، فيسميه المزاج،مع أنه عرض للأمزجة طويلا فى «كتاب القانون» (٧).

هذه هي كتب ابن سينا الثلاثة ، وقد أفاد منها الطبيعيون المعاصرون ، أمثال ابن الهيثم ( ٤٣٠ هـ ) والبيروني ( ٤٣٩ ) ، وتأثر بها الباحثون المتأخرون ، وكان لها شأن

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، الأفعال والإنفعالات ، ص ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٠٧ \_ ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٠٩ أرسطو ، الآثار العلوية ، طبعة بيروت ، ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن سينا ، المصدر السابق ، ص ٢٢٣ - ٢٣٤ .

<sup>(</sup>٠) المصدر السابق ، ص ٢٢٦ (٦) ص ع .

<sup>(</sup>٧) ابن سينا ، القانون ، طبعة روما ، ص ٢ \_ ه .

فى الدر اسات الطبيعية العربية حتى أخريات القرن الماضى . وقد ترجمت إلى اللاتينية فى عهد مبكر ، منذ أخريات القرن الثانى عشر الميلادى ، وأخذ عنها فلاسفة اللاتين ما أخذوا ، واستعانوا بها بوجه خاص على فهم أرسطو .

ولا شك فى أن نشرها البوم يعبن على فهمها بشكل أتم وأوضح ، ويمكنّ من ربطها بسلسلة الدراسات الطبيعية فى التاريخ قديمه وحديثه.

وقد اضطلع بتحقیقها الدکتور محمود قاسم ، ووقف علیها زمنا غیر قصیر ، وعول علی عدة خطوطات هی :

- ١ -- مخطوط الأزهر : ( ب ) وهامشه ( بخ ) .
  - ٧ مخطوط دار الكتب: ( د ) .
  - ٣- مخطوط داماد الجديد: (سا).
  - ٤ مخطوط المنحف البريطاني : (أ).
  - — نسخة طهران المطبوعة : (ط) .

وحرص الدكتور محمود قاسم على أن يلحق بالنص فهرسا للمصطلحات، ويقينى أن قراءه يقدرون ما أنفق من جهد وزمن، ويرحبون بهذا التحقيق الذي كانوا برتقبونه.

## الفنالثانى والطبيعيّات

وهومقالت واحدة نى عشرونصول فى السماء والعالم

الفضل لألأول

فصل فی

قوى الأجسام البسيطة والمركبة وأفعالهما

الأجسام من جهة قواها لا تعقل إلاّ على أحد أقسام ثلاثة :

إما أن يكون الجسم واحداً لا تركيب فيه من جسمين ، وله قوة واحدة فقط ،

وإما أن يكون الجسم واحداً لا تركيب فيه ، وله قوتّان ؛

وإما أن يكون الجسم ذا تركيب من الأجسام تمازجت ، ويخنص كل واحد منها . • ا بقوة ، سواء تفاعلت، فحصل منها قوة واحدة مزاجية مشتركة ، أو لم تتفاعل .

وغرضنا أن نشكلم في القسم الثاني أنه كيف يمكن أن يوجد فنقول:

<sup>(</sup>۱) فى نسخة طهران : « الفن الثانى من الطبيعيات من كتاب الشفاء فى السهاء والعالم وهو مقالة واحدة عشرة فصول ثم يورد عناو برالفصول/صناعة: + فىم،د،سا ، بخ (٣) فىد: «وهو فى السهاء ،// والعالم عشرة فصول : سا //سقطت فى ب ، بخ والعالم عشرة فصول : سا //سقطت فى ب ، بخ (١٤) الفصل الأول فى : م ، م ، د (١٠) أجسام : ب ، د (١١) يتفاعل : ب ، م ، د

إن هذا أيضاً يمقل على أقسام:

منها أن يكون القوتان أمرين غير صورة الجسم ، بل تابعان لها ، أو عارضان من خارج .

ومنها أن يكون أحدهما صورة ، والآخر لازماً أو عارضاً .

ومنها أن لا يكونا عرضيين بل أمران يحصل من مجموعهما صورة واحدة للجسم ، بها الجسم نوع واحد . فلنجوز الآن وجود القسمين الأولين ، ولنتأمل حال القسم الثالث .

وهذا القسم الثالث أيضاً يعقل على وجوه:

أما أن يكون كل واحد منهما مليئاً بإقامة مادته بالفعل جوهراً قائماً أو يكون المحدها كذلك ، أو لا يكون إلا مجموعهما كذلك . فإن كان كل واحد منهما مليئاً بإقامة المادة لو انفرد لزم من ذلك أن يكون المادة قد تقومت بأى واحد منهما شئت ، ويكون الآخر خارجاً عن تقويم المادة ، فيكون عرضاً ، فيكون كل واحد منهما صورة وعرضاً ، هذا خلف .

وإن كان المقوم أحدها وحده كان الثانى عارضاً ، فلحق الأمر بأحد القسمين الأولين . وأما إن كان تقويمها للمادة أمراً ، يحصل عنهما بالشركة ، فمجموعهما ، بالحقيقة ، هو الصورة ، وكل واحد منهما جزء الصورة . وكل واحد منهما لا يخلو إما أن يكون جزءاً متميزاً بنفسه لا كمعانى الجنس والفصل في الأمور البسيطة التي لا يتميز كل واحد منهما أمراً منفصلا بنفسه ، بل يكون كأجزاء المركبات ، أو لا يكون كذلك . فإن لم يكن كذلك لم يكن كذلك لم يكن واحد منهما يصدر عنه ، وحده ، فعل خاص

<sup>(</sup>۲) مصورة ، م // تابعين : م (۲) عارضين : م (ه) د : بل أمرين ، م : للأمرين (٦) مصورة ، م // تابعين : م (١٣) عارضين : م (١٣) د : تقوم (١٣) خلف: - في ط (١٤) ب : وكان (١٥) د : لحصل (١٦) د : فكل (١٨،١٧) م : - لا // ط : ليس كل (١٨) سا : - واحد

نوعى ؛ بل عسى أن يصدر عن المعنى الجنسى فعل جنسى ثنم نوعيته بالمعنى الفصلى ، مثلا أن يكون الصادر عنه حركة مطلقة ، ويتخصص نوعها بشركة الفصل ، وهذا مما لا ننكره .

وأما الوجه الأول فهو محال ؛ وذلك لأن كل واحد منهما ليس ، وحده ، مقوماً للمادة ، ولا أيضاً يتقوم بقرينه ، وإلا فقرينه أقدم منه ذاتاً ، وهو تابع لقرينه . وهذا مما لا ننكره ، أعنى أن يكون شيء من الهيئات يتقوم به هيئة أخرى هو بعده في الجسم البسيط ؛ بل هذا داخل في أحد القسمين المذكورين . وإنما ننكر أن يكون كل واحد منهما يتقوم بالآخر ، فيكون أقدم منه ، وأشد تأخراً عنه . فبتى لا محالة أن الواحد منهما لا يتقوم إلا بالمادة ، إذ فرضنا أنها لا توجد إلا فيها . وهو على ما فرضناه أيضاً غير مقوم له ، فالمادة أقدم منه ، لكنه أقدم من المركب منهما ، أعنى من مجموع الهيئتين . وهذا المجموع هو المقوم للمادة بالفعل ، كما فرض . فيكون ، بالحقيقة أقدم من شيء هو مقوم للمادة ، فيكون أقدم من المادة ، وكانت فيكون ، بالحقيقة أقدم من شيء هو مقوم للمادة ، فيكون أقدم من المادة ، وكانت المادة أقدم منه ، هذا خلف .

فقد ظهر استحالة هذا القسم ، فلا يجوز أن يكون صورتان ، ليست إحداهما أقدم من الأخرى ، يقيان المادة بالشركة . فإن كان قد يجوز أن يكون طبيعة واحدة بسيطة مصدر عنها ، بما هي صورة ، قوة فعلية ، كما عن طبيعة الماء البرّدُ المحسوس ، ويكون عنها ، من جهة مادتها لمادتها قوة أخرى انفعالية ، كما للماء من الرطوبة . ويحوز أن يكون قد تفيض عنها بحسب أين الجسم قوة مميلة ، وبحسب كيف الجسم قوة سخنة ، وتكون

<sup>(</sup>١) م: حقيق بدل جنسى . (٣) م : ما // م ، د ، سا : ينكره (٤) م : — الأول // ط ، د : مقوما وحده (٥) ط : يقوم // د : — أقدم منه ذاتا وهو (٦) ط ، د : ينكره//د : بما ، يدل ، ما (٧) د : — هو بعده في الجسم (٨) م : إنما يتكرر ، وفي م ، سا : لا ننكره (٩) في ب: أنه لا يوجد // د : مقوم لها (١٠) في ط : ﴿ أقدم من المركب بدلا من ﴿ أقدم منه ﴾ (١٢) في د : فيكون أقدم // في د : وكان (١٤) د : ليس أحدهما //ط: أحدبهما ، سا : أحدما (٥١) ط : يقومان المادة // د : يقسمان المادة // ط ، د : وإن (١٦) ط : كما يصدر

إحداها أقدم من الأخرى ؛ فإن المسخنة قبل المهيلة ، حتى أن المكتسب سخونة بالعرض يميل إلى فوق ، أو يكونان معا ، ولكن إحداها سببها تلك الصورة الذاتها ، كالسخونة للنار ، والبرودة للماء ، والأخرى سببها الصورة مع عارض عرض لها مثل الميل ، إذا كان الجسم عرض له مفارقة مكانه الطبيعى . وإما أن يكونا معا ، ولا سبب إلا الصورة الواحدة ، فلا يمكن . وأنت قد عامت الفرق بين الصورة وبين هذه الأحوال قبل هذا الموضع .

وأنت تعلم من هذا أن الجسم في مكانه الطبيعي لا يكون سبب حركته موجوداً من حيث هو سبب حركته ؛ إذ لم يكن السبب صورته فقط ؛ بل صورته وشيء ، فلا يكون ، بالحقيقة ، شيء واحد هو سبب الحركة إلى المكان الطبيعي ، وسبب السكون . ويزول عنك الشك الذي يورده بعضهم . ويجب أن لا يشك في استحالة وقوع الأفعال المختلفة ؛ إذ كانت المادة واحدة والقوة واحدة ، والسبب الفاعلي واحدا . فنعلم أن القوة الواحدة يصدر عنها فعل واحد ، وأن الفاعل الطبيعي الواحد لا يصدر إلا عن قوة واحدة . فإن كان ذلك الفعل الطبيعي واحداً بالجنس ، كحركة الماء والأرض إلى أسفل ، فإن هاتين الحركتين واحدة بالجنس ، لا بالنوع ؛ لأنهما يشتركان و يفترقان في أمر ذاتي لها .

أما الاشتراك فلأنهما يتوجهان من حيز الهواء إلى البعد عن الفلك .

وأما التباين فلأن نهاية كل واحدة منهما ليست نهاية الأخرى بالنوع ، وكانت القوة واحدة بالجنس لا بالنوع . فإن القوة الواحدة بالنوع إنما تحصل غاية واحدة بالنوع . فإنما تحصل غاية واحدة بالنوع . فإنما تحصل غاية

<sup>(</sup>١) م ،ط ، د : أحدهما أقدم من الآخر (٢) م : أحدهما سببه (٣) م : إلآخر سببه (١٠) م: عنه

<sup>(</sup>١١) ط، د: إذا كانت (١٣) سا: فكان (١٦) ب، ط: فبأسها ، ب: فأنهما

واحدة بالنوع. وأيضاً إذا كان الفعل الطبيعي واحداً بالنوع فمبدأه واحد بالنوع. ولو كان مبدأه واحداً بالجنس لكان البسيط الذي يشاركه في نوع تلك الحركة لا يشاركه في العلة النوعية ؛ بل في العلة الجنسية والقوة الجنسية ، ويخالفه في زيادة فصل لقوته . فذلك الفصل إما أن يخصص فعل القوة ، أو لا يخصص . فإن خصص فليست الشركة في نوعية الفعل ؛ وإن لم يخصص فليس ذلك فصلا للقوة من حيث هي قوة ، فيكون أمراً عرضياً لا فصلياً .

<sup>(</sup>۱) د : « وأيضا إذا كان الغمل الطبيعي واحدا بالنوع » مكرر // ب : بالطبع

 <sup>(</sup>۲) د : - الحركة (۳) م : - والقوة الجنسية (٤) في م : فضل القوة // ، م : الفعل

<sup>(</sup>٦) « توجب حكما فى القوة من حيث مى قوة « سقطت فى « سا »

## الفص ل الت اني

#### فصل فی

# أصناف القوى والحركات البسيطة الأول وإبانة أن الطبيعة الفلكية خارجة عن الطبائع العنصرية

قدعرف مما سلف أنه إذا كانت حركة طبيعية مستقيمة افترض للحركات الطبيعية أجناس ثلاثة: جنس المتحرك من الوسط وجنس المنحرك إلى الوسط، وجنس المتحرك على الوسط.

فلنعلم أنه ليس يجب أن يكون المتحرك من الوسط لا محالة إنما يتحرك من عين الوسط ؛ فإنه إذا كان من موضع آخر لكنه يبعد بحركته عن الوسط فهو يتحرك إلى الوسط، ولا المتحرك إلى الوسط هو الذي ينهي لا محالة بحركته إلى عين الوسط، فإنه ، وإن لم يكن يقرب بحركته إلى الوسط فهو متحرك إلى الوسط ، وليس كل ما يتحرك إلى شيء يصل.

والمتحرك على الوسط ليس يجب ، لامحالة ، أن يكون الوسط مركزاً له ، فإنه ، وإن لم يكن مركزاً له، وكان فى ضمنه ، فهو متحرك على الوسط ، إذ يتحرك حوله بوجهما إلا واحداً بعينه ، هومن جملة المتحركات على الوسط ، وهو المحدّد للكل . فإن الوسط

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الثانی (۲) سا، ب، د: فصل فی (٤) م: خارج (٠) ط، د: عرفت// «سا»: فیا سلف // د: ما سلف // م: — مستقیمة (۷) م: إلی الوسط (۸) د، ط: فلیعلم (۹) ط: کان فی // م: سقطت الجلة « من موضع آخر لکنه بیعد بحرکته عن الوسط » وفها زیادة أخری هی: « يقرب بحرکته إلی الوسط (۱۰) فی م: عن الوسط // فی م: — ولاالمتحرك إلی الوسط »: إلی الوسط // م: — « إلی » الثانية (۱۱) م، د: وإن كان // « فهو متحرك إلی الوسط »: مكروة فی م (۱۲) ط: «كل » بدل كل ما (۱٤) د: « مراكز » بدلا من «مركزا له» // م: وإن كان //د: أو كان (۱۰) م: فهو (۱۰) ط: « وهذا هو المحدد »

يجب أن يكون مركزاً له . وأما غير ذلك الواحد فر بما كان المستدير المتحرك على الوسط البس مركزه وسط حركة المتحرك إلى الوسط ، وعن الوسط ، فلا يكون هو الذى بالقياس إليه يتحدد الوسط الفاعل للجهات الطبيعية للحركات المستقيمة . وإذا كان المتحرك متحركا حول هذا الوسط ، وليس هومركزه ، فيعرض له تارة أن يكون أقوب منه ، وتارة أن يكون أبعد منه . وليس ذلك لأنه يتحرك إلى الوسط أو عن الوسط بلأنه ليس يتوجه بحركته إلى ذلك القرب والبعد توجها ذاتيا ، بل إنما يتحرك ، وهو على مداره ، لكن عرض أن يكون جزء من مداره أقرب من الوسط المذكور وجزء أبعد ، كما أن الأجزاء مداره قربا وبعداً من أشياء يكاه الآيتهي بالقوة ، وليس حركته إليها بالقصد الأول ، بل القصد الأول في حركته حفظ مداره ، ثم يعرض منه ذلك . ولو كان بالقصد الأول لكان يقف عند حصول المقصود ولا يفارقه ، ولكان ولو كان بالقصد الأول لكان يقف عند حصول المقصود ولا يفارقه ، ولكان بيتحرك إليه من أقرب المسافات ، وهو المستقيم ، لا على إنحراف . وعلى أن هذا القرب والبعد ليس يعرض لجملة المتحرك بنفسه ؛ بل هو جزء موهوم متحرك بالعرض ، الوسط ، ليس هو جزءاً منفصلا متحركا بنفسه ؛ بل هو جزء موهوم متحرك بالعرض ، لوكان أيضاً غير موهوم . وأما الكلية فإنما تتحرك في الوضع .

فارذا كان ذلك كذلك ولم يكن هناك متحرك ، ولا حركة بالذات إلى جهة يتحرك واليها بالقصد الأول ، فكيف يكون حركة حقيقية إلى الوسط ، أو عن الوسط ، حتى يشنع بذلك بعض المتقربين إلى العامة من النصارى وهو يشعر ؟

فالمتحرك بالطبايع إلى الوسط هو الذي يسمى ثقيلا ، والمرسل منه هو الذي من

<sup>(</sup>۲) ﴿ إِلَى الوسط» مكررة في م (٣) د : يتحدد الوسيط (٤) د : ـ حول (٤) د : ـ «له تارة» (٢) ﴿ إِلَى الوسط» مكررة (٧) م: مدار//م:ولكن (٤،٥) د :أقرب إليه (٥) د : وليس كذلك //م: «أو عن الوسط» مكررة (٧) م: مدار //م:ولكن (٨) ط . د : يكاد أن ( ٨ ) م : حركة (١٠) م : لايفارقه (١٤) ط : أيضا + مقارنته // ط : + بل كان مجاورا له // ب : فاما . (٥١) م : وإذا كان // م : لم يكن // د : هنا //د : فلا (١٦) د : + أو شبه حركة يتحرك إليها //ط : حركته (١٨) سا،ب : بالطباع ، د في ط : بالطبع

شأنه ، إذا فارق مكانه الطبيعي ، ولم يعرض له مفسد ولا مانع ، أن يبلغ الوسط ، فيكون راسبا تحت الأجسام كلها .

والمتحرك بالطباع عن الوسط هو الذي يسمى خفيفا ، والمرسل منه هو الذي من شأنه ، إذا فارق مكانه الطبيعي ، وحصل فى ناحية الوسط ، ولم يعرضله مفسد ولامانع ، أن يعود فيتحرك حتى يبلغ أبعد حدود حركات الأجسام الطبيعية من فوق ، فيكون طافيا فوق الأجسام المستقيمة الحركة كلها . وأما الثقيل على الإضافة ، والخفيف على الإضافة ، فكل على قسمين .

ولنذكر قسمي الثقيل بالإضافة:

فأحدهما الذي هو بطباعه متحرك في أكثر المسافة الممتدة من حدى الحركة المستقيمة حركة إلى الوسط لكنه لا يبلغه. وقد يعرض له أن يتحرك عن الوسط ولا يكون تانك الحركتان متضادين ، كما ظنه بعضهم ؛ لأنهما ينهيان إلى طرف واحد ونهاية واحدة ، وهذا مثل الماء . فإنه إذا حصل في حيز النار والهواء ، تحرك بينهما إلى الوسط ، ولم يبلغه ، وإذا حصل في حيز الأرض بالحقيقة ، وهو الوسط ، مثلا ، تحرك عنه بالطبع ليطفو عليه ، فهو من هذه الجهة ثقيل مضاف ، ومن جهة أنه إذا قيس إلى الأرض نفسها ، فكانت الأرض سابقة له إلى الوسط وأشد ميلا إلى الوسط ، فيصير عند الأرض خفيفا ، وهي أيضا ثقيلة بالإضافة من هذا الوجه . وهذا الوجه يقرب من الأول ، وليس به ، فإن هذا باعتباره ، وهو يشارك الأرض في حركتها إلى الوسط ولكنه يبطىء ، ويتخلف عنها . وأما ذلك فباعتباره من حيث لايريد من الوسط الحد الذي تريده الأرض بعينه . وهذا الاعتبار غير ذلك . وكيف لا ، وربما شارك

 <sup>(</sup>١) م، : - له (٣) د : بالطبائع // م : حقیقیا // سا : والمرسل إلیه (٤) د : لا مانع له

<sup>(</sup>٥) م ، يموق ( ٦ ، ٧) سا : \_ والحفيف على الإضافة // سا : \_ علىالإضافة

<sup>(</sup>٩) د: وأحدهما // د ، سا: هو الذي (١٠) ط : حركته // سا : ــ أن (١١) : سا : سيان إلى طرف واحد ( ١٢) د ، ط : يتحرك (١٥) سا ، د : الأرض نفسه // د ، ب : وكانت

<sup>(</sup>١٦) ط: خفيفة// سا ، ب: وهو أيضا نقيل. (١٨) ط ، د،ساءب: عنه// ب: على الوسط

البطىء السريع في الغابة )، إذا كان اختلاف مابينها للصغر والكبر؟ وهكذا يجب أن يتحقق ، في جنبه ، الخفيف المضاف أيضاً .

و لفظيا الخفة والثقل قد يعني بكل واحدة منهما أمران .

أحدها: أن يكون الشيء من شأنه أنه إذا كان فى غير الحيز الطبيعي تحرك بميل فيه طبيعي إلى إحدى الجهتين . وإذا عنى بالنقل والخفة ذلك كانت الأجسام المستقيمة الحركة دائما ثقيلة أو خفيفة .

والثانى: أن يكون ذلك الميل لها بالفعل. فإذا كان ذلك كذلك لم تكن الأجسام، واضعها الطبيعية، بثقيلة ولا خفيفة.

وأما الجسم المتحرك بالطبع على الاستدارة فإنه لا تقيل ولا خفيف . لا بالوجه المقول بالفعل ، ولا بالوجه المقول بالقوة . وهذا الجسم قد سلف منا إثباته بالوجه البرهانى ، وبينا أنه أقدم وجوداً من هذه الأجسام الأخرى . فإن هذه الأجسام طبايعها لا توجد مطبوعة على أيون يريدها إلا بعد أن توجد أما كنها الطبيعية . ويكون ذلك لا على أنها علل لاحداث أما كنها الطبيعية فإنه لا يصير طبيعية ، أو يكون لها أحياز طبيعية ، وإنما يتحدد أما كنها بهذا الجسم. فهذا الجسم أقدم بالذات من معنى هو مع هذه الأجسام لايتأخر عنها . وما هو أقدم من مع فهوأقدم . والأولى أن ما يكون أثم البسطين أقدم ، والتم الحركت الطبيعية البسيطية به والأولى أن يكون أقدم البسيطين لأقدم الجسمين ، وذلك لأن الحركات الطبيعية البسيطة يجبأن تكون للأجسام البسيطة . فإن المركبة إن كان لها مبدأ حركة بسيطة طبيعية لم يخل : إما أن

<sup>(</sup>۱) م: للصغير والكبير (۲) م: يحقق // م: حينه (۳) ط: لفظيا (٤) ط: حيز الحير//ط: يتحرك (٥) ط: فإذا // م: أما لنقل (٦) م: للحركة (٧) م: يكن (١٠) د. « بالنوع» بدلا « من بالقوة» //سا: وهذا الوجه (١٢) ط: متبوعة // م، سا: تريدها (١٣) ط: وقد يكون ذلك (١٥) د: في معنى (١٦) ط: الحركة بن البسيطة بن (١٧) م: البسيطين // ط: بكون

يكون إنما يصدر ذلك عن قوة تحدث عن امتزاج قوى ، فيكون مقتضاها ممتزجا عن مقتضيات القوى البسيطة ، فإما أن تنهانع ، وأما أن يغلب واحد ، وإما أن تتناوب. فإن تمانعت فلا حركة ، وإن غلب واحد فذلك الواحد هو قوة الجسم البسيط المتقدم ، لاقوة المركب ، لكن حركة مشوبة بإبطاء لا محالة لمقاومة القوى الأخرى ، والمشوبة بالإبطاء غير صرفة ، ولا بسيطة مطلقا . وإن تناوبت فالحركة مركبة من حركات . وكل بسيطة منها فهى عن بسيطة ، هى علمها وقتا ما .

وإما أن لا يكون من قوة ممتزجة من قواها ، بل يكون المزاج يلزمه استعداداًن يقبل قوة يصدر عنها نوع من التحريك آخر ، فلا تـكون هذه الحركة ، بالحقيقة ، طبيعية ، وذلك لأنها قاهرة لمقتضى القوى الطبيعية الأولية في الجسم ، فإن تلك القوى تقتضى جهة أو تقتضى عانعا وسكونا ، كما بيناه الآن . وهذا إنما يصدر عن ذلك ويصرف عنه قسراً ، فنكون هذه القوه دخيلة على القوى الطبيعية كما تدخل الحرارة على الأرض والماء فتصعدهما . وهناك قوة يرجحن بها . لكنها تغلب ، كما أن الإرادة أيضا توجب خلاف مقتضى الجسم من الحركة .

وإذا كان كذلك فتكون هذه القوة الطارئة لا تفعل حركة طبيعية ؛ بل تفعل حركة مضادة للطبيعية . وليسعلينا الآن أن نتكلم فى أن هذا يجوز وجوده أولا يجوز فإنه من حيث يجوز حدوث قوى بعد المزاج الأول هى صورته لا غريبة عرضية ، فيستحيل أن هذا يجوز وجوده . ومن حيث يظن أنه لا يجوز أن يكون الشيء يُعد لضده ولمخالفه بالطبع ، فيظن أن هذا لا يجوز وجوده ، وخصوصا على سبيل مليستكمل الجسم الطبيعي به نوعا ؛ بل إن كان ولابد فلسبب من خارج ولمبدأ غريب وغير

<sup>(</sup>۱) ط: يحدث// سا : «قواها» بدلامن مقتضاها (۲) ط:عن مقتضيها //م : ثمانع// ط: يتناوب

<sup>(</sup>٣) سا : القوة // ط : البسيطة (٤) م : ولكن // م : مشِويه (٦) د : فهو عن

<sup>(</sup>۸) ط : فلا یکون (۹) م ، ط: یقتفی (۱۰) م : ونکون ، بدلا من « سکونا »

<sup>(</sup>١٠) م: يصد (١١) سا: قهرا // م: ويكون // م ، ط: يدخل (١٤) م، ط، سا: فيكون // ط: بل يفعل (١٥) م: للطبيعة // م: «إلا» بدلا من «الآن»(١٦) د: + حدوث وجوده قوى // م: هو صورته // « غريبة عرضية فيستحيل » مطموسة فى م // د: – غريبة (١٧) ب: فيتخيل // ط:من حيث به (١٨) م: مخالفة (١٩) د: له نوعان // ط.سا: وإن كان

مكل النوع ؛ بل طارىء بعد است كال النوع ، وعلى أن تحريك هذه القوة يتوجه إلى مكانما ، ويكون لذلك المكان جسم طبيعى وبسيط . وهذه القوة تحرك إليه أيضاجها بالطبع . فإن كان الجسم الطبيعى الذى لذلك المكان موجوداً في هذا المركب فالحركة بحسب البسيط ؛ وإن لم يكن موجوداً كان مكان واحد تقتضيه بالطبع أجسام كثيرة ، وهذا محال ، اللهم إلا أن يكون ذلك التحريك هو في حيز غير مختلف بالطبع ، مثل حركتنا في الهواء . ومثل هذه الحركة لاتكون طبيعية ، لأن الطبيعية المن بالطبع .

وأما الإرادة فله غايات غير طبيعية ، وإذا كانت الحركات البسيطة الطبيعية يكون للأجسام البسيطة ، كانت الحركات البسيطة إما مستديرة ، إذ المسافات البسيطة إما مستقيمة وإما مستديرة ، وأما المنحنية ، وإن كانت محصلة النهايات ، فليس تحصل النهايات بها تحصلا واجبا ، إذ يجوز أن تكون تلك النهايات لمنحنيات أخرى لانهاية لها ، وأما المستقيمة فليست كذلك . وإذا كان كذلك فلا يتعين لطبيعة البسايط سلوك بين نهايتين للمنحنيات على نوع منها ، دون نوع . وأما المستقيمة فيتعين منها ذلك ، وإن كانت غير متعينة النهايات ، من حيث هي مستقيمة . غير أن فيتعين منها ذلك ، وإن كانت غير متعينة النهايات ، من حيث هي مستقيمة . غير أن المنحني لا يكون في نفسه أيضا متشابه الأجزاء ، كان محيطا أو مقطوعا والبسيط متشابه .

فبين أن الحركات المستديرة والمستقيمة البسيطة هي للأجسام البسيطة ، كاأن الأجسام البسيطة حركاتها الطبيعية إما مستقيمة وإما مستديرة .

<sup>(</sup>١) ط : طا // سا،ب : للنوع (٢) ط : متوجه // د: بسيط (٤)ط: يقتضيه

<sup>(</sup>٦) د : هذا الهواء // ب : الطبيعة // د : ـ لأن الطبيعية (٨) ط : الإرادات

<sup>(</sup>٩) م : وكانت . (٩ ، ١٠) سا : \_ إذ المسافات البسيطة إما مسقيمةو إما مستديرة (١١) سا، ط ، د : فإن كانت // ط : ليست (١١) ب : تتحصل (١٢) م : المنحنيات . // م : \_ وإذا كان كمذلك

<sup>(</sup>١٣) سا : سكون//م: من نهايتين (١٤) د : وذلك.(١٥) ب:وعلى أن الماخذ المنحنى غير بسبط ، بخ : وعلى أن الماخذ المنحنى عن بسبط ط:وعلى أن مأخذ المنحنى ، د:سقط ﴿غير بسبط ، لأنالمنحنى »

<sup>//</sup> بخ: فى نفسه أيضا لا يكون متشابه (١٦) د: « مقلوباً » بدلاً من « مقطوعاً »

<sup>(</sup>۱۸) د : إما مستديرة أو مستقيمة (۱۸) د : إما مستديرة وإما مستقيمة

ولما كان لا يمكن أن تكون مستقيمة إلا كانت جهة ، ولا تكون جهة إلا كان عيط بالطبع ، ولا يكون محيط بالطبع إلا أن يوجد المستدير المتحرك على الاستدارة ، على ما سلف لك من جميع ذلك ، والمستقيمة الطبيعية موجودة فالمستديرة موجودة . والأجسام التي لها في طباعها ميل مستدير ، كانت كثيرة أو واحدة ، فإنها جنس يخالف الأجسام المستقيمة الحركة بالطبع خلافا طبيعيا ، كما قد وقفت عليه من الأقاويل السالفة . ولكنها إذا اقتضت بعد ذلك ، مواضع في الطبع مختلفة ، وجهات في الحركة مختلفة ، فبالحرى أن تختلف بالنوع .

والأجسام التي إذا حصلت مع أجسام أخرى بالتوهم، في حيز واحد، فتحركت هذه إلى الوسط ميلا، وتلك لم تتحرك؛ بل سكنت، أو تحركت عن الوسط، أوسكن بعضها وتحرك الآخر عن الوسط، وذلك لها بالطبع؛ فإنها متخالفة الطبايع بالذات. فتكون المتحركات إلى الوسط جنسا، والمتحركات عن الوسط جنسا يخالف ذلك الجنس الآخر. لكنها، إن وجدت بعد ذلك، مختلفة بالطبع، حتى يكون الواحد يقتضى موضعا طبيعيا فوق أو تحت الآخر، وواحد يتحرك أبعد، وواحد يتحرك أقرب، وواحد يبقى ميله، وآخر يزول ميله، وذلك لها بالطبع، فهى مختلفة الأنواع بالطبع، فيسقط بهذا مناقضة من قال: لم أوجبتم اختلاف طبايع الأجسام باختلاف حركاتها، فيسقط بهذا مناقضة من قال: لم أوجبتم اختلاف طبايع الأجسام باختلاف حركاتها،

وكذلك إذا كانت الحركة عن الوسط، أو إلى الوسط، معنى كالجنس فلا تصير الأجسام بها متفقة إلا فى معنى جنسى . وأما التخصيص بموضع بعينه طبيعى فهو المعنى النوعي

<sup>(</sup>۱) د : حركة مستقيمة (٤) ط : طبايعها (٥) ط : مخالف للأجسام (٦) ط ، د : في الحركات (٧) م ، ط : يختلف (٨) ط : فالأجسام // م : \_ إذا (٩) م : مثلا // د : وتحركت // ط : من الوسط (١١) م ط : فيكون (١٢،١) ط : يكون جنساً بخالفه ذلك الجنس جنساً بخالف إلخ (١٤) د : مثله // د: \_ آخر يزول ميله // ط : وواحد يزول // ب ، بخ : \_ بالطبع (١٥) د : فليسقط » بدلا من يسقط // م : بها // د : لم وجدت اختلاف (١٦) ب ، بخ : طبيعية (١٥) م : كان // بخ : « وإذا كان كذلك كانت » وهوالأرجح . // ط ، د : يصير (١٥) د : بمعني (١٥)

وعلى هذا ، مايخالف الماء الأرض فى الطبع ؛ لأن حركتهما ليستا إلى حقيقة المركز إلا للقهر أو لوقوع الخلاء ، لو لم ينجذب الماء إذا زال عنه الأرض ، ولتلازم الصفائح على النحو المذكور ، وإلا فحركة الماء إلى حيز غير حيز حركة الأرض ، فهما واحد بالجنس ، لابالنوع .

و إذا عرض لجسم واحد، باعتبار مكانين، حركتان إحداها عن الوسط، والأخرى و إذا عرض لجسم واحد، باعتبار مكانين، لو أدخل في حيز النار لهبط، و إذا أدخل في حيز الماء صعد، فليس يجب أن يكون مخالفاً لطبيعته ، لأن ذلك له عند حيزين مختلفين، وغايته حيز واحد هو الطبيعي له.

وأما أنه هل إذا كانت حركة توجد غير طبيعية لجسم ، فيجب أن تكون طبيعية لجسم آخر ، فهوشىء لم يبرهن عندى بعلا إلى هذه الغابة ، ولا أراه واجباً .وعسى أن يقول فيه غيرى ماليس عندى .

ويسقط، بمعرفة هذه الأصول، شؤال من ظن أنه يقول شيئاً، فقال: إن كان اختلاف الحركات يوجب الاتفاق، فالأرض على طبيعة الماء.

أما أولا فلأن اتفاق الحركات فى الجنس إنما يوجب اتفاق الطبايع فى الجنس فقط، وأما أولا فلأن اتفاق الطبايع إن أوجب اتفاقاً ، وهاتان الحركتان متفقتان فى الجنس ، فيجب أن توجبا اتفاق الطبايع فى الجنس لا فى النوع .

وأما ثانياً فلأن اختلاف الأشياء في معانيها الذاتية واللازمة للذاتية يوجب الاختلاف

<sup>(</sup>۱) م: حركتهما ليست (۲) د: القهر// م: وليلازم . (۳) م: سقطت «حبز» الأولى // م: حبز الثانية مى «جزء» (٦) م، ب: سقطت « لو أدخل فى حبز النار لهبط » (٧) م: لطبيعة (٨) د: خبر (٩) م: كانت له // م: أن يكون // سا طبيعته (١٠) م: يتبرهن (١٢) م: لمعرفة (١٣) م: واتفاقها (١٥) م: الاتفاق الحركات (١٥، ١٦) م: سقط منها : « فقط إن أوجب اتفاقا ، وهاتان الحركتان متفقتان فى الجنس ، فيجب أن توجبا اتفاق الطبايع فى الجنس

۱۵) و داون المورك المسلمان على المبلس ما تيبب النواق الطبايع في الجنس (۱۸) د : اللازمة الذاتية (۱۸) د : اللازمة الذاتية

فى النوع ؛ والاتفاق فى ذلك لا يوجب الاتفاق ، و إلا لكانت المتجانسات متفقة النوع . ومع ذلك ، فقد قاس هذا الإنسان قياساً رديا فقال : إن أمكن فى الأجرام البسبطة ، التى ليس نوع طبيعتها نوعا واحداً ، أن تتحرك حركة بسيطة نوعها بالطبع نوع واحد ، انعكس انعكاس النقيض ، فأمكن أن يكون للأشياء التى لا تتحرك حركة طبيعية واحدة بالنوع بسيطة نوع واحد طبيعى . فجعل ماظنه عكس النقيض تالياً لمقدمة مى عكس نقيضها .

وإنما غلط في هذا العكس؛ لأنه أخذ القضية بمكنة ، وظنها وجودية أو ضرورية ، فأوجب عكسها . وهذا النوع من عكس النقيض لايصح في المقدمات الممكنة ، إذا جعلت الممكنة جهة ، ولم تجعل جزءاً من المحمول ، كالو قال قائل : إن أمكن الجواهر المختلفة التي ليست طبيعة نوعها طبيعة واحدة ، أن تشترك في ماهية مشتركة واحدة ، أو صفة واحدة ، أمكن للأشياء التي لاتشترك في ماهية واحدة وصفة واحدة أن تكون طبيعتها ونوعها واحداً .

وإذا كان هذا العكس لا يصح فاعلم أن ماقاله لا يجب . وأما إن جعل الممكن جزءا من المحمول صح العكس . ولكن لم يكن مايريده ، وكان عكس نقيض تلك المقدمة أن ماليس يمكن أن يتحرك حركة بسيطة واحدة نوعها واحد ، فليس من الأجرام البسيطة التي ليس نوع طبيعتها نوعاً واحداً . وهذا حق . فقد عُلِم من هذا أن الطبيعة السهاوية مخالفة لهذه الطبايع في مبادىء الحركات ، فيجب أن تكون مخالفة لها في الأمور النوعية التي تتعلق بما يتعلق به الاختلاف . ولكن الحرارة والبرودة لازمتان منعكستان

<sup>(</sup>۱، ۲) د: سقط منها « والاتفاق في ذلك » إلى قوله: ومع ذلك // م: المتجانسان // ب: متفقات (۲) م: يقال/ م: الأجسام (۳) ط، د: يتحرك (٤) ط: ينعكس بها/ ط: أمكن أيضا // م: الأشباء // د: \_ لا (۷) م: غلظ // ط، د: «المقدمة » بدلا من «القضية» // م: أو (۸) م: المقدمة (۹) م، ط: يجعل // م: واثل (۱۰) م: طبيعية // م: سقطت «طبيعة» الثانية (۸) م: المقدمة (۹) م، ط: يجعل // م: واثل (۱۰) م: فإذن هذا المكس // د: فاذا. (۱۲) م: جزء //ط: يزيده (۱۰) د: يمكن (۱۲) م: يكون // ط: مخالفته (۱۸) م: معلق // م: لكن // م، د: لازمان منعكسان

على الخفة والثقل . فالمادة إذا أمعن فيها التسخين خفت . فإذا خفت سخنت . فلا خفيف إلا وهو حار . ويعرض لها إذا بردت بشدة أن تثقل . وإذا ثقلت بشدة أن تبرد . فلا ثقيل إلا وهو بارد . فيكون الحر والبرد منعكسين على الثقل والخفة ، كالإشقاف وغير ذلك مما يوجد في الثقيل والخفيف .

فالجسم ، الذى فيه مبدأ حركة مستديرة ، لاحار ولا بارد . فيسقط بذلك سؤال من يرى مشاركات بين الطبيعة الخامسة وغيرها ليست مما ينعكس على الثقل والخفة . والذى ظن ، وقال إن الهواء يصعد من حيّر الماء ، وبهبط من حيّر النار ، فيكون جسم واحد منضاد الحركة ، ومع ذلك لا يضاد ذاته ، فنضاد الحركات لا يوجد تضاد الطبايع — فأول مافيه أنّا قد بيننا أن هاتين الحركتين غير متضادتين بالحقيقة . وأما بعد ذلك فقد يعرض عن شيء واحد أفعال متقابلة لأحوال متقابلة . فتارة يسكن ، وتارة يتحرك . اإنما بوجب النضاد إذا كان الحال واحدة فيصدر عنها حركات متضادة ، فنعلم أن فيها مبادى و متضادة . وأما إذا كانت الأحوال متقابلة فيجوز أن يكون مبدأ مثل هاتين الحركتين جيماً صورة واحدة ، وقوة واحدة هي الطالبة لمكان بعينه ، فيوجب حركتين متخالفتين أو متضادتين نحو مكان واحد بحالين متضادين فيها وليست هذه الأجسام تكون متضادة الصور بأن تعرض لها في أحوال متضادة ؛ والمن تكون متضادة في حركاتها التي بالطبع عن حيّر ، فيكون بين حركاتها بل أن تكون متضادة في حركاتها التي بالطبع عن حيّر ، فيكون بين حركاتها في أقوال .

<sup>(</sup>١) م : النقل (٣) م : ينعكسا (٣) سقط من د من قوله ﴿ إِلَّا وَهُو بَارِد ﴾ إِلَى قولُهُ فَ النَّقِيلِ ﴾ (٤) م : لا كالأشفاف // سا : كالشفاف . (٨) ط : مضاد // م : فيضاد

<sup>(</sup>١٠) م، سا، مقابلة (الأولى والثانية) (١١) م: فعلم (١٢) فى «م» زيادة «وأما إذا كانت الأحوال متقابلة ، فيجوز أن يكون مبدأ . فنعلم أن فيها مبادىء متضادة . (١٤) م. مثل (١٤) م . « الغالبة » بدلا من « الطالبة » (١٤) م . بميد

<sup>(</sup>١٦) م، لحالين // ب. متضادين (١٧) م: « الصورتان » بدلاً من الصور بأن/ط، م، مور متضادة // م // يتضاد ط: بتضاد ط: بتضاد ط:

#### الفصل الثالث

## فصل فى الإشارة إلى أعيان الأجسام البسيطة وترتيبها وأوصافها وأشكالها التى لها بالطبع ومخالفة الفلك لها

والآن فليس يخنى عليك فيا تشاهده أن الحركة الصاعدة بالطبع تتجه نحو السماء ، وأن الهابطة بالطبع تتجه نحو الأرض ، وتعلم أن الأرض ليس تنزل من السماء منزلة الحيط ، والسماء لا تنزل عند الأرض منزلة المركز . ولو كان كذلك لكان لك أن توقع بنظرك أو تاراً على قسى من الأرض تعدو السماء ولا تناله ، كما لك أن تفعله بالسماء . وإذا لم تكن الأرض بمنزلة المحيط ، ولا بد على القوانين التي علمتها ، من أن يكون أحدهم بمنزلة المحيط . فالسماء هو الجرم الذي بمنزلة المحيط ، وهو أيضاً يتحرك على الاستدارة ، شارقاً بالكواكب ، وغاربا . فتكون السماء هو الجرم البسيط المتقدم المتحرك بالاستدارة المذكورة حاله ، وليس في طباعه أن يتحرك على الاستقامة . وحركته هذه المستدرة هي التي له بطباعه .

وأما التي للنار فيها فليست ، كما علمت ، حركة قسرية ولا طبيعية ، ولا حركة في ذات النار ؛ بل حركة المحمول ، وحركة مابالعرض لكون الشيء ملازماً للمتحرك .

<sup>(</sup>١) م، ط. الغصل الناك (٤) د : ــلها (٠) ب : مما // ط، يتجه م، د، ينزل (٧) سقط من د : « المحيط والسهاء لا ينزل عند الأرض منزلة . (٧) م. يوقم (٨) م. بعدد

<sup>(</sup>٨) م، ط: يناله //: يفمله، في، و ب. يفمل (٩) ط. وإن لم تَكُن// في د. فإذا لم تَكن // م، ط. يكن // ط: فلابد// م. عملها // ط: من القوانين »

<sup>(</sup>١٠) م: سقط منها « فتكونالسهاء هو الجرم الذي بمنزلة المحبط وفي « د » زيادة.الذي هو. (١١) م: «الحرام» بدلا من الجرم (١٢)ط، د: المذكور. (١٢) د : حركته (١٥) د : المحمولة // د : «لكن» بدلا من « لكون » // طيلازم

والسهاوات قد يلحقها مثل هذه الحركة . وأنت تعلم هذا إذا تحققت علم الهيئة الذي يظن من أمر السهاء أنها مركبة من أرض ونار ، ويتبع تضاد نقيضهما في الحركة أن يستدير ؛ إذ يقتضى أحد عنصريه التصعد ويقتضى الآخر التهبط ، فيحصل منه جذب ودفع ، فتحصل حركة مستديرة ، كما للسبيكة المذابة . فإن الحرارة الغريبة في السبيكة تتكلف النصعد ، والثقل يقاومها ، فتحدث هناك حركة مستديرة — فهو ظن باطل . وذلك لأن الجسم الواحد إذا حدث فيه ميلان إلى جهتين فإما أن يتهانها ، وإما أن يغلب أحدهما ، وإما أن تختلف الأجزاء في ذلك ، كما في السبيكة ، فإن الجزء المستقر منه يغلب أحدهما ، وإما أن تختلف الأجزاء في ذلك ، كما في السبيكة ، فإن الجزء المستقر منه يغلبه الحر ، فيصعده بالإغلاء . فإذا عَلا حدث فيه ميل إلى حيزه الطبيعي ، وإنما يشتد عند مقاربة المستقر ، ولأجل اشتداد القوة عند المقاربة ما كان منع الحجر النازل أصعب من إشالة المستقر ، على ماأشرنا إليه قبل .

وإذا حدث هذا الميل بقوة قاوم مقتضى التسخين فنزل إلى أسفل ونحا مستقره . وقد عرض لما كان أسفل مثل ماعرض له من النصعد ، وأعانه مزاحمة النازل الحامى المتوقف ، وقد عرفت التوقف ، فحدثت حركة مستديرة تكون استدارتها لاعلى المستقر ، بل فيا بين المستقر وبين العلو .

وأما السماوية فلو حدثت فيها استدارة ، للسبب المذكور ، لكان بذلك يقع منها ه فيما بين جهتى العلو والسفل ، لا على الوسط ؛ إذ نسبة الوسط إلى المتحرك عنه والمتحرك إليه واحد .

<sup>(</sup>١) ط: الحركات (٢) م، سا: نقيضهما (٣) م. (٤) م: رفع // م،ط: ويحصل ،

<sup>(0)</sup> سا: تتلف ، ط: بكلف//ب.د التصعيد // م: يقاومه// م، ط: فيحدث(٧) ، م: المستقر // م: « الجزء » بدلا « من الحر » (٨) م ، د : فيسمد//م: « بالأعلى » بدلا من «بالإغلاء» // م: علا // م، ط، د : إنما (٩) م : مفارقة المستقر ، وفي « ب » مقارنة // م : المفارقة وفي ب : المقارنة (١٠) سا ، ب، د : وعلى (١١) ط : وإن حدث ، وفي سا : إذ // ط : يقاوم // م : فزال ، وفي ب ، سا : فال // ط : الأسفل // م : مستقرة (١٢) د : التصعيد // د : كان + الحامى // د : التصعيد // د : أعانته // سا : مزاحمه

<sup>(</sup>١٣) ط: حركة مستقيمة مستديرة (١٥) م. بذلك (١٦)م. فياس بين(١٦)م: سقط منها. عنه والمتحرك

وأيضاً فنرى أن النار التى في جوهر الفلك تطلب تصعيدا إلى أى حد ، وإلى أى عد ، وإلى أى عد ، وإلى أى غاية ، وكيف تحدد ذلك الحد قبل الجسم المستدير الحركة ، ويلزم جميع ما قيل للجاهل بالجهات فها سلف .

والذين قالوا أيضاً إنها قد حدث فيها قوة مزاجية محركة هذه الحركة البسيطة فقد أخطأوا ؛ وذلك لأن القوة المزاجية توجب من جنس يوجب ما عنه المتزجت بحسب الغالب، أو يمنع الطرفين .

وليست المستديرة البسيطة من جنس المستقيمة ، ولا هي امتزاج من مستقيمين متقابلين . فيعرف من هذا خطأ قول من ظن أنه يقول شيئاً ، فقال : إن السماء يلزمها أن تتحرك على الاستدارة ، وإن كانت مركبة من نار وأرض ، إذ لا يمكنها أن تتحرك ، على الاستقامة لاتصال كريبها ، ولا أن تسكن لتجاذب قواها ، والذين قالوا إنها ليست مزاجية بل قوة أخرى استعد لها الجسم بالمزاج ، فهي تتحرك على الاستدارة ، وقد عرفت استحالة ما قالوه ، حين علمت أن مثل هذه القوة لا تكون بسيطة النحريك . فالذين قالوا إن لها نفساً نحركها حركة خلاف مقتضى طباعها فقد جعلوا الجرم السماوى في تعب دايم ، إذ كان جمعه يقتضى ، عن الحركة الصادرة عن تحريك نفسه ، حركة أو سكوناً .

وهؤلاء كلهم جعلوا السماء فى غير الموضع الطبيعى . وذلك لأنه ليس فى الحيز المشترك بين بسائطه ، الذى هو حيز المركب ، على ما علمت ، ولا فى حيز غالب، فقد جعلوا حصوله هناك لقاسر ضرورة .

<sup>(</sup>۱) م: فيرى // د: نوى // م: يطلب (۱): سا: إلى حدوأى غاية
(۲) م، سا: يحدد، وفي ط: يحدث (٤) سا: ـ قد (٥) م: اخطأ // م: موجب.
// سا: ـ يوجب (٦) د: أوضع (٧) د: ـ البسيطة // سا: « امتناع » بدلا
من « امتزاج » (٨) د: ـ هذا (١٠) م، ط: يتحرك // م: يسكن (١٢) ط، د:
فقد عرفت م، ط: لا يكون (١٣) د: والذين // د: إذا (١٧،١٦) م: الحد المشترك

هذا ولما كان الحق هو أن الساء بسيطة ، وأنها متناهية ، فالواجب أن يكون شكها الطبيعي كريا . والواجب أن يكون الطبيعي موجوداً لها ، وإلا لو وجد لها غير الطبيعي كريا . والواجب أن يكون الطبيعي موجوداً لها ، وكان يقبل التمديد والتحريك لكان يقبل جرمها الإزالة عن الشكل الطبيعي ، وكان يقبل التمديد والتحريك على الاستقامة ، إلى جهات الاستقامة ، وبالقسر . وكل ما قسر عن موضعه الطبيعي بالاستقامة فله أن يتحرك إليه بالاستقامة ، كما علمت في الأصول التي أخذتها ، فيكون في طبيعة الفلك حركة مستقيمة .

وقد قبل إنه ليس كذلك. فيجب أن يكون الشكل الموجود الفلك مستديراً فيحيط به سطوح مستديرة، والجسم الذي يتحرك إلى الفلك بالطبع يجب أن يتحرك إليه بميل متشابه، ومع ذلك هو بسيط، ويقتضى شكلا بسيطا مستديراً، ويجد مكانا مستديرا، فيجب أن يجد هذا الجسم أيضاً الشكل البسيط الذي له، وكذلك مافى ضمنه على الترتيب، بالا أن يكون تحت من شأنه أن يقبل الكون والفساد، وأن يتصل به ما استحال إليه، وينفصل منه ما استحال عنه. ثم يكون بحيث يعتبر في طبيعته المصير إلى الشكل الذي يقتضيه طبعه أو غيره بسهولة، كالأرض لأنها، بيبس طبيعتها، عسرة القبول الشكل ، بطيئة الترك له، ومع ذلك فهى قابلة للكون والفساد. فإذا انتام منها شيء بقى الباقى على غير شكله الطبيعي، لوكان عليه، أوشكله القسرى إذا كان عارضاً له، وكذلك ما الذي ينضاف إليه مما هو كائن أرضاً، ولم يكن أرضاً. وقد أوجبوا لأسباب أن لايكون شكله طبيعياً . ويجب أن تنذكر الشبهة المذكورة في باب كون كل جسم بسيط ذا شكل طبيعي وحلها، فإن ذلك مجتاج إليه في هذا الموضع.

<sup>(</sup>۱) م، سا: \_هو (۲) م: \_ و إلا لوجد لها (۳) سا: فكان يقبل (٤) د: على جهات / / ط: إلى جهة / / م، ط، سا: وكلما (٧) ط: فقد (٨) ط: الفلك بالطبع. (٩) م: \_ بسبطا / / د: و يجده (١٠) د: ( محاله بدل من «ماف» (١١) د. إلى أن يكون / / م: تمت ، ف / ط، سا: محدث (١١) ط، سا: عنه ما / / م: « يفسر » بدلا من « يمتبر» / / سا: التصير «بدلا من المصير» (١١) ط، ط: طبيعته / / سا: بيبس طبعها / / ب سا، ط، د: بطي (١٤) دب، سا، ط، د: فهو قابل. (١٣) ط، د: منه (١٥) م: أيضاً (١٦) ط، ي: أوجبت الأسباب ، وفي سا: أوجب الأسباب ، وفي د، يتذكر / / في هامش نسخة ب شرح: معني في السماع في الفصل الذي يثبت فيه أن لكل جسم حيزاً واحداً طبيعياً (١٨) ب، سا، محتاج

وإذا كان كذلك جاز أن ينثلم شكله الطبيعي بهذا العبيب . لكن الجوهر ليسبهذه الصفة. ويشبه أن يكون ما يلي الفلك من العناصر لا يستحيل إلى طبيعة أخرى ؛ لأن الفلك لايحيله أو يحيل كله . وأماجرم آخر غريب فلايبلغ أن يبعد عن مكانه الطبيعي هذا البعد كله ، حتى تحصل هناك جرمية ، فتغير الجسم الموجود هناك . وإن بلغ ذلك الحد جزء منه كان بأن ينفعل أولى منه بأن يفعل فيه ؛ بل الواجب أن لا يمهل إلى أن يبلغ الحد الأقصى ، بل ينفعل دون ذلك ، ولا ينثلم بمخالطته الجنبة التي تلى الفلك ، فيكون سطحه ذلك سطح جسم كرى .

وأما أن ذلك ليس يجوز أن يكون أزلياً باقياً دائما ؛ بل يدخل فى الكون والفساد، فليس على سبيل أن يقبلها هناك ؛ بل على وجه آخر يذكر فى موضعه .

وما كان رطبا سيالا فإن سطحه الذي يلي رطبا مثله يجب أن يحفظ شكله الطبيعي المستدير. ولو لم يكن سطح الماء مستديراً لكانت السفن إذا ظهرت من بعد تظهر بجملتها، لكن ترى أصغر، ولا يظهر منها أولا جزء دون جزء . وليس الأمر كذلك ؛ بل إنما يظهر أولا طرف السكان ثم صدر السفينة . ولو كان الماء مستقيم السطح لكان الجزء الوسط منه أقرب إلى المركز المتحرك إليه بالطبع من الجزءين الطرفين ؛ فكان يجب أن يميل الجزءان الطرفان إلى الوسط، وإن لم يكن ذلك ليصلا إليه ، كما قلنا ؛ بل ليكون لها إليه النسبة المتشابهة المذكورة . وتلك النسبة لا مانع لها ،

<sup>(</sup>۱) سا. يتسلم . (۲) م: الجو (۳) ب: يحيله (الثانية) (٤) م ، ط: « جزء » منه بدلا من جرمية // م : \_ الموجود (٦) ط . يتمهل م . الجد // د : فلا // ط . لمحالطته (٧) ط ، د : الجسم الكروى. (٩) م : « أن يقبلها » مطموسة. وفي د أن يقبلها // م، سا . \_ فليس (١٠) سا: \_ أو يلى حسباً يلى الأرض : م . المحالفة المضرسة ، وفي سا . المغشوشه .

<sup>(</sup>۱۲)م : بطيئًا ميالًا (۱۳) د . تظاهرت // ط . يظهر (۱٦) سا : ﴿ المركز ﴾ مطموسة

فى طباع الماء عن أن تنال بتدافع أجزائه إلى المركز ، تدافعا مستويا . فحينئذ يكون بعد سطحه عن المركز بعداً واحداً ، فيكون مستديراً .

وأما الجسم اليابس فينثلم ، ولا يستوى عن انثلامه بالسيلان . والذى ينطبق عليه من الرطب يتشكل بشكله . فيكون الجسم اليابس يلزمه أن تنثلم استدارة سطحه .

وأما الرطب فيلزمه ذلك من حيث يلى اليابس وينطبق عليه ، ولا يلزمه من ه حيث لا يلى اليابس . حيث لا يلى اليابس .

لكن اليابس ، وإن كان كذلك ، فليس يبلغ أن بخرج جملته ، عن كرية تلحقها ، خارجاً عنها ، هذه التضاريس . وهذا سيتضح في العلم الرصدي من التعاليم .

فهذه الأجسام كرات بعضها فى بعض ، أوفى أحكام كرات ، وجملتها كرة واحدة .
وكيف لا ، والميل إلى المحيط متشابه ، والهرب عنه إلى الوسط متشابه . والوسط المنشابه
يوجب شكلامستديراً ، كما أن اللقاء المتشابه المستدير يوجب شكلامستديراً ، ولو كان
بيضياً وعدسيا فيتحر كالبيضى ، لاعلى قطره الأطول، والعدسى لاعلى قطره الأقصر، حركة
وضعية ، وجب من ذلك أن يكون متحركا فى خلاء موجود ضرورة ، ولو تحركا على
القطرين المذكورين لم تكن حركتهما فى الخلاء . ولكن كان فرض حركة لهما غير تلك
الحركة ، وفرض إذالة قطريهما عن وضعه ، يقتضى خلاء ضرورة .

وأما الحركة المستديرة في جسم مستدير فلاتوجب ذلك بإيجاب ولايوجبه فرض. ونحن في هذا الحيز الذي نحن فيه نجد الأجسام بالقسمة الأولى على قسمين:

<sup>(</sup>۱) ط. طبايع //م، ب، ط. ينال //م. يدافعا (٣) سا: من انثلامه (٤) م، ط. ينثلم (٥) م،ب.ط من حيث يلي الرطب//ط: +لا يلي اليابس (٨٠٧) م. كونه يلحقها. (٨)ط: التعاليم الحسية . (١٠) د : يتشابه// د التوسط //ط: المتشابهة (١١) أن ، سقطت في جميع النسخ ماعدا في ﴿ط» // د : للمستدير (١٢) ط • أو عدسيا // في جميع النسخ ماعدا بخ . فيحرك (١٢) «أو عدسيا» // في جمع النسخ ماعدا بخ : فيتحرك//م ﴿ الأول ﴾ بدلا من ﴿ الأطول ﴾ (١٤) م : لم يكن// ب : ما وا كن // م : بخ . عن تلك (١٥) م: قطرتهما (١٦) م: يوجب // م : ﴿ توجه فرض ﴾ // سا : • ولا نحن فيه بوجه فرض .

جسم يميل إلى أسفل من حيزنا ، ويثقل علينا . وجسم لا يميل إلى أسفل ، بل ، إن كان ، بميل إلى فوق .

ونجد المائل إلى أسفل إما مناسكا مفرط الثقل ، أو الغالب عليه ذلك المناسك غير القابل للتشكيل بسهولة ، فيكون هذا أرضا أو الغالب فيه أرض ، وإما رطبا سيالا ، أو الغالب فيه ذلك ، فيكون هذا ماء ، أو الغالب فيه الماء . فلا نجد غير هذين . ولا نجد البسيط الثقيل غير أرض وماء . وما سواها فهو مركب . وأحدها غالب في جوهره .

وأما الجسم الآخر فنجده قسمين :

منه ما بحرق وبحمى أو الغالب فيه ذلك .

١٠ ومنه ما هو غير محرق أو الغالب فيه .

فنجد البسيط المشتمل علينا، من جهة ، جواً محرقاً ، وجواً غير محرق، أو الغالب فيه ذلك .

وأما سائر ذلك فمركبات . فالجو المحرق نسميه نارا ، والغير المحرق نسميه هواء . ولا عكن أن يكون في القسمة شيء غير هذه الأجسام الأربعة الخارجة من قسمين :

أحدهما : مائل إلى أسفل بذاته : إما متكاثف وإما سيّال .

والثاني : مائل إلى فوق إما محرق وإما غير محرق .

فنجد الأجسام البسيطة بهذه القسمة أربعة . ولا يمنع أن تكون قسمة أخرى

<sup>(</sup>٢) // م . \_ بميل « الثانية » (٣) م : النقل (٤) سا ، ب ، د الغير القابل(٤) ط : الشكل // ب،ط:الأرض(٤،٥) م: سيالارطيا (٦) م : نجد لل فيه ذلك » // م : \_ ذلك (٩) سا . \_ « ومنه ماهو غير محرق أو الغالب فيه ذلك » // م : \_ ذلك

<sup>(</sup>۱۲،۱۱)ب :\_ أو الغالب فيه ذلك (۱۳) م: غير المحرق (۱۱) د : عن هذه (۱٦) سا وإما محرق

<sup>//</sup>د : أو غير (١٧) م ، ط: أن يكون //د : الله عبر (١٧)

توجب عدداً آخر . ولا أيضاً ندعى أن قسمتنا هذه هى بفصول حقيقية ، بل أردنا بهذا نوعاً من التعريف ، وتركنا الاستقصاء إلى مابعد فإن لقائل أن يقول : بل الأجسام الصاعدة منها ماهى متكاثفة ، ومنها ماهى سيّالة ، والأجسام النازلة منها ماهى محرقة، ومنها ماهى غير محرقة .

فإن قال قائل هذا فنحن إلى أن نتكلف الاستقصاء فى هذا المعنى نجيبه ، فنقول : إن المحرق النازل كحجارة محماة لا نجد الحمى فيه إلا غريباً ، وذلك الحمى بحاول تصعيده لكنه لا يطاوق ثقله . ألا ترى أنه لو جزىء أجزاء صغارا لصعد ، وإن تكلف الزيادة فى إحمائه فإنه يصعد أيضاً ، وإن كان كثيراً فإنه إذا ترك وفارقته العلة المسخنة ، لم يبق حوهره .

والمتكاثف الصاعد لايلبث صاعداً إذا زال القسر عنه أو فارقه الحمى ؛ بل ينزل . فيكون حمى النازل وصعود المهاسك أمرين غريبين عنهما .

ونحن نشكلم في المعانى التي تصدر عن طبايع الأشياء أنفسها ، وكذلك إذا تأملت سائر الأقسام التي نورد تجدها بأمور عارضة غريبة لافصلية ، ولا عوارض لازمه . فلنقنع بما ذكرناه في أن ناراً ، وأرضاً ، وماء ، وهواء ، فنجد الأرض ترسب تحت الماء ، ويطفو عليها طبعا ، ونجد المواء يميل ميلا شديداً مادام تحت الماء ، وإذا علاه وقف فلم يمل إلى جهة . ونجد النار ، سواء كانت صرفة لاتحس ، أو مخالطة للأرضية ، فتشف، تمكون صاعدة . والصرفة لاتشف . ولهذا ما يكون الذي على الذبالة من الشعلة كأنه

<sup>(</sup>١) م، ط: يوجب // م: يدعى (٢) د. الاستقضاء . (٢) م: القائل يقول

<sup>(</sup>٣) م : وأما الأجسام (٤) م . \_ ومنها ما هي غير محرقة . (٥) م . \_ إلى ، وفي ط زيادة هي ( في البحث » عن هذا المعني (٦) د : فيها (٧) د : يطارق // ط : يري // ط . يتكلف (٨) ط : كبيراً //ب : وإنه//م : إذا نزل (٩) م : يزل // في ط . يترد وينزل : وفي د . بود (١٢) سا . في أنفسها (١٣) ب : تجدها // م . لو أزمه // ط . ولنقنع (١٤) م : يرسب (١٥) سا ، د ، ب . يمليه (١٥) ط . تجد (١٦) م لم يميل // ط . د : فتشرق ، \_ في سا (١٧) م ، فيكون // ط ، د : تشرق // م : الذيال .

خلاء أو هواء . وهو أشد إحراقاً وقوة ؛ إذ هو أقرب إلى الصرافة والقوة ، فيفعل إشفافاً أكثر . فإذا لم يقدر أن يفعل إشفافاً فعل نوراً وإضاءة . وكثير من الأشياء المشفة إذا أزيل عنها الإشفاف بالسحق والدق وإحداث سطوح كثيرة يبطل بها الاتصال المعين على الإشفاف ابيضت أو أشرقت ، مثل الزجاج المدقوق والماء المزبد والجمد المحرور ، وإن كان هذا ليس حجة على مانقوله من أمر النار ، فنرجم فنقول :

فالنار الصرفة والدخانية منحركة في الهواء إلى فوق ، ونجدها كلا كانت أكبر حركة كانت حركتها أشد وأسرع ، ولو كان ذلك لضغط ما يحويها قسرا مرجعنا إلى أسفل كان الأكبر أبطأ قبولا لذلك وأضعف (وكذلك إن كانت العلة جذبا . ويخص الدفع أن المدفوع لا يشتدأ خيرا والطبيعة يشتد أخيراً . ولوكانت الحركة بالضغط لاكان ، رجعان النار أشد من ، أرجعنان الهواء ، في حيزه، فإن المضغوط لاتكون قوة حركته أقوى من قوة حركة الضاغط ، مع علمك أنه لا يصلح أن يكون للجسمين المتخلفين بالطبع مكان واحد بالطبع . ويجتمع من هذه الجلة أن الحار أميل إلى فوق ، والبارد أميل إلى أسفل ، وما هو أيبس أشد في جهته إمعانا . فقد علمت أن ما هو أيبس من الحارين فهو أسخن . وستعلم هل الأمر في جنبة البرد كذلك ، أم ليس كذلك ، علما عن قريب .

وما أعجب قول من ظن أن النار البسيطة فى مكانها الطبيعى هادية لا تحرق ، وإنما هى كالنار التى تكون فى المركبات ، وأما اللهيب فهو إفراط ، وليس يعلم أن

<sup>(</sup>۱) في سا: فقعل (۲) سا: وإذا (۳) م: زيل // د: عنه // ط: وأحدث // د: هر (۱) في سا: فقعل (۲) سا: وإذا (۳) م: زيل // د: المجرد // د: يقولونه // د: بيط مكررة (٤) م: الجهد (٥) ب، ط: المجرور // د: المحرد // د: يقولونه // د: بيل نوجع // د: فيقول (٦) ط: النار // ط: متحركين // م: أكثر (٧) د: جذب (٨) م، ط: د: الأكثر // ط، د: وأضعف إحركة (٨) سا: كذلك // د: جذب (٩) م، ط: يشد //م: جزاء//ط: ولوكان (١٠) م، د: ارتما//د، ط: واستمل // ط: هذا الأمر // م: من // سا: من ارجعنان // م: لا يكون . (١٤) د: وستمل // ط: هذا الأمر (١٦) سا: من د: الطبيعة//ط: يحرق (١٧) د: «كإزالة »بدلا من «كالنار التي لا » // سا: من المركبات وفي د: في المركب

الاشتداد المحرق في حرارة اللهيب لابد أن تكون له علة . فإن كانت تلك العلة هي الحركة فيجب أن يكون الماء النازل بالسرعة قد يسخن .

وأما إن قالوا إن هناك شيئا مسخنا من خارج فليدل عليه ، فإنه لاشىء يبلغ من إسخانه بسخونة أن يسخن جوهر النار ، بل إن كان لابد فبتحريكه . ثم مع ذلك ، فإن اللهيب ليس نارا صرفة ، بل مركبة مع اسطقس بارد ، ويكتنفها مبردات . ثم مع ذلك فقد نسى أن تلك النار العالية لوكانت غير محرقة لما اشتعلت الأدخنة مستحيلة إلى الرجوم وإلى الشهب والعلامات الهايلة .

وهذه الأجسام الأربعة سيتضح من أمرها أنها قابلة للكون والفساد . و إنما الواجب أن نبحث عن حال الجسم الخامس أنه هل هو كذلك أو ليس .

<sup>(</sup>۱) ط: مكون م، سا: على الحركة (۲) م: ــ الماء (۳) ب: واما ن ماقالوا //سا: فلتدل (۴،۳) د: فهو إسخانه (٤) ب، ط: ولابد//م، ب، ط: ــ ثم (٥) م،ب: استقس // ط: وتكتنفه //سا: ويكيفه//ب،م: ويكتنفه (٦) ط: الغالية (٧) سا: المرحوم.

## الفصل الرابع

## فصل فى أحوال الجسم المتحرك بالاستدارة وما يجوز عليه من أصناف التغير وما لا يجوز

نقول أولا إن الجسم الذى ليس فيه مبدأ حركة مستقيمة بالطبع ، فليس من شأنه أن ينخرق، وذلك لأن الانخراق لا يمكن أن يوجد إلا بحركة من الأجزاء على استقامة ، أو مركبة من استقامات من جهات النافذ الخارق ، وبالجلة من جهات الخرق . وكل جسم قابل للحركة المستقيمة قسراً ففيه مبدأ حركة مستقيمة طبعاً ، إذ قد عرفت أن مالا ميل له فلا يقبل القسر ألبتة .

ا وإذا كانت الأجزاء ، التى تقسر عن ميل لها ممانع للقسر ، مايلةً إلى جهة الالتئام عن الخرق ، أو أمكن لها ذلك ، فيكون فيها مبدأ ميل إلى الالتئام . وذلك على الاستقامة ضرورة . فكل جسم منخرق ففيه مبدأ ميل مستقيم . فما ليس فيه مبدأ ميل مستقيم فليس قابلا للخرق . فالجسم المحدد للجهات الذى فيه مبدأ ميل مستدير فقط ليس قابلا للخرق .

١٥ ومن هذا يعلم أنه ليس برطب ولا يابس ، فإن الرطب هو الذي يتشكل وينخرق بسرعة ، واليابس هو الذي يقبل ذلك ببطء .

<sup>(</sup>۱) الفصل الرابع هكذا في كل من «م»، «ط»، (ه) د: ليس (الثانية) (١) سا: يتحرق //م: ينحرق //م: ينحرق //م: الانخراق // د: الاستقامة (٧) ط: الحارق// ط: الحرق (٨) د: إلى قد عرف ( بعد كلة طبعا ) // د: \_ إذ قد عرف (٩) م، سا: \_ ألبته (١٠) م: صانع (١٢) م: منحرق // د: منحرف // سا: فعنه مبدأ (١٣) سا: للحرق (١٤) سا: للحرق (١٥) سا: للحرق (١٥)

ثم نقول إن كل جسم قابل للكون والفساد ففيه مبدأ حركة مستقيمة ، وذلك لأنه إذا حصل متكونا لم يخل إما أن يكون تكوّنه في الحيز الذي يخصه بالطبع ، أو في حيز آخر . فإن كان تكونه في حيز آخر فإما أن يقف فيه بالطبع ، فيكون غير آحيزه الطبيعي طبيعياً له ، وهذا محال ، وإما أن يتحرك عنه بالطبع إلى حيزه ، وذلك ، كما علمت ، يميل مستقيم ، إذ لا يجتمع الميل إلى الشيء مع الميل عنه ، وفي كل انتقال إلى حيز ما ، سوى الانتقال المستقيم ، ميل عن ذلك الحيز .

و إن كان تكونه في حيزه الطبيعى فلا يخلو إما أن يصادف الحيز ، وفيه جسم غيره بالمدد ، أو يصادفه ولا جسم آخرفيه غيره .

فارن ورد على حيزه فشغله هو بكليته ، أو هو ومعه جسم آخر من طبيعته ، فكان حيزه ، قبل ذلك ، خالياً ، وذلك محال .

وإن صادفه مشغولا بجسم آخر ، و دفعه هو عنه وأخرجه ، ثم استحال هو إلى مكانه ، يكون حيزه ذلك مما يصار إليه و يشغل بالحركة ، فيكون من الأحياز التي إليها حركة شاغلة ، فيكون من الأحياز التي إليها حركات مستقيمة ، فإما أن تكون ، حينئذ ، غاية الجهة ، أو دون الغاية . وفي الحالين يكون محتاجا في أن يتحدد ، على ما علمت ، بجسم غير الجسم الذي يشغله ، وفي حيز غيره ، فيكون من شأن حيز هذا الجسم أن يكون حيزا يشغله بالطبع جسم من شأنه أن يصرف عنه ، فيكون من شأنه أن يتحرك إليه بالاستقامة ، كما علمت .

وهذا الجسم المتكون هو الجسم الذي هذا مكانه الذي يشغله بالطبع. وهذا الجسم فيه مبدأ حركة مستقيمة.

<sup>(</sup>۲) سا: لم يخلو (۳) م: وإن (٥) م، د: في (۷) ط: الحيز الطبيعي (۸) سا: تصادفه (۲) م، ب: هو(الأولى)//وفي «د»: وهو (۱۱) م: ودفعه هو وأخرجه//سا، د: ودفعه هو وأخرجه عنه (۱۲) ط: فيكون (الأولى) // م، سا: \_ ذلك // ط: ويشغله // د: ويشتغل (۱۳) ب: وإما (۱٤) م: يتجدد // سا، ط: علمته (۱۱) ط: ينصرف (۱۸) د: + « هو جم من شأنه أن يفرق » ثم هو يكرر « فهذا الجم هو الجم الذي هذا مكانه » // ط، د: فهذا

و بقى وجه داخل فى بعض هذه ، الأقسام ، وهو أن يكون هذا الجسم ، بعد تكونه ، خارقاً ، بحصوله ، للجسم الشاغل لهذا الحيز الذى هو كالكل له أى إلى المتكون . فيكون الجسم الذى خرقه قابلا للحركة على الاستقامة . وهذا مشارك له من طبيعته بعد التكون . فهذا أيضاً قابل للحركة على الاستقامة .

وإذا كانت الأقسام هي هذه ، وكان بعضها محالا وبعضها يوجب مبدأ حركة مستقيمة ، وكل جسم ليس فيه مبدأ حركة مستقيمة ، وكل جسم ليس فيه مبدأ حركة مستقيمة فليس بمتكون .

فالجسم الذى فيه مبدأ حركة مستديرة بالطبع ليس بمتكون من جسم آخر وفي حيز جسم آخر ، بل هو مبدع ، ولذلك يحفظ الزمان فلا يخل . ولذلك لايحتاج إلى جسم يحدد جهته ، بل هو يحدد الجهات ، فلا يزول عن حيز ، . ولو زال لم يكن هو المحدد بالذات للحهة .

و نقول إن طبيعته لا ضد لها ، و إلا لكان لنوعية الأمر اللازم عن طبيعته ضد ، فإن اللازم النوعي عن الضد ضد اللازم النوعي للضد ، ولو لم يكن ضداً له لكان إما موافقا لا مقابلة بينهما ، فيكون معني عاماً ليس لزومه عن أحد الضدين ، من حيث هو ضد . فإنه لو كان لزومه متعلقاً بخصوصية الضد ، التي هو بها ضد ، لكان لا يعرض ، ولا يلزم للضد الآخر . فإذن لا يكون تعلقه بخصوصية ، فبتي أن يكون إنما يتعلق بمعني ، أو يلزم معني ذلك المعنى غير المعنى الذي يخصه ، وهو لاحق للمعنى العام ، واللاحق للعام عام يتخصص بتخصيص العام .

<sup>(</sup>١) ط: يبق(٢)م: حارقا // ط،د : لحصوله (٢) بخ،ط : «أى إلى» وسقطت «أى» فيم، سا،د

 <sup>(</sup>٣) م، ب: حرقه // سا: مشاركا // ب: في طبيعية (٥) سا: \_ الأقسام // سا: فـكان

<sup>(</sup>٦) سا: فنه // ط، د: فكل (٨) م: تكررت الجلة: « فالجم الذي فيه مبدأ حركة مستديرة بالطبع فليس بمتكون » // م: فليس // ط: ولاقى (٩) سا: وكذلك // ط: يختل وف « سا » : يحل (١٠) م: يجدد الجهات // د: المجدد (١٢) م: إلا لكان // سا: لسرعة الأمر // ب: لسرعته (١٤) ط: موافقا أو مقابلا (١٦) د: بخصوصية الضد (١٧) سا. د: فهو // م: العامى // م، ط: \_ يتخصص (١٨) ط: \_ بتخصيص

فالنوعى المتخصص لا يجوز أن يكون لازما للضدين . والحركة المستديرة المشار إليها هى نوعية ؛ بل شخصية ، فلا تكون لازمة لطبيعته ولضدها . فبق أن يكون اللازمان متقابلين ، ومحال أن يتقابلا كالمضافين ؛ إذ فعل الضد وعارضه لا يشترط فى وجوده له أن يكون مفعولا بالقياس إلى ماهية ما يعرض عن ضده ، ولا مشترطا فى وجوده أن يكون معه . ومحال أن يكون يتقابل كالعدم والملكة ، حتى يكون أحدها لازما ، وهو الحركة المستديرة ، والآخر إنما يلزمه عدم هذه الحركة ، ولا يلزم عنه حركة أصلا ، التى لو لزمت لكانت مقابلة له . فيكون الآخر إذا وجد القوة المضادة للقوة الفاعلة المستديرة حاصلة فى المادة ، فكانت المادة المتجسمة بها لامبدأ حركة فيها ألبتة ، وهذا عال ؛ أو يكون مبدأ حركة قوة وصورة غير تلك القوة المضادة للصورة التى هى مبدأ المستديرة ، ويكون فى جسم واحد مبدأ مسكن ومبدأ محرك ، وهذا محال ؛ بل مبدأ المستديرة ، ويكون فى جسم واحد مبدأ مسكن ومبدأ محرك ، وهذا محال ، بل

فإذا لم يكن ضدها يفعل فعلا عدميا ولا مضافا ، والإيجاب والسلب لا يليق بهذا الموضع ، بقى أن يفعل فعلا مضادا أو متوسطا ، وإذا كان متوسط موجوداً كان, مضاد لا مخالة موجودا وكان له مبدأ ، فكان الضد فى الطبيعة عن القوة المحركة على الاستدارة . فكان ذلك أولى أن يكون ضدا .

على أنه لا واسطة بين حركة مستديرة وبين كل ما يفرض ضدا لها. وقد تبين هذا من قبل . فبين أن الصورة الفلكية البسيطة لا مضاد لها . فبالحرى أن لا يكون الفلك متكوّنا من بسيط ؛ بل هو مبدع ؛ وذلك لأنه إن كان متكوّنا عن جسم آخر ،

10

<sup>(</sup>۱) ب: فالحركة (۲) م، ط: يكون // م: للطبيعة (۳) ب، بخ: \_ ق (٥) سا: مقامل العدم، ط: متقابلا كالعدم // د: لازم (٦) م: \_ يلزم (٧) م، د: متقابلة // ط: الفاعلة + للحركة (٨) د: وكانت // م: فيه (٩) م: حركة // م: للصور (١٠) ب: للمستدير // ط: فيكون (١٢) م: والسلب والإنجاب (١٣) م: متوسطا (الثانية) // م، سا: \_ له // د: وكان (الثانية) (٥١) د: استدارة (١٦) م: وقد بين (١٦ \_ ١٨) سقط من «د» وقد تبين هذا من قبل إلى قوله «متكونا من » (١٨) م. سا: مكونا من // ط. د: مكونا عن

ولامحالة أن لذلك الجسم مادة ، لم يخل : إما أن تكون تلك المادة ، قبل حدوث صورة جوهر الفلك ، خالية ، أو تـكون لابسة لصورة أخرى .

فإن كانت خالية كانت مادة بلاصورة ألبنة ، وهذا محال .

وإن كانت لابسة لصورة أخرى ، فلا تخلو إما أن تكون مضادة لهذه الصورة لا تجامعها ، وترتفع بحدوثها ، فيكون للصورة الفلكية ضد ، وليس لها ضد ، أو تكون تلك الصورة لا تنافى الصورة الفلكية ، بل تجامعها ، فنكون تلك هى الصورة الفلكية المقومة للحق ما تتقوم مادة الفلك دونه بتلك الصورة ، فلا تكون هذه صورة الفلك . والقوة الأولى فيه لا يكون حدوثها كونا للغلك ، فل استكالا للجوهر الفلك .

ثم ننظر أنه هل تكون المادة الفلكية ، مع تلك الصورة قابلة للحركة المستقيمة وغير ذلك ، أو لا تكون . فإن لم تكن ؛ بل كانت ، مع تلك الصورة ، لازمة لحين التحديد غير منخرقة ، ولا قابلة للعوارض التي تتعلق بالحركة المستقيمة ، فقد كان الفلك موجودا قبل تكونه . وإن لم يكن كذلك ؛ بل كان في ذلك الوقت ، غير لازم لحيز التحديد ، وقابلا للمستقيات ، لم يكن مع وجود الحركات المستقيمة وإمكانها ، يحدد حيز ، وهذا خلف .

وبالجلة ، فإن الذى تتحدد به الجهات للحركات المستقيمة لا يجوز أن لا يكون موجودا وتكون المستقيات موجودة ، بل الحق أن مادة الصورة الفلكية موقوفة

<sup>(</sup>۱) d: n n : \_ آخر ولا محالة // n ، d ، c: n . d : يكون (۲) سا : لانسته //

d: بصورة (٤) ب : فإن كانت // سا : لانسته // ط : يكون (٥) n ، ط ، د بجامها و برتفع

// n ، سا : الصورة // سا ، د : \_ الفلكية (٧) n : يقوم (٨) n ، سا ، د : يكون هذا // ط :

فلا يكون، وفي د : ولايكون (١٠) ط : ينظر //ط : يكون//(١١) ط ، سا : يكون//د : وإن لم

(١٢) د: التجديد//سا متخوفه م: منحرفة//ط: يتملق (١٣) م: تكوينه//د : لازمة (١٤) د ،

وهامش ط : أما كنها // سا : إمالنها م : عدد (١٦) ط : بالجلة // ط م ، سا ، ب ، ط ، د :

أن لا يكون ، وفي بخ : أن يكون // م ، ط : ويكون

على صورتها. فلهذا قيل ليس لها عنصر أى شىء قابل للضدين ، لا أنه لا مادة هناك قابلة للصورة . وبهذا حكم الأكثرون ، واتفقوا على أنه ليس عنصر الفلك عنصر الأجرام الكاينة الفاسدة .

وليس إذا اتفقا في أن السهاوية ذات جسمية ، والأرضية كذلك ، يلزم أن يكونا قد اتفقا في العنصر ، كما ظن بعضهم . فإنه ليس إذا اشترك شيئان في معنى جامع يجب أن يكون استعداد ذلك المعنى في كايهما واحدا ، وإلا كانت الحيوانية تستعد في الناس لمثل ما تستعد في البياض لمثل ما تستعد له في السواد . وهب أن طبيعة المقدار فيها نوع واحد مستعد لأشياء متفقة ، فليس المقدار نفسه هو الموضوع والمادة ، بل هناك طبيعة ومقدار . فإن صح أن المقدار واحد لا تختلف طبيعته فيهما لم يصح أن المادتين الحاملتين المقدار طبيعتهما واحدة في النوع . . وليس إذا اشتركا في كل استعداد .

فليس إذا اتفق شيئان فى أمر وجب أن يتفقا فى كل أمر ؛ بل لا استمداد فى هذه المادة لغير هذه الصورة . ولو كان لها استعداد صورة أخرى لكان فى طبيعة هذا الجسم أن يقبل الكون والفساد إلى المستقيات ، وعرض ما ذكرناه من المحالات .

والذى ظن أنه يناقض هذا بأن أرى أشياء لا تنكون عن أضداد ، وصوراً جوهرية تنكون عن الإعدام كالإنسانية والفرسية ، وأشياء أخرى ، فإنه لم يعلم أولا أنه ليس المراد بقولنا إن الجوهر يكون عن ضده جملة الجواهر ، بل معناه أن الصورة الجوهرية تبطل عن هيولاها بضدها ، وتحدث بعد ضدها . ولم يعلم أنا لسنا نقول هذا

<sup>(</sup>۱) م، سا، د: صورته // سا، د: له (۷) د، سا: قابلا (۳) ط: الأجسام (٤) م: اتفقنا (٥) م، سا: \_ يجب (٦) ب: كلاما (٦) ب، سا: لكانت // ب: تستوجب // ب ؛ (٧) تستعد في م //ط: يستعد، وفي ب، سا: مستعد // د: الطبيعة // سا: «الكونية» بدلا من اللونية // م: \_ ما (٨) ط، ب: ومستعد (٩، ١٠) م: + فيها نوع // م، د، سا: \_ واحد (١٠) م: فيها // م، د: فلم // م: وطبيعتهما (١١) م، ط: الاستعداد (١٢) سا: موجب (١٤) م: ذكرنا (١٥) ط: يظن // م: يتكون (١٦) م: الفرسة

<sup>(</sup>١٧) م: الصور (١٨) ط: بيطل // د: هولاتها // م: ويحدث

فى كل جوهر ، بل إنما نقول فى الجواهر المركبة من مادة وصورة ؛ ولا كل الجواهر المركبة بهذه الصفة ؛ بل جواهر الأجسام البسيطة التى لا شيء هناك إلا مادة وصورة بسيطتان ؛ فإن المادة قبل تكوّن الجسم البسيط عن مادته لا يخلو إما أن يكون لا صورة فيها ، وهذا محال ؛ أو يكون لها صورة لم تبطل فيكون إما أن الثانى ليس ببسيط بل مركب الصورة ، وإما إن كان بسيطا كانت بساطته مما قارتم بالصورة الأولى ؛ بل استحالة وهذا الثانى لازم عارض لا حاجة إليه فى تقومه . فليس هناك تكون ، بل استحالة واستكال .

فأما إن كانت هناك صورة فبطلت بوجود هذا ، فتلك الصورة هى الضد لها ، وليس الضد كل ماليس الشيء . فقد يجتمع مع الشيء في المادة ماليس هو ، مثل الطعم مع اللون، ولا كل مالا يجتمع بمضاد ، فإن كثيراً بما لا يجتمع ليست بمتضادة ، بل أن يكون في المادة قبول لها . ولا كل ماليس الشيء ولا يجتمع ، وفي المادة قبول لها ، فإن الصورة الإنسانية والفرسية بهذه الصفة وليستا بمتضادتين . وذلك لأن المادة ، وإن كانت قابلة لهما ، فليس قبولا أوليا بقوة للقبول مشتركة أو قوتين متوافيتين معاً ، بل كل واحد منهما بما يحتاج المادة ، في أن إلى استعدادها في أن يكون الاستعداد لها معاً استعداداً أوليا ، أحدهما بطل استعداد الآخر ، بل يجب أن يكون الاستعداد لها معاً استعداداً أوليا ، حتى يكون ضدا ، ويكون لقوة واحدة مشتركة فمضاد الواحد واحد ، على مايصح في الفلسفة الأولى .

وبعد هذا كله ، فلا يجب أن يكون خلاف أبعد من خلافه . والذي يدعيه هذا

<sup>(</sup>۱) م: نتوله// م: الجوهر، وفي د: جواهر (۲) سا: بجواهر// م: \_ لا// سا: بسيطتين (٥) د: أولى (٧) ط: أو استكال (٨) سا، ط، د: وأما (١٠) م، د، سا، ط: \_ بمضاد // د: فليست (١١) م، سا، ط، د: \_ الشيء (١٢) م: والفرسة (١٣) م: يتوم للقبول // م: مشتركا // ط: متوافقتين // ب: واحدة (١٤) د: \_ له // ب: لها (١٥) ب: أحديهما // ب: الأخرى // سا: « جميعا » بدلا من « معا » (١٦) م: تضادا لواحد واحد (١٨) ط: فيجب أن لا يكون

المتكاف من أن فى الفلك طبيعة تضاد مثل التقييب والتقعير فقد أجيب عنه. ومع ذلك، فلا كثير منع منا لأن تكون لعوارض الفلك ولواحقه أضداد لاتستحيل إليها، مادامت طبيعته موجودة كالحلاوة للعسل. فإن الحلاوة وإن كان لها ضد، فإن العسل غير قابل له فى ظاهر الأمر، وإنما كلامنا فى صورته، وأنه لاضد لها، وأنها لا تتغير ولا تتغير الأمور اللاحقة لها، وإن كان لها أضداد، كما أنه لوكان طبيعة العسل بحيث لا تفسد صورته لبقيت الحلاوة فيه دائمة لا تستحيل.

والذى قيل إنكم إنما تستدلون على أن طبيعة الساء لا ضد لها لأجل حركتها ، ثم تقولون إن طبيعتها نفس ، وإن حركتها صادرة عن الاختيار ، وتارة تقولون إن تحركها أمر مباين للمادة أصلا غير متناهى القوة ، فإن كان محركها نفسا أو أمرا مباينا فليس محركها طبيعيا . فما تنكرون أن يكون لطبيعتها ضد فإنه لا سبيل إلى إبانة ذلك من حركة تصدر عن نفس أو مباين آخر ، لا عن طبيعة .

فالجواب عن ذلك أن جوهر السماء صورته وطبيعته هى هذه النفس اللازم لها هذا الاختيار بالطبع. فإنك ستملم فى العلوم الكلية أن كل اختيار فما لم يلزم لم يكن اختياراً صادقاً . لكن ربما لزم عن أسباب خارجة تبطل و تكون . وربما كان مبدأه بعقل ذا تى طبيعى .

وقد علم أن النفس لا ضد لها ، وأنها إذا كانت صورة مادة ، ولم يكن لها ضد يبطل بالنفس ، ولم يصح أن تنعرى المادة عن صورة أصلا — استحال أن تكون هذه الصورة من شأن المادة أن تفارقها .)

10

<sup>(</sup>۱) د : أجبت (۲) م : فلا كسر // سا : فلا كثر // م ، ط : يستحيل // م : - إليها (٤) د : صورة (٥) د : فلا (٦) م ، ط ، د : يفسد // ط ، م ، د : يستحيل (٧) ط : - إليها إلى كم // د : يستدلون (٨) م : يتولون ، وفي سا : يقول/ م: يقولون (الثانية) (٨) سا : تباين// د : بأن // م ، سا : - كان (١٠) د : وليس// م ، سا : ينكرون // ط : إبانته (١١) ط : يصدر (١٢) د : اللازمة (١٤) ط : لزمه // سا ، د : من (١٤ ، ١٥) ط : لتقل ذاتي طبيعي (١٢) ط : قد // (١٧) م : يتمري // ب ، د ، ط : الصورة (١٨) م : يفارقها

فهذا النشنيع، وهو أن مبدأ هذه الحركة نفس، هو الذي يؤكد أن مبدأ هذه الحركة لا ضد له .

وأما المحرك غير المتناهى القوة فليس هو المحرك الذى فيه كلامنا همنا؛ بل هو المحرك المصرف للنفس تحت مثاله الكلى تصريف المتشوق إلى النقبل به والاستكال بالنشبه مكا ستعلمه .

فقد بان أن هذا الجرم لا يقبل الكون والفساد، فلا يقبل النمو . فأون قابل النمو في طبعه الكون ، فهو غير قابل للاستحالات المؤدية إلى تغير الطبيعة ، فأون من الاستحالات ما هو سبيل إلى تغير الجوهر ، مثل تسخن الماء ، فأونه لا يزال يشتد حتى يفقد الماء صورته .

وإذ قد عرفنا هذا الجسم وأنه غير متكون ، فقد ظهر أنه غير فاسد ، إذ قد ظهر
 أن صورته موقوفة على مادته .

على أنا نقول: إن كل فاسد متكون ، وكل متكون جسمانى فاسد فلا يجوز أن يكون شيء جسمانى متكونا ولا يفسد ألبتة ، وشيء جسمانى تفسد صورته عن مادته ، ثم لا يتكون ألبتة . وذلك لأن المادة الموضوعة للصورة لا يخلو إما أن يجب مقارنها لتلك الصورة أو لا يجب . فإن لم يجب كانت المادة ، باعتبار طباعها ، جايزا عليها أن توجد لها الصورة وأن لا توجد . فإن وجدت لها الصورة وليس نجب لطباعها أن تكون لها لامحالة ، ولا أيضا يمتنع ، فهى ممكن في طباعها أن يوجد لها الصورة وأن لا يوبد لها يوبد لها الصورة وأن لا يوبد المربد المرب

<sup>(</sup>٣): ب، ط، د: الغير // د: كلامنا فيه // م، سا: هاهنا (٤) م: المنصرف// ط، د: مثال // ب: تصرف // سا، ب: الثقيل (٢، ٧) ب، سا: قابل النمو قابل في طبعه الكون، وفي د: فإن قابل النمو في طبيعته الكون // النمو في طبيعته الكون // د: قبر // م: تغيير (٨) سا: هو مثل (١٠) سا: قد فر هنا عن // د: قد (١٢) سا، د: فلا (١٣) ط: متلونا ولا//سا: فلا يفسد // م، ط: يفسد (الثانية) (١٤) د: أن يكون (٥١) د: بحسب اعتبار (١٦) م، ط: يوجد // م: وإن كانت لا توجد (١٧) م، ط: يكون // م: له (١٨) سا، د: - « لها » الثانية

فلتنظر الآن أنه هل يكون فى قوتها أن تكون لها هذه الصورة دائما أم لا . فنقول : إن كان يمكن ذلك فلا يخلو إما أن يمكن لا كون هذه الصورة لها دائما أو لا يمكن .

فإن كان في قوتها أن يكون لها الصورة دأماً ، وليس في قوتها أن لايكون لها الصورة دائماً ؟ بل تكون قوتها على عدم الصورة محدودة ، وجب أن يكون مايتعدى ذلك الحد يجب فيه وجود الصورة ويمتنع لا وجودها ، والمادة والأحوال تلك بعينها ، وهذا محال ، وهذا خلاف الوضع . فبقى أنها ، إن كانت تقوى على وجود الصورة لها داً ما فتقوى أيضاً على عدم الصورة لها دائما . وما يقوى عليه الشيء فإنه إذا فرض موجوداً أمكن أن يعرض منه كذب . وأما المحال فلا يعرض. لكن هذا المعنى المكن موجود، ويعرض منه المحال على مانبينه. فلنفرض أنَّ مايقوى عليه يكون، وهو وجود الصورة دأمًا ، وهو مع ذلك يقوى على عدم الصورة دأمًا ؛ فلا يستحيل أن يكون مما يقوى عليه وقتا ما . فإن استحال أن يكون مايقوى عليه لم يكن مايقوى عليه مقويا عليه. فإن المقوى عليه إنما يكون مقويا عليه عند فرض مقابله موجوداً. فإن كان كون مقابله موجودا يمنع القوة عليه ، فلا قوة عليه ألبتة . لكنه يستحيل ، بعد فرضالقوة الأولى، أن يفرض القوة الثانية بالفعل، وإلا لـكانت الصورة، في زمان غير متناه، 10 موجودة ولا موجودة معا . فإذا كان هذا محالا ، فالوضع ليس يُكذَّب غير محال ، بل هو محال . فمحال أن تـكون المادة يقوى على أن يكون لها صورة زمانا بلا نهاية ، وهي مع ذلك تقوى على أن يكون لها تلك الصورة .

<sup>(</sup>۲) ط: يمكن ان لا كون (١) سا: وإن // م: إذ لا تكون (٥) ط: يكون // ب، بخ، د: محدودا // م، سا بما يتعدى (٦) م: و يمنع // م: وجوده (٧) « هذا » الثانية سقطت فى سا، د // د: ب، سا، د: فقد بق/ ط: يقوى (٨) م: دائما(٩) م: فلا يعرض لهذا المعنى الموجود (١١) سا: مو // م: مما يقوى (١٣) د: بأن المقوى (١٤) ط: // فلا قوة عليه ألبتة مكررة // سا: مع فرض (١٥) د: ما الفعل (١٦) سا: عين محال // : م، طيكون (١٨) م: لا يقوى

فبيّن أنه لامادة من المواد تقوى على حفظ صورة لها إمكان عدم زمانا بلا بهاية . وبهذا تبين أنه لايقوى على أنه يعدم لها صورة زمانا بلا نهاية ، فليس شيء مما يفسد لايتكون ألبتة ، ولا شيء مما يتكون يفسد ألبتة .

وليس لقايل أن يقول إنه إنما عرض المحال لأنك فرضت للمقابل وجوداً مع المقابل .

قيل له: إنما عرض المحال لأنه وجب فرض المقابل موجودا مع المقابل، حين فرضنا المشكوك فيه موجوداً، ليتبين لنا الخلف.

<sup>(</sup>۱) ط: فتبين // ط: ليس ولا مادة // م، ط:يقوى // د: إن كان عدم (۲) ط: وكذلك يتبين ، وفي د: وبذلك يتبين ، وفي « م » وهذا يتبين // م: مقورى // م: يقدم // د: فما شيء (٣) م: ـ ولا شيء مما يتكون يفسد ألبتة (٦) ط: فقيل له، وفي ب: فيقال له // (٧) د: موجود // د: أن الحلف

## الفصل النجامس فصل في أحوال السكواكب وعو القس

إن هذا الجسم السماوى يدل الحس على أنه يتضمن أجراما مخالفة له فى النسبة إلى الرؤية . فإن عامته مُشفِ ينفذ فيه البصر . وفيه أجسام مرئية لذاتها مضيئة ، كالشمس والقمر والكواكب . وبعضها فى الترتيب فوق بعض ؛ إذ نشاهد بعضا منها يكسف بعضا ، و نشاهد بعضها بفعل اختلاف المنظر ، على ما تشهد به صناعة الرصد ، وبعضها لا يفعل ذلك . ونجد لطائفة من الكواكب ، مع الحركة التى تخصها ، وضعا محفوظا لبعضها ، عند بعض ، وطائفة تخالف ذلك . ونجدها تتحرك من المشرق إلى المغرب ثم تتحرك أيضا من المغرب إلى المشرق . وذلك مما لا يتحقق إلا على وجوه ستعد فى مناعة بعدهذه الصناعة ، فيتحقق من هذا أن هناك حركات مختلفة .

فتبين بهذا الاعتبار أن الكواكب أجرام غير الأفلاك التي تحملها . ثم نعلم أنها لا محالة من جنس الجوهر الذي لا يتكون ؛ بل من جنس الجوهر المبدع ؛ إذ قد قلنا إن المتكونات ما حالها ، واتضح من ذلك أن المتكونات لا تتخلل الأجسام غير المتكونة تخللا كالشيء الغريب فتكون ، لا محالة ، بسيطة ؛ إذ المركبات متكونة ، فتكون أشكالها كرية ، على ما يرى بالحقيقة .

10

 <sup>(</sup>١) م، ط: الفصل الخامس (٤) م، ب، بخ: \_ إن // م: تخالفه // م، د: \_ له

<sup>(</sup>ه) م: وإن // ط مشغة // م: المصير (٦) م، د : يكشف // د : \_ « ونشاهد بعضها

<sup>(</sup>٧) م ، ط: يشهد ، وفي د: شهد (A) م ، ط: يخصها // م: لبعض

<sup>(</sup>٩): م، ط، د: يتحرك (١٠) م: سبعة (١٣) د: الجواهر التي لا يتكون // م: ـ قد (١٤) م، د: يتحلل // د: الغير (١٥) م، د، سا، ب: تحللا // م، ط: فيكون

والقبر من جملة هذه الأجرام ، له لون غير الضوء يتبين له إذا انقطع عنه النور الذي يوجب الحدس، في أول الأمر ، أن مبدأ وقوعه عليه من الشمس، حتى إنه يتقدر ويتسمت بحسب ما يوجبه وضعه من الشمس، قربا وبعدا . ثم يحقق التأمل ذلك الحدس وإذا توسطت الأرض بينهما انكسف .

وأما سائر الكواكب فكثيراً ما يظن أنها تقنبس النور من الشمس. وأنا أحسب أنها مضيئة بأنفسها وإلا لتبدل شكل الضوء المقتبس فيها بحسب الأوضاع، وخصوصا في الزهرة، وعطارد، اللهم إلا أن نجعل ذلك الضوء نافذا فيها. فإن كانت ذات لون لم ينفذ فيا أدى في كلتيهما على السواء، بل أقام على الوجه الذي يلى الشمس، وإن لم يكن لها لون كانت مشفة لا تضيء، كلتيهما، بل من حيث تنعكس عنه. وهذا الرأى منى يكاد يقارب اليقين.

وأما القمر فلا نشك في أن ضوءه ونوره مقتبسان من الشمس، وأنه في جوهره، ذو لون إلى العتمة المشبعة سوادا . أما هو فإن كانت تلك العتمة ذات نور أيضا فليس نورها بذلك النور الذي يحس به من بعيد . ويشبه أن يكون جوهره بحيث إذا وقع عليه ضوء الشمس في جهة استضاء سائر سطحه استضاءة ما . وإن كان ليس بذلك التلمع . فلذلك ليس يشبه لونه عند الكسوف لونه ، وهو بعد هلال . فإن ما وراء المستهل منه ، أعنى ما يصل إليه ضوء الشمس يكون أكثر إضاءة منه إذا كان كاسفا . وقد توصل بعض الناس من ثبوت اللون لبعض الأجرام السماوية ، أو تسليمنا أنها مبصرة ،

<sup>(</sup>۱) د : \_ له (۲) م : أو مبدا // ط : جهة الشمس (٤) سا ، ب ، د : كشف

<sup>(</sup>ه) سا : نظن (٦) م : — و إلا // د : منها (٧) م ، ط : يجعل // م : « نافعا » بدلا من « نافذا » . (٨،٧) ب: و إن كانت ذاته (٨) د : لقام (٩) ط : مشفة مضيئة //سا : بكلتيهما // م ، ب ، ط : ينمكس (١٠) د : « معنى » بدلا من « منى » // و فى م : متى

<sup>(</sup>۱۱) د: تشكله // ط: ضوئه. فا نه (۱۲) م: القيمة المشيقة // سا ، ط: « ما » بدلا من «أما» // م: القيمة // ب، د // ط عن ذات (۱۳) ب: بذاك // ب: نحس (۱۰) م: البليع ،
وفي ط: البليغ (۱۰) سا: بشبه // م: هذا (۱۲) د: كاشفا (۱۷) م، د: يوصل // م: سالون

أن أوجب من ذلك أن تكون ملموسة ، وأورد قياسا يشبه القياسات التعليمية وما أبعده منها فقال: إن المشائين يسلمون أنه لا مبصر إلا وهو لامس ، ولا ينعكس . فقوة اللمس أقدم من قوة البصر . لكن نسبة قوة البصر إلى المبصرات كنسبة قوة اللمس إلى المبصرات كنسبة اللمس إلى المبصر كنسبة اللمس إلى البصر ، لكن اللمس أقدم وجوداً في كل شيء من البصر ، فالملموس أقدم من المبصر . وكما أنه لا يكون الشيء ذا بصر إلا إذا كان ذا لمس ، فكذلك لا يكون مبصراً إلا وهو ملموس .

فالذى نقوله فى جواب هذه المغالطة المفتعلة ، التى لاشك أن صاحبها كان يقف على أنه يتكلفها متعسفا ، أنه لو كان بينا أنه ، إذا كانت أشياء متناسبة ، وإذا بدلت تكون متناسبة ، لم يحتج إلى أن يُقام عليه برهان ، وقد احتيج . وإن كان إذا أقيم عليه البرهان ، على جنس منه ، قام على نظائره من الأمور الداخلة فى جنس آخر ، كان لما أقيم عليه البرهان فى الهندسة ، أغنى عن أن يقام عليه البرهان فى العدد . وكذلك إذ أقيم وليس كذلك بل احتيج إلى استثناف برهان عليه فى صناعة العدد . وكذلك إذ أقيم عليه البرهان فى الهندسة والعدد ، ولم يقم عليه فى الأشياء الطبيعية ، لم يلزم قبوله .

وبعد ذلك ، فإن إبدال النسبة إنما يكون فى الأشياء التى تكون من جنس واحد تكون فيها النسبة محفوظة فى حالتى الأصل والإبدال ، وتكون نسبة فى معنى واحد بعينه محصل ، وللنسبة حقيقة معقولة مشتركة فيها . مثال ذلك أنه لما علم أن لكل مقدار إلى كل مقدار نسبة النسبة التى هى محدودة فى خامسة كتاب الأسطقسات لأوقليدس ، ولكل عدد إلى كل عدد نسبة النسبة التى هى محدودة فى سابعة كتاب الأسطقسات ولكل عدد إلى كل عدد نسبة النسبة التى هى محدودة فى سابعة كتاب الأسطقسات

<sup>(</sup>۱) ط: قباسات (۲) م: أبعد (٤) ط: المبصرات (٥) سا: « إلى » بدلا من « فی » // ب: فكما ، (٨) « ط » : كان أشياء // سا ، ب ، ط : فإذا (٩) م ، ط : يكون // م : - إلى // ط : أو إن كان (١٠) ط : فقد قام (١١) ب: من البرهان (الأولى والثانية ) //م: أعنى من // الله : « اشتياق » بدلا من استئناف // سا : فلذلك (١٣) ط ، د : عليها (١٥) ط : ويكون (١٦) م : والنسبة // م : مشترك (١٧) ط : بخامسة (١٧) سقط في « سا » من ولكل عدد إلى كلة « لأوقليدس » // د : « إلى كل عدد » مكررة في د // م : - النسبة

لأوقليدس، وعلم أنه كما أن للأول عند الثانى نسبة ، وللثالث عند الرابع نسبة ، فكذلك لاشك أن للأول عند الثالث نسبة من ذلك الجنس، وللثانى عند الرابع نسبة من ذلك الجنس. ثم بعد ذلك وقع الاشتغال بتكلف أن نبين أن هذه النسبة مقايسة لتلك النسبة لاتخالفها .

لكن الأمور الطبيعية ليس يجب أن يكون فيا بينها النسبة المعتبرة في المقادير والأعداد، من حيث هي طبيعته، لامن حيث هي مقدرة أو ممدودة. فإن كان لبعضها إلى بعض نسبة ما فليس يجب أن يكون تلك النسبة محفوظة في جميع الطبيعيات في الجنس ، فضلا عن النوع . فنسبة البصر إلى المبيعر هي أنه قوة تدرك اللون الذي فيه ، وليست هذه النسبة نسبة اللمس إلى الملموس في النوع ؛ بل في الجنس من حيث أنهما مدركتان إدراكا حسياً . ثم ليست هذه النسبة موجودة بين البصر واللمس ، لا جنسياً ولا نوعيا ؛ بل هناك نسبة أخرى لاتشابه هاتين ، وهي نسبة وجودها في الحيوان ، وأحدها قبل . وليست هذه النسبة بما يوجد بين المبصر والملموس على النحو الذي ينفع هذا المتشكك ، لأنه ، وإن تكلفنا أن نجمل النسبة من جنس واحد ، وهي النسبة إلى الحيوان بإنه للحيوان ، كان الإبدال فيه أن وجود الملموس للحيوان متقدم على وجود المبصر له ؛ إذ يجوز أن لا يبصر الحيوان شيئا ، مع جواز أن يلمس ، ولا نعكس .

وهذا مسلم لاينفع فى أن مامن طباعه أن يلمس مطلقا قبل ما من طباعه أن يبصر. وهذا مسلم لاينفع فى أن مامن طباعه أن يلمس مطلقة ، بل زاد ، فقال : إن وجود اللمس

<sup>(</sup>٢) م: سقظ: لاشك أن للأول عند الثالث نسبة من ذلك الجنس و » (٣) سا: الاشتعال // ب: ثم وهم بعد ذلك (٤) م، ط، د: يخالفها (٥) م، سا: ليست (٦) سا: طبيعة // سا: بعضها (٨) سا: فصلا // د: عن الموضوع // م، ط: يدرك (١٠) ب: أنهما قوتان (١١) سا: لا جنساولا نوعا // د: « مى » بدلا من « ومى » (١٢) م: بما (١٣) ط: يجعل (١٧) ط: ولا ينفع // سا: قيل (١٨) م: \_ واحدا م: « إن وجود البصر قبل وجود اللهس

قبل وجود البصر ؛ لأنه في الحيوان كذا ، ولا وجود لها إلا في الحيوان ، فيكون ذلك أقدم من هذا مطلقا ، ويكون إنما ذكر الحيوان لا لأن يكون معتبراً في المحمول ، بل مأخوذاً وسطاحتي تكون النسبة بين البصر والمبصر مشاكلة للنسبة بين اللامس والملوس — سلمنا مثلاذلك . لكن لم يكن من جنسها النسبة المبدلة ، التي لوكان من جنسها أيضا ، لم يكن الإبدال بينا مالم يبرهن على أن من الناس من لا يسلم ذلك ؛ إذ يرى أن في بعض الأجسام إبصاراً ولا لمس ، وهو الفلك . فإنه إنما يتقدم اللمس الإبصار في الحيوان المركب . وصاحب هذا الاعتراض عيل إلى هذا الرأى ميلا ظاهرا .

ونعود إلى ماكنا فيه فنقول: وأما المحو الذى فى وجه القمر فهو مما بالحرى أن يقع فيه إشكال. وعسى الظنون التى يمكن أن ترى فيه هى أنه لا يخلو إما أبن يكون ذلك فى جوهره أو خارجا عن جوهره. فإن كان فى جوهره فلا يخلو إما أن يكون امتناعه عن قبول الضوء قائما عليه هو بسبب أنه مشف، أو ليس هو بسبب أنه مشف، ولكنه إنما لا يقبله لأنه غير مستعد لذلك بسبب خشونة مقابلة للصقالة، أو ثلمه، أو كيفية أخرى مانعة لقبول النور إما فى جوهره وإما لأمر عرض له خارجا.

فإن لم يكن فى جوهره لم يخل إما أن يكون بسبب ستر ساتر إياه عن البصر ، أو بسبب تشكل يعرض له ، كما يعرض للمرآة من وقوع أشباح أشياء فيها ، إذا رؤيت تلك الأشياء فيها لم تر معها براقة ، وإن كان بسبب ستر ساتر إياه عن البصر لم يخل : إما أن يكون الساتر شيئا من الأجسام الموجودة تحت الأجرام الساوية فى حيز العناصر ، أو من الأجسام الساوية .

<sup>(</sup>١) سا : لا وجود (١) سا : \_ ويكون (٢) م ، ط : يكون

<sup>(</sup>۴،۵) د ، ط : البصر واللمس مشاكلة لنسبة بين المبصر والملموس (٤) م : المبصر والملموس // ب : - لكن (٦) م : ابصار ؛ وفي « سا» إقصارا // م ، سا: إنما // د : وإنه // (٨) سا : « يجرئ » بدلا من « بالحرى » (١٠) م : - « أو خارجا عن جوهره » (١١) م : - عليه م : نسب // م : أو بسبب هؤلاء (١٢) سا : بكة (١٣) م : « إما في جوهره » مكررة (١٤) م : « النضر » بدلا من البصر//م : - بسبب // م ، سا ، ب : المراى ، ط : للمرات (١٥) م ، ط ، ب : فيه // م : ريث (١٦) سا : اشتياقية (١٦) م ، ب ، سا : فيه //سا : - ستر (١٧) م : - في (١٨،١٧) م : السمائية

فيكاد أن تكون هذه الأجسام هي التي تصلح أن تكون ظنونا في هذا الأمر، وإن كان كل قسم رأياً رآه فريق . والأقسام المتشعبة من كون ذلك شيئا في جوهره تفسد كلها بما قدمنا من القول فيه من أن الأجسام السهاوية لاتركيب فيها ، وأن كل جرم منها بسيط متفق الطبايع على أتم أحواله التي يمكن أن تكون له في جوهره والقسم المنسوب إلى انطباع الأشياء فيه .

وما قيل إن البحار والجبال يتصور فيه فيبطل بأن الأشباح لاتحفظ في المرائى هيئاتها مع حركة المرائى ، طولا وعرضا ، ومع اختلاف مقامات الناظرين ، والخيال الذى في القمر محفوظ . وعلى أن المرائى ، التى تصلح لأن ترى مضيئة ينعكس عنها الضوء ، لاتصلح للتخييل، ولا يجتمعان فيه . فإن ما ينعكس عنه الضوء إلى البصر لا يؤدى الخيال ، وما يؤدى الخيال لاينعكس عنه الضوء إلى البصر .

والقسم المنسوب إلى ستر ساتر واقف تحت فلك القبر يفسد بما يجب من ذلك من حصول اختلاف المنظر ، ولزوم أن يكون الساتر تارة يرى ساتراً ، وتارة غير ساتر ، وأن يكون الموضع الذى يستره من جرم القبر مختلفا بحسب اختلاف مقامات الناظرين . وإن كان من جوهر الدخان والبخار ، كا يظن ، لم يحفظ على الدوام صورة واحدة لامحالة . فبق القسم الأخير ، وهو أن السبب فى ذلك قيام أجسام من جوهر الأجسام الساوية قريبة المكان جدا من القبر ، فى طبيعتها أن تحفظ بحركتها وضعا واحداً من القبر فيا بينه وبين المركز ، وأنها من الصغر بحيث لايرى كل واحد منها ، بل ترى جملها فيا بينه وبين المركز ، وأنها من الصغر بحيث لايرى كل واحد منها ، بل ترى جملها

<sup>(</sup>۱)  $q:=\int 0 //q \cdot d:$  یصلح  $//q \cdot d:$  یکون  $(\gamma)$  سا: فالاً قسام  $(\gamma)$  q: یفسد کله //m: سا: -mi (الاًولی) /// c: منه  $//q \cdot d:$  السمائية //q: فيه (الاًولی) (3) q: q:

على نحو مخصوص من الشكل المجتمع لها ، وأنها إما أن تكون عديمة الضوء أو تكون أضمف أشراقا من القمر ، فترى بالقياس إليه ، في حال إضاءته ، مظلمة غير مضيئة .

والعجب ممن ظن أن ذلك انمحاق وانفعال عرض للقمر من مماسة النار ، ولم يعلم أن جرم القمر لايماس النار ألبتة ، وأنه فى فلك تدويره وفى فلك حامل ، وبين حامله وبين حيز العناصر بعد معتد به ؛ وأن قطعا من قطوع كرته التى تتحرك بخلاف حركة حامله هو الذى يلى النار ، وهو الذى حركته شبيهة بحركة الكل ؛ وأنه لوكان حامل تدويره الخارج المركز مماسا للنار لكانت النار والهواء الأعلى يتبعه فى الحركة . لكن ليس كذلك ؛ بل إنما يتبع حركة موافقة لحركة الكل ، والدليل على ذلك حركات الشهب الثاقبة . ذوات الذوانب ، التى علمنا من أحوالها أنها فى الهواء الأعلى ، وأنها تتحرك بحركة ذلك الهواء إلى الغرب . وليست تلك الحركة للهواء بذاته ، ولا للنار ؛ إذ لها مبدأ حركة مستقيمة . فذلك لها بالعرض ، على ماعلمت .

فيكون الجسم السهاوى الذى يماس الهواء الأعلى حركته تلك الحركة ، فلا يكون حامل ندوير القمر وجرمه هو ذلك الماس ؛ بل يكون ذلك الجرم الأخير حجابا ثخينا بين النار وبين القمر ، وعلى أن ذلك الجرم مصون عن أن يسحقه ساحق ، وأن يمحق صقالته ماحق .

ولوكانت النارهي السبب فيه لكان مرور الدهر الطويل مما يزيد فيه ، ويؤدى آخر الأمر، إلى انمحاق القمر على التمام وهذا مما تكذبه الأرصاد المتوالية .

<sup>(</sup>۱) م: \_عديمة الضوء أوتكون (۲) م: اصائته // م: \_ مظلمة (۱) د: انسخان // ب: مماسته (٤) م: تدويره . // ط: وفلك تدويره فى فلك حامله (۵) د: حيز الناو // م: الذي يتحرك . (۷) ب، ط: لكان (۸، ۹) م: وليس كذلك (۹) م. ط: الذرايب (۱۱) م، ط، د: يتحرك // د: بذاتها (۱۳) د: عاس // ط: الآخر (۱۲) م: صفاته // سا: صفاله . (۱۷) د: فيه + منه // م: \_ الطويل (۱۹) م: امحاق //م، ط، د: يكذبه .

والشأن أن ذلك الانمحاق لايكون شيئا عرض ابتداء فى زمان ؛ بل مادام القمر فيجب أن يكون من حكمه ماتملم .

وقد حسب بعض من أدرك زماننا بمن شاخ في الفلسفة العامية الموجودة في نصاري بغداد أن هذا السواد هو تأديمن السواد الذي يكون في القمر من الجانب الذي لأيلي الشمس ، ولا يستضيء بها ، ولم يشعر هذا القائل أنه لو كان كذلك لحكان ذلك الخيال بما لا ينقطع ويتفرق في صفحة القمر ، بل يكون لبابه عند المركز ، ثم لا يزال يتدرج إلى البياض . ولم يعلم أن ذلك بما يكون في أو ائل الاستهلال ، وحيث ذلك الجانب مضيء كونه عند تبدر القمر . ونحن نرى القمر إذا أخذ يزيدضوؤه ، فإن تلك الثلم من صورة المحو فيه تكون محفوظة ، ويكون ظهور شكل المحو وشكل الضوء على نسبة محفوظة إلى التبدر . ولم يعلم أن السواد والظلمة لايشف من جانب الجسم الأسود إلى جانب له آخر ، بل ظن أنه خرج وجها وأبدع قولا .

هذا وأقول ، على سبيل الظن ، أنه يشبه أن يكون لكل كوكب ، مع الضوء المشرق منه ، لون بحسب ذلك اللون ، يختلف أيضاالضوء المحسوس لها ، فيوجد إشراق بعضها إلى الحرة ، وبعضها إلى الرصاصية ، وبعضها إلى الحضرة . وكأن الشعاع والنور لايكون إلا في جرمله خاصية لون . فإن النار إنما يشرق دخانه ، وهوفي جوهره ذو لونما. ويختلف المرئى من اللهيب باختلاف اللون الذي يخالطه النور الناري . وليس هذا شيئا أجزم به جزما .

فاد قد تكلمنا في جواهر الكواكب ومخالفتها للأفلاك في لونها ، فحرى بنا أن نتكلم في حركاتها التي تخصها .

 <sup>(</sup>۲) سا، ط، د: يعلم (۳) م: العامة (٤) تاد مكذا في «ب» أما في م، سا، ط فيي « تأدى » وفي د. تادى (٥) م، ط: العاقل // م: لو كان ذلك // م: – لـكان ذلك .
 (٦) ط: ولا يتفرق م: صفيحة // ب: بيانه . // سا: يندرج (٨) م: لونه // م، ط: الظلم (٩) م: فيكون (١٠) ب: نعلم . // سا: يسف (١١) د: – آخر // // م: يظن // د: واندفع قولا (١٢) م: هذا فيقول // سا: مهذا أقول // م: يظن // د: واندفع قولا (١٢) م: الرصاصة (١٥) د: – إلا // م: – لون (١٣) د: ذا لون (١٢) م: اختلاف (١٨) سا: فإذا // ب، ط: وإذ (١٩) د: يتكلم // سا، د: ذا لون (١٦) م: اختلاف (١٨) سا: فإذا // ب، ط: وإذ (١٩) د: يتكلم

## الفصب السادس

## فصل فی حرکات الکواکب

الظنون المظنونة في هذا المعنى ، بعد القول بأن في الأجرام السماوية حركة ، ثلاثة :

ظنُّ من يرى أن الجرم الفلكي ساكن ، والحركة للكواكب خارقة متدحرجة ، أو غير متدحرجة .

وظن من يرى أن الجرم الفلكي متحرك والكواكب متحركة خلاف حركة الجرم خارقة له .

ظن من يرى أن الكواكب مغروزة في الجرم الفلكي لايخرق ألبتة ؛ بل إنما يتحرك بحركتها ، على أنه لاحركة في الأجرام السماوية إلا الحركة التي جملناها الوضعية؛ ولا انتقالية هناك ألبتة .

وأصحاب هذا الرأى أيضا قد تشعبوا شعبا:

فنهم من زعم أن الكوكب ، مع ذلك هو المبدأ الأول لفيضان قوة التحريك عنه ، كالقلب مثلاً أو الدماغ في الحيوان مع سكونه ؛ ومنهم من رأى مبدأ الحركة في جرم الساء ؛ إذ كان المتحرك نفسه هو بالذات .

10

<sup>(</sup>۱) م ، ط: الفصل السادس (٥) ط: خارقة له// م ،سا،ب:خارجة ،د//خادمة // فی د تکرر //ظن من بری الی قوله « غیر متدحرجة » (٦) فی م : \_ « أو غیر متدحرجة » (٨) م : الجزم (١٠) م : تحرکت // د : \_ یشحرك (١٢) م:شمبوه (١٣) م: الكواك (١٤) سا : \_ مثلا (٥١) م ، ب : \_ كان

ومنهم من رأى أن بعض الأجسام السهاوية تنبعث قوى حركاتها عن كواكبها ، وهي التي تكون الحركة الملتئمة لها إنما تلتئم من عدة أكر وكوكبواحد ، مثل أكر الكواكب التي يسمونها المتحيرة ، وأن بعض الأجسام السهاوية بخلاف ذلك ، وهي التي تكون الحركة الملتئمة إنما تلتئم من كرة واحدة وكواكب عدة ، مثل كرة الكواكب التي يسمونها الثابتة . على أنى لم يتبين لى بيانا واضحا أن الكواكب الثابتة في كرة واحدة ، أو في كرات ، منطبق بعضها على بعض إلا بإقناعات . وعسى أن يكون ذلك واضحا لغيرى .

وهؤلاء الذين جعلوا الكواكب غير مفارقة لمواضعهاظنوا ، مع ذلك ، فيها ظنونا: فنهم من قال إنها لاحظً لها في الحركة أصلا .

ومنهم من قال إن لها حظًا في الحركة ، إلا أن الجسم ، الذي تنحرك هي فيه الحركة التي بها ، يتحرك هو أيضا مثل حركتها ، فيعرض أن لاتفارق مكانها ، مثل السابح في الماء إذا سبح مواجها سمت مسيل الماء . فإن له أن يسكن سكونا يعرض منه أن يسبقه السيل ، ويقف هو في موضعه . وله أن يفعل خلاف هذا . فإن كان هذا التوقف منه سكونا لامحالة ، فخالفه ، وهو مجاراته للسيلان ، حركة ، مع أنه لا يخرق الماء ولا يفارق ما يلقاه (منه ، وكذلك حال الكواكب .

وأما نحن فقد فرغنا عن إبانة امتناع انخراق الجسم السهاوى ، فكفينا أن نتكلف أمراً ليس بذلك المعتادوالمسلم ، وهو أنه ، إن تحرك ، فحركته إما أن تكون بتدحرج أو على استمرار ، وأن نقول إن القول بالدحرجة يكذبه ثبات المحوفي القمر إلى جهتنا ، بعد

 <sup>(</sup>۲) م للحركة // م: ﴿ لجسم » بدلا « من تلتثم » // سا: ميل // م: أكثر
 (٤) م: \_ الحركة // م: يلتثم // ب: الكرة . (ه) م: الثانية (٦) د: واحد // سا: \_ في // ب: منطو // سا: منطوى (٧) م: واضحة (١٠) ب: من الحركة
 (١١) ط ، د: يتحرك هي // م، ط ، د: يفارق // م: السائح (١٢) م: سنح // م: سميت

<sup>(</sup>۱۳) م: الوقف (۱٤) م: فيخالفته/ط: محاذاته (۱۲) ط: فأما //سا: \_ امتناع // م: وكفينا // سا: فيكفينا (۱۷) ب،ط: المنقادالمسلم //د: المعتاد المسلم//سا: تتدرج(۱۸) د: أوعده على استمرار

القول بأنه ليس في وجه القبر ذلك المحو ، إنها هو لأجل ساتر ، وأن القو بالاستمرار ردى و يؤدى إلى أنه لو كان استمرار لأعطت الطبيعة آلات ، كأنه قد صح أن هذه الحركة لانكون إلا بآلات ، أو لا تسهل إلا بالآلات ، أو صح أن كل حركة نحتاج أن يُعطى لها آلة . فينئذ يجب أن تكون الطبيعة أعطت لهذه الحركة أيضا آلات. أو نقول: إنه لو كانت الثوابت تتحرك لكان يجب أن تكون سرعتها وبطؤها بقدر كبر مداراتها وصغرها ، فيصير ذلك علة به كأنه لا يمكن أن يكون كل كوكب إنما رتب في دائرة تليق بسرعته وبطئه يتوانى معا ، من غير أن كان ذلك علة السرعة والبطء ، كأنه لا يمكن أن تكون السرعة والبطء بما نه لا يمكن أن تكون أو يتفق ذلك من غير أن يكون علة .

فنحن لانحتاج أن نقول شيئا من هذا الجنس، فا نه كله ضعيف، أو هو غاية فى القوق، الله أنا لم نفهم وجه كونه قويا، ولا معلّمونا تشمروا لإبانة ذلك إبانة يعتدبها؛ بل يكفينا أن نقول إن جرم السهاء لا ينخرق.

ويجب أن يُعنقد أيضاً أن الكوكب نفسه يجب أن يدور على نفسه ، لما عُرف من أحوال الأجرام السهاوية .

وأما أن للكواكب والأفلاك حركة مخالفة للحركة الكلية ، وأن ذلك كيف يلتم وأما أن للكواكب والأفلاك حركة مخالفة للحركة الكلية ، وأن فلك كيف يلتم وكيف يمكن ، فيجب أن يؤخر الأمر فيه إلى أن نقتبس من الصناعة المنسوبة إلى المجسطى ، صورة هذه الحركات . ثم نكر و نوضح أن ذلك كيف يمكن ، مع منع الخرق ، وأن الميول التي يُظن أنها تتحرك عليها الكرات ، ثم تنعطف ، راجعة من غير تمام الدور ، وكيف يمكن .

<sup>(</sup>۱) ستط في م ، سا ، ب « وأن نقول إن القول ﴾ / م ، سا ، ب : -- وأن نقول لها حوإن القول > حتى كلمة « ساتر » (۲) د : نبات / د : كأن ، وفي ط : كأنها (۳) م ، ط : يكون / د : بآلات ( الثانية ) / / م ، ب : يحتاج / / م : له (١) م ، ط : يكون (٥) م ، ط ، د يتحرك / / ط يكون (٥) م ، ط ، د يتحرك / / ط يكون (١) ط : يليق (٧) م ، سا ، ب : بطؤه ، وقي « ط » : بطوئه / م ، ب د : لواني ، (٩) ط : يحصل ذلك (٨) م : ويتفق (١١) ط : «لأنفهم » ، وفي د : لم يفهم / ر ط : إبانته (الأولى والثانية ) (١٢) م : يخرق (١٣) ب : - أيضًا // م ، د : الكواكب نفسه وفي ط : الكواكب نفسه وفي ط : الكواكب الأمر وفي ط : الكواكب نفسه وفي ط : الكواكب / ط : يتحرك . ينعطف في ذلك // م، سا : يقتبس (١٧) د : - يمكن //د : الحرق (١٨) م ، ط : يتحرك . ينعطف

فإن الذي يرى من حركة الكواكب حتى تكون تارة بطيئة الحركة ، لاالتي بسبب الرجوع والاستقامة والإقامة ، وبسبب الأوج والحضيض من الخارج المركز ، بل الذي ينسب إلى مركز فلك التدوير ، وأنه ليس يقطع من الدائرة المائلة في أزمنة سواء قسيا سواء ، بل إنما يقطع ذلك بالقياس إلى دائرة أخرى ومركز آخر . أما للقمر فالدائرة المائلة ومركز الأرض . وأما للأخرى فالفلك المعدل للمسير ومركزه الذي هوغير مركز الحامل والأرض كيف هو .

وبين أن جميع ذلك بالعرض ، لابالذات ، إذ لا يجوز أن يختلف تحريك قوة بسيطة جسما بسيطا في حدواحد (لغاية واحدة مختلفاً إلا الذي إذا أوجبت الطبيعة اختلافا فيه استمر على اختلافه مشتدا فيه بالحية ، كما تختلف الأجسام البسيطة المستقيمة الحركة ، حتى تكون في ابتدائها أبطأ وفي آخرها أسرع.

فذلك أول شيء ليس في حدواحد ؛ بل في حدود مختلفة . وتلك الحمية لاتعود وهنا ألبتة . على أن تكون موجودة في الأجرام السماوية .

ومما جرت العادة أن نتكلم فيه فى مثل هذا الموضع أنه لم صار النّبران أقل أفلاكا وسائر الكواكب أكثر أفلاكا ، ولم كانت كرة الكواكب الثابتة كثيرة الكواكب وكرة غيرها واحدية الكوكب ؟

فيقولون فى الأول إن الأشرف والأفضل لايحتاج ، فر تنميم فعله إلى آلات ، وإن احتاج ، احتاج إلى الأقل ، وفي الثاني إن الطبيعة عدلت ، فجعلت حيث الحركة واحدة

<sup>(</sup>١) طـ ، د : و إن (٣) م : التي تنسب // طـ :فإنه (٤) ، سا ، ب : سوا قسيا سوا

 <sup>(</sup>٤) طه : ومركز ، (٥) طه ، د : الغلك المسمى // د : \_ للمسير (٧) م : وتبين

 <sup>(</sup>۸) م: مقدار واحد. (۹) ب، ط: یختلف // د: أخراها

<sup>(</sup>١٤) ط: يتكلم (١٦) ب،ط:واحدة (١٦،١٠) في م : +الـكواكب التابقة كثيرة الـكواكب وكرة غيرها واحدية . (١٧) سا ، م : الأفضل والأشرف (١٨) ط : أقل

أجساماً كثيرة ، وحيث الحركات كثيرة جسما واحداً ، لئلا يجتمع مؤونة حركات كثيرة مع مؤونة ثقل أجسام كثيرة .

وهذان الجوابان كالمقنعين ، وثانيهما أضعف كثيراً ، بل هو ردىء جداً . فإن هذا إنما يكون حيث يكون الحل أو الحركة متعبا . وهناك الحركة ، كما يتضح لك بعد ، لذيذة مرُ بحة جداً ، والمحمول لاثقل له ولا خفة ، ولا ميل بوجه من الوجوه ، ولا ممانعة للتحريك . فلو اجتمعت حركات كثيرة وأجسام كثيرة منقولة ماكان يعرض هناك مؤونة وتعب لايعرض مع التخفيف بتوحيد أحدهما .

هذا هو الذى يلوح لى . ويشبه أن يكون عند غيرى فيه بيان لايلزمه ماقلته . وعلى أن القمر قد بان من أمره ، فى البحث المستقصى الذى حاوله بطليموس، أنه أكثر أفلاكا من كثير من الحمسة .

و يجب أن تعلم أن وجود كل واحد من الأفلاك والكواكب، على ماهى عليه من الكثرة والقلة، والموضع والمجاورة، والصغر والكبر، هو على ماينبغى فى نظام الكل ولا يجوز غيره، إلا أن القوة البشرية قاصرة عن إدراك جميع ذلك ، وإنما تدرك من فايات ذلك ومناقبه أموراً يسيرة، مثل الحكمة فى الميل والأوج والحضيض، وأحوال القمر عند الشمس فى الميل، وغير ذلك، ممّا نذكره فى مواضع أخرى.

وقد وجب علينا الآن أن نتكلم في أوضاع العناصر تحت الساء .

10

<sup>(</sup>۲) سا: \_ ثقل (۳) سا: «وبأنها» بدلا من « وثانيهما» (٤) م: بحيث // م: منتفيا // سا: لدندنة (٥) م: مزيجة وفي سا: مرنحة ، وفي « د » : مركبة (٦) د: منقورة // د: هناك يعرض . (١١) ط: يعلم . (١٢) سا، د: القلة والكثرة (١٣) م، ط: يدرك (١٤) ط: الحكة التي . (١٦) م: \_ وجب

### الفصل السابع

# فصل فى حشو الجسم السماوى وما قاله الناس فى أحوال الأرض وسائر العناصر

نقول إن الجرم المتحرك بالاستدارة حركة وضعية يلزم ضرورة أن يكون فيه اختلاف حال عند الحركة . فإن ثبات الأحوال كلها مدافع للحركة مقابل لها ؛ إذ هذه الحركة لاتتملق بالكيف والسكم وغير ذلك ؛ بل لايتوهم له تعلق إلا بمكان أو جهات ، والمكان والجهات لا يكون لجسم منفرد وحده .

أما المكان فلا بدّ ، في وجوده ، من الجسم الذي المكان نهايته .

١٠ وأما الجهات فلا بد من أن تكون مقيسة إلى حدود ، كما بينا ، قائمة إما فى خلاء
 أو فى ملاء . والخلاء مستحيل ، فالملاء واجب .

ثم هذا الجسم هو المحدد لجهات الحركات المستقيمة ، وسنبين فضل بيان بعد ، أن مثل هذا الجسم لايوجد ، خارجاً عنه ، جسم متحرك بالاستقامة ، ولا جسم آخر إلا محيطاً به ومن حكمه ، فيكون ، لامحالة ، فيه مبدأ حركة مستديرة ، ويكون من جنس هذا الجسم ، ويكون من الطبيعة التي الـكلام فيها .

<sup>(</sup>١) في م ، طد: الفصل السابع (٥) م: تلزم (٦) م ، سا: \_ حال // سا: فاثبات .

 <sup>(</sup>۷) ط: يتملق // ط: ليتوم لها (۸) م: الجسم (۱۰) ط: « فلا بد فى وجودها »
 وفى د: فلا بد فى جوده // ط: يكون (۱۱) ب: يستحيل (۱۲) م: المحدود // سا: فصل
 (۱۳) م، ب: ميل//م: بالاستقامة ← بالاسقاط (۱٤) ط: فى حكمه // م،سا: ويكون (الأولى)

فإذا كان كذلك لم ين الجسم في نسبته المتبدلة في الحركة متصوراً بالقياس إلى جسم خارج عنه ، فبقى أن يكون إلى جسم داخل فيه . وينبغى أن يكون ذلك الجسم ما كناً يتحرك هذا عليه ، حتى يصح اختلاف نسبته إليه . فإنه إن كان متحركا جاز أن تختلف النسبة إليه ، مع سكون من الجسم الآخر . وأما الساكن فلا تختلف النسبة إليه إلا للمتحرك .

فالنسبة المحتاج إليها، حتى يصح أن تكون نسبتها للمتحرك اختلاف نسبة خاصية، مى النسبة إلى الساكن.

فلهذا ينبغى أن يكون دور هذه الأجسام على جسم فى الحشو ساكن بطبعه ، كنا قلنا إنه من المستحيل أن يكون جسم لامبدأ حركة فيه . وهذا الجسم الذى كلامنا فيه يجب أن يكون ساكناً . فكيف يستمر ذلك ؟

فنقول: إن كون الجسم ساكنا لا يمانع كونه وفيه مبدأ حركة ، يمعنى أنه لو فارق مكانه الطبيعى ، إما بكليته أو بأجزائه ، لتحرك بالطبع ، لكن الكلية فرض ، بلوجد ساكنا وبالطبع ، ولوكان أمراً قسرياً لم يكن عليه ، فى الأمر الذى أو مانا إليه ، اعتماد ، فيجب ، لا محالة ، أن يكون فى موضعه الطبيعى ، ويكون من شأن أجزائه أن تتحرك إليه بالاستدارة لو فارقت . وهذا هو الأرض لا محالة . وليس يجوز أن يكون حاشى الجرم السماوى بالاستدارة حشواً ما مالنا ، بحيث يتشابه فيه ما يماس الحركة السريعة وما يبعد عنها . فإنه لوكان مثلا جوهراً واحداً لتخلخل منه ما يماس الحركة و تحلل وسخن ولطف ، على طول الأيام ، واستحال جوهره عن المشابمة ، كما يعرض من

 <sup>(</sup>١) د : فازنه // طه ، د . هذا الجسم // طه : النسبة //سا : متصور .

<sup>(</sup>٤) م، ط: يحتلف // ط، د: \_ إليه (٦) د: بالنسبة // ط، م: يكون // ط: بسبها (٨) م: دون (٩) سا، ط، ب: « بينا» بدلا «من قلنا» (١٠) م: فكيف تم (١١) د: فيقول//م: يعني//م: لو كان (١٢) م: يحرك، وفي سا: تحرك // د: \_ فرض (١٣) م: قسرا // م: «الأجل» بدلا من « الأمر» (١٥) م، ط: يتحرك (١٦،١٥) سقط في «م» من « لو فارقت » إلى قوله «بالإستدارة » (١٦) م: \_ ما (١٨) م: وتخلل // م: من المشاهة.

أفعالنا لو أتينا على جزء من الأجسام التى قبلنا بسحق أو حك أو تمخض وخضخضه ، ولم نزل نفعل ذلك حتى يسحق ، ثم لم نزل نداوم عليه ، لم يلبث أن يستحيل ناراً . فكيف ماتمرض له أشد من الذى فى مقدورنا .

فاين كان الجسم الطبيعي الموجود هناك ، في طبعه الأول ، من جنس الذي في الوسط ، فيلزم أن لايكون ثابتاً على نفسه وجوهره ، ولا يجوز أن يكون وقت من الأوقات هو الأول الذي استحال فيه إلى جنس وجوهر آخر نارى ؛ لأن كل وقت نفرضه نجده ، وقد تقدم عليه ، في قدرة الله تعالى ، زمان طويل ، فيلزم من ذلك أن يـكون دامَّاً الأعلى جنس المتوسط وجوهره ، وهذا محال . فيكون كأنه إن كان من جنسه وجوهره ولم يكن ألبتة من جنس جوهره ، فلا يصح أن يقال : إنه إن كان من جنسه ، واستحال عنه ؛ بل يلزم من ذلك ضرورة أن يكون ذلك الجرم. الماس ليس من جنس الأرض ، ولا من جوهره ؛ بل يجب أن يكون ذلك الجرم ناريا حيث كان . ولا يجوز أن يكون ، في موضع آخر في المواضع الداخلة في الفلك ، أسطقس للنـــار ، فيعرض أن يكون الأسطقس الناري أكبر من القدر الذي تني العناصر بمعادلته ؛ إذ أسطقس النار إنما يكون أسطقس النار إذا كان ، هو نفسه ، وحده معادلا لعنصر عنصر في القوة ، فإن زاد عليه نار أخرى كان فوق المعادلة . والذي هو فوق المعادلة هو غير معادل ، وغير المعادل إما بالضعف والنقصان فيستحيل ؛ وإما بالزيادة والفضل، فيحيل واحداً من المعادلة التي تلزم من تقرير نا أن يكون للنار هو بالزيادة فيكون سائر العناصر مبتلاة منه بالإحالة وليس تختلف.

<sup>(</sup>۱) م: وحك ، وفي د: يستحق // سا: تمخض ، وفي «ط»: تمخيض (۲) م: ولم يزل يفعل// م: يزل يداوم (٤) سا: طبيعة (٤ - ٦) م: سقط فيها من قوله «من جنس» إلى «الوقت الأول» (٦) ط + لأنه يصير بالحركة نارا (٦،٧) م: يفرضه يجده . (٧) م: تعالى (٨) م: سقط هن قوله (٨) م: سقط « فيكون كأنه » إلى وجوهره (٨،٩) د: سقط من قوله « وجوهره وهذا محال » إلى قوله « إن كان من جنسه » (١٠) م، ب: الجزء من المهاس // م: وليس (١١) ب: من (١٢) ب: استقص (١٣) طد: اسقطس // م: أكثر من، وفي «ب» :أكبر في المجلس النار (١٤) د: في نفسه // د: لعنصر غير // طد: يني // سا: لما داد (١٤) د: بالزيادة والنقصان (١٧) م، طد: يلزم // م: نقد يرنا (١٨) م: كتلف .

فإذاً الحشو مختلف، والجرم الدائم السكون بالحرى أن يكون عادماً، في طباعه، الجزء، وأن يكون مستحقا لكماله ذلك بدوام سكونه. والمبتلى بمرافقة جرم آخر دائم الحركة بالحرى أن يكون واحداً بطباعه للجزء، وأن يكون مستحفظ لكماله ذلك بدوام حركته. وبالحرى أن يكون تالى كل واحد منهما جرما يقارته في الطبيعة، وليس هو، فتكون النار متلوة إلى الوسط بالهواء، والأرضُ متلوة إلى فوق بالماء، وأن تكون صورة الهواء بحيث يفيض عنها بعض الكيفيات مشابهة للنار، وبعضها غير مشابهة، حتى لا تكون الصورة الهوائية هي هي النارية. ولهذا ما كان الهواء حاراً رطبا، وأن يكون المتحاوران متناسبين الماء عند الأرض كذلك. ولهذا ما كان الماء بارداً رطبا، وأن يكون المتحاوران متناسبين في كيفية، وأن يكون الأضداد متباعدة في المكان.

فهذا هو الوصف المحكم ، وعليه الوجود . لكن الناس قد اختلفوا أيضا ، وخالفوا الحق في أمر هذا الحشو ، وخصوصا فى أمر الأرض من جملتها . فاين الأرض اختلف فى عددها ، وفى شكلها ، وفى حركتها ، وفى سكونها ، وفى موضعها .

فطبقات من القدماء المائلين إلى القول بالأضداد ، وبأن الضدين مبدآن للكل ، الواقفين من ذلك إلى جنبة القول بالخير والشر ، والنور والظلمة ، أفرطوا في تمجيد النار ، وتعظيم شأنها ، وأهلوها للتقديس والتسبيح ، وكل ذلك لنورها وإضاءتها ، ورأوا الأرض مظلمة لايستضىء باطنها بالفعل ، ولا بالقوة ، فأهلوها للتحقير والذم . ثم رأوا أن الوحدة والنبات والتوسط من المعانى الواقعة في حيز الخير والفضيلة، وأضدادها

<sup>(</sup>١) ط.، د : فإذن // د : طباعها (٢) م : للجزى // م : بدام // د : بموافقة .

 <sup>(</sup>٤) ب:جرم // فى د:وبالحرى أن يكون تالى الحركة بالحرى أنه يكون واحداً بطباعه فى الطبيعة //ب
 //يقاربه(٥) م، طه : فيكون //م متلوا (الأولى والثانية)(٦) م، طه : يكون //سا : شامهته ، وفءم :
 متشامة م، طه : مشامهته ( الثانية ) وفي ﴿ د ﴾ : متشامهة (٧) م : هى (٨) م : المال

<sup>(</sup>٩) م :كيفيته . (١٠) سا: البرصف،وف ﴿بِ : الرصف //ط : ولكن// م:اختلفوا فيه.

<sup>(</sup>١٣) م : وطبقات (١٤) م : عن ذلك وفي ﴿ طُهِ ﴾ : في ذلك ، وفي د : \_ من ذلك .

<sup>(</sup>١٥) ط: إضائها (١٧) م: الحيز

من المعانى الواقعة فى حيز الشر والرذيلة ، فجعلوا النار موصوفة بالوحدة وبالسكون وبالتوسط فى المسكان ، وجعلوا الأرض موصوفة بالكثرة والحركة والوقوع فى الطرف.

وقالوا إن فى العالم أرضين كثيرة ، وإنها هى التى تتوسط بين أبصارنا وبين النيّرين ، في كسفهما بالستر ، لا بالمحو .

وهؤلاء قد تكلفوا مالا يستقيم لهم . وكيف السبيل إلى أن يوجد في الناركل معنى واقع في حيز الشر ، ومتى يمكن هذا ؟ فإن النار مفرطة الكيفية مفسدة ، والأرض معتدلة ولا تفسد ، والنار أسرع حركة في المكان القريب من الأرض ، وأقبل للعدم أو التفرق فلا يظهر للحس . والأرض أبطأ حركة ، وأثبت وجوداً في الحيز القريب . ثم حيز الأرض حيز الحياة وحيز النشوء للنبات والحيوان . وحيز النار مضاد لذلك .

ولا يبعد أن نجد للأرض من الأوصاف المحمودة عدد مانجد للنار . وهب أن الحس البصرى يثنى على النار ؛ فلنسمع ما يقوله الحس اللمسى . وليس الاستحسان أشرف من الاستنفاع ، كما أنه ليس الحسن غير النافع أفضل من النافع غير الحسن ، أعنى بالحسن الحسن المنظرى".

البرهاني . لكن الأصول توجب علينا أن نعتقد أن الأرض واحدة إلى أن نوضح ذلك.
البرهاني . لكن الأصول توجب علينا أن نعتقد أن الأرض واحدة إلى أن نوضح ذلك.
فنقول إن الأرضين كلها صورتها الطبيعية واحدة ، وقد عُلم من قبل أن الأشياءالتي

<sup>(</sup>٣) ط: بين (٤) م فيكسفهما//م، ط: بالمحتى (٦) م: الحيز // م: يكون (٧) د: لاتفسد (٨) م، ط: الغريب // د: والتفرق. (٩) ط: حيز (الأولى) م: حيز الأرض // م: الشر، وفي « سا» البشر (١٠) د: حصاد لذلك (١١) ط: تجد (الأولى والثانية) م // د: عدد الحد. (١٢) م: فيسمع، وفي ط: فليسمع (١٣) ط، د: الغير النافع // ط، د: الغير الحسن // م: بالحس (١٦) م، ط: يوجب // د: يوضح

صورتها واحدة فاين الحيز الطبيعي لها واحد ، بحيث يجوز أن تجتمع كلها فيه — علماعلى وجه بالغ في التحقّق والتبيين .

فيعلم من ذلك أن الأرضين الأخرى لاتثبت فى مواضع أخرى بالطبع ، ولا عائق لها غير الحيز الطبيعي .

ونقول أيضاً إن الأرض الحاصلة فى مكانها الطبيعى لاتتحرك بالاستقامة لما علم قبل، و ولا تتحرك بالطبع على الاستدارة ؛ إذ الأرض لها في طبيعتها مبدأ حركة مستقيمة . وقد بيَّنا أنه ولا جسم واحد بجتمع فيه مبدأ حركتى الاستقامة والاستدارة .

والأعجب قول من قال إن الأرض دائمة الهبوط فما بال المدرة تلحقها ، والجوهر الأرض ؟ الأرضى كما كان أكبر كان أسبق وأسرع حركة ، إن تحرك ، فما ظنك بكلية الأرض ؟ الأرضى أنا قد فرغنا من إيضاح تناهى الجهات التي إليها الحركة بالطبع .

فأما القائلون إنها تتحرك بالاستدارة ، والفلك ساكن ، وإن الشمس والكو اكب تشرق عليها وتغرب ، بسبب اختلاف محاذيات أجزاء الأرض المتحركة إياها ، وهي ساكنة ، وأما هي في أنفسها فلا تشرق ولا تغرب — فيفسد قولم بما بيتناه من سكون الأرض ، وبأن المدرة تقع على الأرض على عمود ، وهو مسقط محاذ لمحاذيه .

ولوكان ماقالوه حقا لوجب فى المدرة أن لاتنزل على عمود وشا قول ألبتة ؛ بل أإن كان ولا بد فتنزل منحرفة . ولوكانت الأرض تتحرك هذه الحركة السريعة لكانت المدرة تتأخر عن المحاذاة ، ولماكان بعد مسقط السهم المرمى إلى المغرب من الرامى بعد مسقط السهم المرمى إلى المشرق من الرامى .

وأما ماقاله الفرقة المذكورة في أمر توسط النار دون الأرض فنعم ماأجابهم عنه العلم

<sup>(</sup>۲) ب: واليقين (۳) ب: فعلم // م، ط: يثبت // (٤) طد، عن الحيز (٥) م، طد د: يتحرك // م: \_ لما علم قبل. (٦) م، طد: يتحرك // ب: لها (٧) م: آخركي الاستقامة (٨) م، ط، د: يلحقها // م: الجوهر (٩) م: أن يتحرك، وفي ط: من أن يتحرك (١١) طد: وأما (١٢) م: لسبب // م: المتحرك. (١٤) م: مسقطه // م + لمحلاه // سا: مجلاه (١٥) د: الانتزل //سا، م: وساقول // م - بل (١٦) م، ط: فيتزل منحرفا //د: أو لو // ط: يتحرك (١٧) ط: المحازات //د: لما كان (١٦) م المشرق... المغرب (١٩) ط: أجاب // م: \_ عنه:

الأول؛ إذ قال: هب أن النار متقدمة بالشرف، وهب أن الشرف يقتضى التوسط، وهب أنه قد لزم من ذلك أن النار فى الوسط، أليس إنما يلزم الوسط الشرفى. وأماالوسط المقدارى فلا مزية له، إنما المزية للوسط فى الترتيب، فالنار قابلة للتوسط فى الترتيب. فإن رتبتها فى أواسط مراتب الأجسام، ومرتبة الأرض فى آخر الترتيب.

فهذا يعطيكم مرادكم مع التقابل بما عليه الوجود ، حتى تطيب أنفسكم بتوسط النار، ولا تحوجون ، لذلك ، إلى مخالفة الكل.

وأما القائلون بسكون الأرض فقد اختلفوا في سببه .

فقائل إنها فى خلاء ، وجهة مستقرها غير متناهية ، فلا محيط لها .

وقائل إنها مجوفة محمولة على ماء غمر يقلها .

وقائل إنها طبلية الشكل مسطحة القعر منبسطة ، وذلك سبب سكونها ، وإن النقيل
 إذا انبسط اندغم ، مثل الرصاصة إذا بسطنها طفت على الماء ، وإن جمعتها رسبت ،
 وكذلك حال الأرض على الماء والهواء .

وقائل إنها ، وإن كانت طبلية ، فحدبتها إلى أسفل و بسطتها إلى فوق. ولذلك مايكون القطع المشترك بين الأفق وبين الشمس خطا مستقيما في الرؤية ، ولاقوسا .

ا وقائل إنهاكرية ، وإنها ساكنة لاتتحرك ، وإنما لاتتحرك لأن الفلك يجذبها إلى الجهات جذبا متشابها ، فلا تكون جهة أولى بأن تنجذب إليها من جهة ، كما يحكى عن صنم كان فى بيت مغناطيسى الحيطان والقرار والسقف ، وكان قد قام فى وسط البيت منجذبا إلى السطوح السنة بالسوية .

<sup>(</sup>۱) إذا // م: مقدمة//م: ﴿ يَقْتَضَى التوسط ﴾ مطموسة (٢) م، د: ليس // ب: لزم // سا: الوسط الشرق (٣) م: والنار// سا ، يخ: ماثله (٤) م: ترتيبها (٥) ط: يطيب (٦) د: فلا يحرجون وفي م: ولا تخرجون (٨) م: خلاف جبة // سا: ستقرها (٩) م: على (١٠) م: مسطحه منبسطة (١١) م: اندعم // د: وسبب (١٢) ط. مع الماء (١٣) م: قايل // م: بسيطها . ولا يكون // سا: إلى الفلك (١٦) د: الست (٤) دم: بين الأرض (١٤) سا: لاقوسا (١٥) م، ط: يتجرك // سا: إلى الفلك (١٦) د: الست ولاتكون ، وفي م ، ط: ولا يكون // م، ط: ينجذب (١٧) ط، ب: مغناطيس (١٨) ط، د: الست

وقائل إن السبب فى قيامها تساوى استحقاق الجهات أن يكون إليها ميل ، وإن لم يكن جذب .

وقائل إن السبب في قيامها النفاف الحركات السهاوية بها ، كما يعرض لمدرة أو جفنة تراب تجعل في قنينة ، ثم تدار على قطبين إدارة سريعة ، فيعرض أن يثبت الجسم الثقيل في الوسط لالتفاف الدفع المتشابه عليه من كل جانب .

وهذه المذاهب كلها رديئة ، وكلها تجنمع فى أن تجعل الأرض مقسورة على القيام فى الوسط . وكيف يكون الشيء مقسورا إلا فى غير موضعه الطبيعى ؟ وكيف يكون الجسم محبوسا فى موضع غير طبيعى إلا وله موضع إليه يحن ؟ وما كان يكون حال الأرض لو حصل فى ذلك الموضع الطبيعى وهل كان يقف أيضا ، أو يهبط الهبوط المتوهم ؟

فا إن كان يقف ولا يهبط ، ولا يستنكر ذلك ، ولا يُطلب له علة من العلل المذكورة ، فلم صار الموضع ، الذى هو فيه مذكان وإليه تتحرك أجزاؤه يطلب لوقوفه فيه علة ، غير أنه مكانه الطبيعي الذى تشتاقه أجزاؤه إذا فارقته .

وإن كان لايقف أيضا هناك ، أعنى في الوضع الآخر له ؛ بل ويهرب عنه . فالموضع الطبيعي ليس بموضع طبيعي ، بل موضع مهروب عنه ، هذا خلف .

ثم يلزم كل قول خاص محال خاص .

10

 <sup>(</sup>۱) م: یساوی (۲) م، د: لها // ط: جاذب (۳) سا: \_ بها، وق ب: لها.

 <sup>(</sup>٤) م : يجمل ، وفي ط : فجمل // سا : عبنيه // ط : يدار (٥) م : الألتفاف الوقع .
 ط : على ذلك (٦) م : ردى // ط : يجتمع ... يجمل (٨) سا : \_ طبيعي .

<sup>(</sup>۱۰) سا . لا يهط ولا يقف // سا : عَلَل (۱۱) م ، ط : يتحرك (۱۱) د : جزاؤه .

<sup>(</sup>۱۲) م: يشتاقه//ط: أجزائه (۱۳) م، سا: تهرب (۱٤) م: فهرب (۱۰) د: ــ هذا .

#### الفصل التامن

#### فصل فی

#### مناقضة الآراء الباطلة المذكورة في تعليل سكون الأرض

فأما الجاعل سبب قيام الأرض وسكونها كونها غير منناهية ، وأنها يدغم نفسها ، فقد عرف فساد مذهبه لما عرف من استحالة وجود جسم غير متناه .

وأما الجاعل سبب ذلك إقلال الماء إياها ، وثباتها عليه لتجوفها ، فيوضح بطلان توله إحواجه إيانا إلى أن نكر ، راجعين ، فى تعرف سبب قيام ماليس قيامه ووقوفه أبعد من الشبهة من قيام الأرض ووقوفها ، وذلك هو الماء . فإن الإشكال قائم فى سبب قيام الماء واستقراره ، حتى يتبع ذلك استقلاله بحمل الأرض، اللهم إلا أن يلتجاً فى أمر الماء إلى مثل المحال الذى النجىء إليه في أمر الأرض من كونه غير متناه من الجهة التى بيننا.

فيكون الجواب ماقدمناه . ومع ذلك ، فما السبب الحاقن والممكن للهواء فى الأرض ؟ وما السبب المجوف للأرض ؟ وهل هذه الأشياء لوازم طبيعية لجوهر الأرض ، أعنى أن يكون فيه الهواء ، أو لجوهر الهواء أن يكون فى الأرض ، أو لجوهر الأرض أن يكون مجوف الشكل ؟ أما الهواء فطلبه ، لمسكانه الطبيعى ، هو من حيث يحوجه إلى الانفصال عن الأرض ، ولو بالزلزال والحسف . وأما الأرض فهى تهبط دائماً عن معدن الهواء ، وشكلها شكل البساطة . وقد علمت أنه مستدير .

<sup>(</sup>١) م، ط: الفصل الثامن (٤) سا، د : كونه غير متناه، وأنه نفسه // ب : يدهم

 <sup>(</sup>٠) م، ط: عرفت // د: إلى عرف (٧) م: نكرر (٨) د: \_ أبعد (٩) سا، د: يلتجيء

<sup>(</sup>١٠) ب، ط: ـ مثل المحال // د، سا: التجأ //ط: لا من الجهة (١١) م: الحاقر

<sup>(</sup>۱۲) سا ، د : الأسباب // سا : يعني (۱۳) سا : بجوهر الهواء (۱٤) سا : يتجوف // د : وطلبه // ۲ : ــ هو (۱۰) سا : الزلازل // سا : فهو يهبط (۱۱) د : البسايط

فاين لم يكن ذلك لازماً طبيعيا فهو عارض بعد الأمر الطبيعي. فما كان يرى أنه يكون إن لم يمرض هذا العارض أو وقوف ، حيث الأرض فيه ، أو حركة .

فإن كان وقوف قبل هذا السبب فما الحاجة إلى هذا السبب.

وإن كان حركة فكيف جاءت القوة الهوائية فنفذت فيه وأقامته ؟ وكيف كان تكون تلك الحركة ، وإلى أى غابة كانت تكون؟

وكذلك الكلام على جاعل الأرض مسطحة البسيط مقابل للبسيط الحامل إيانا .

فأما القائل بجذب الفلك للأرض من الجهات بالسواء فيفسد مذهبه وقوله من وجوه .

أحدها: أنا نتوهم أن هذا الجنب قد زال ، فلا يخلو إما أن يقف حينئذ الأرض في الوسط، أو يتحرك :

فإن تحرك فلا محالة أنه يتحرك إلى الفلك . فإن هؤلاء يرون أيضا أن الفلك عيط ، وأن الأرض في المركز . فإن تحرك إلى الفلك ، فقد انقلبت حركتها صاعدة بالطبع ، وهذا محال .

وإن وقف صارت العلة التى أعطوها لوقوف الأرض ، هى بحيث لو لم تكن لكان وقوف أيضا . والشيء الذي لا يحتاج فى أن يكون نفسه إلى أن يكون ذلك الشيء فليس ذلك الشيء المستغنى عنه ألبتة . فهذا الجذب إذاً ليس بعلة لسكون الأرض .

وأيضا فا إن الشيء الأصغر أسرع انجذابا من الشيء الأكبر ، فمال بال المدرة لا تنجذب إلى الفلك ، بل تهرب عنه إلى المركز ؟

<sup>(؛)</sup> د : كانت (ه) م ، ط : يكون ( الأولى والثانية ) (٦) م : \_ المقابل للبسيط

<sup>(</sup>٧) ط: قوله ومذهبه (٩) م: يتف // م: الأرض حينند (١٠) م، ط: يتحرك

<sup>(</sup>١١) ط: تحركت // د: « مقولا » بدلا من « هؤلاء » (١٢) ط: تحركت

<sup>(</sup>١٤) سا: فإن // م: وهي // سا، د: ــ هي // م، ط: يكن (١٥) سا: « الأرض » بدلا من « ايضا » // د: ــ لا (١٦) م: المشي (الثانية) // م، ط: إذن (١٩) م، ط: يهرب

وأيضا فإن الشيء الأقرب أولى بالانجداب من الشيء الأبعد ، إذا كان من طبعه ؛ وللدرة للقدوفة إلى فوق أقرب إلى الفلك ، فهى أولى بأن تنجذب إلى جهة قربها من كلية الأرض .

وأيضا فإن الحركة الطبيعية المستقيمة ، كاقد علمت، إنما تكون إلى جهة القرار بالطبع ، والمدرة إنما تتحرك لتستقر ، ومستقرها إما إلى الفلك ، وإما إلى حيث يتوهم المركز ، لكن ليس إلى الفلك ، وإلا لكانت الجهة المخالفة لحركتها أولى بها ، فإنها أقرب . فهى إذن إنما تتحرك إلى المركز لتسكن بالطبع . ويقرب من هذا مناقضة من جعل السبب تساوى الجهات في الاستحقاق ، كأنها لو كانت مختلفة لكان واحد منها أولى عماكان يكون ذلك الأولى الذي ليس هو جهة مكان طبيعي موجود أو غير ذلك . فإن كان جهة هي مكان طبيعي فيكون للأرض شيء ، لو كان ، لكان مكانا طبيعيا ، فتكون الأرض موجودة وليس لها مكان طبيعي موجود . فإلى أين تتحرك أجزاء الأرض ؟ وأجزاء الأرض كيف لاتصير جهة من الساء أولى بها من جهة ، لأنها أقرب من جهة ؟ ولم لاتقف النار في الوسط لهذه العلة بعينها ؟ فعسى أن يقول القائل لأنها لاتوجد في الوسط الحقيقي . فكذلك المدرة يجب ألا تميل إلى الوسط .

ثم مما ينبغى أن يعطوه لنا هو سبب حصول الأرض فى هذا الوسط إلى أن صار بحيث تكافأت الجهات عليه ، فأبطلت ميله ، وأوجبت سكونه . أطبيعة توجب ذلك أو قسر أو اختيار و بخت ؟ فإن كانت المحصلة إياها فيه هو مقتضى طبيعته فالسكون فيه مقتضى طبيعته

<sup>(</sup>۲) م ، ط: ينجذب (٤) ط: \_ الطبيعية // م ، سا ، د: كما قد علم // ط: يكون (٥) م ، ط، د: يتحرك/ م ، ط: ليستقر (٦) م: ولالكانت (٧) ب ، سا: إذاً // م ، ط، د: يتحرك ليسكن (٧) م: ويهرب (٨ د: «الاستحقاق» مكررة (٩) م: فا كان//م ، سا د: \_ ليس (٩، ١٠) في «م» سقط ابتدا، من «أو غير ذلك» إلى قوله « فليس لها مكان طبيعي موجود» (١١) م ، ط يتحرك (١٢) ط، م ; يصير // م: لها // م ، ط: يقف (١٤) ط: وكذلك المدرة // م، ط: يميل (١٥) م: صارت ، وفي ط: يصار (١٦) م: قد تـكافأت (١٦) م : طبعه (١٧) م : «ويجب» بدلا من «ويخت» (١٦) طبعة // م: \_ فالسكون فيه مقتضي طبيعته .

وإن قالوا سبب قاسر لم يمكنهم أن يشيروا إلى هذا السبب ، فإن الأجسام المكتنفة للأرض ليس لها أن تفسر ميل الأرض دفعا . ولو كان المصير إلى هنالك لكلية الأرض قسراً لكان لجزئياتها قسرا . ولو كان هبوط المدرة قسرا ودفعا من الهواء المكتنف لما كانت ترجحن على الموانع من الحركة ، والهواء الذي يكتنفه لا يرجحن ألبتة ، حتى يجعل الهواء دافعا فيدفعها ، ولكان الأصغر أشد اندفاعا ، ولكان كلا بعد من مبدأ الحركة صار أبطأ . فإن القسرى كذلك . فإذ ليس شيء من هذه النوالي ، فليست كلية الأرض محصلة هناك قسرا ، وأيضا لا اختيارا ، إذ لا اختيار لها .

وأما البخت فليس أمراً يعتد بدوامه ؛ بل الأمور البختية لها أسباب متقدمة ، إما طبيعية ، وإما قسرية ، وإما اختيارية ؛ وعلى ماعلمت ، وهذا المعنى لايتقدمه سبب من هذه . وليس يصح من هذه الأقسام إلا حصوله هناك بالطبع ، فإن كانت الطبيعة حصلته فيه ثم لاتهربه عنه ، فكنى بذلك بيانا لصدور الأمر عن الطبيعة ، وكونه سكونا طبيعيا .

وأما جواب من ظن أن سكونها فى الوسط على نحو سكون التراب وسط قنينة مدارة فقريب من هذا . فإن مصير الأرض إلى الوسط لوكان يقسره لكانحكم المدرة في أن يكون أصغرها أسرع أندفاعا ، وأبعدهاعن المحيط أبطأ حركة ، هوالحكم الذكور.

وأيضا فإن القنينة مابالها توسط التراب ، دون الهواء والماء الذى فيها ؟ فإن جمل السبب فى ذلك الثقل بقي السؤال فى الثقل ، وبقى أن يطلب السبب فى أن كان

<sup>(</sup>۱) ط: بسبب // ط: يم كمنهم إلى // م، ب: يسيروا (۲) ط: تفسير // م -ميل // م: إلى هنالك (٣) ط: بـكلية (٤) ط: كان ترجعن (٥) م: ولو كان (٨) د: إذا (٩) منالك (٩) مناط: البحث (١٢) د: حصلت // د: فيه ، «ط» : فيها ، وفي «د» و «سا» : بها (١٥) م، سا: مداراة // م: فقربت // م: قسرا (١٦) ب: وهو (١٧) م: بوسط (١٨) سا: فعل // سا: المقل // م، سا: المستقبل

النقيل ينوسط دون الخفيف ، إلا أن يقال إن الثقيل في القنينة ينحدرمن الجهة الفوقانية بالطبع وبالدفع . فإذا توسط دفع أيضا من الهواء المدار ، ولم يمكن أن يخرق ذلك الهواء . فان الهواء ، وبالجملة كل دقيق متخلخل ، يعرض له عند شدة الحركة من المقاومة ألا ينخرق بل ريما حرق . فإذا اكتنف التراب ، من فوق ومن تحت ، هذان السببان تحيرو وقف .

فإن كان السبب فى الأرض هذا ، وهو أن بعض الجهات له أن يفارقه بالطبع ، وبعضها ليس يمكنه أن يخرقه ، فتكون الجهات المتشابهة تختلف عليه ، فى أن جهة يهرب عنها ، جهة مثلها يشتاقها بالطبع ، لكن بمنع لمقاوم ؛ وهذا خلاف ما ادعوه .

وإن كان السبب ليس يعاون هرب ودفع من جهة دون جهة بل ليس الا الدفع . فاذا كان يكون لولا الدفع ؟ أكان يميل إلى ناحية من نواحى الفلك بعينها ميلا مطلقا ، حتى كان يختلف استحقاق جهات متشابهة للميل إليها ، وهذا محال ، أو غير مطلق ، بل متخصصة بالقرب على ما قلناه فى جزئيات العناصر ، فتكون ، بالجلة ، طبيعة الأرض خفيفة ، فلا يكون الثقل سبب اندفاعها بالقسر إلى الوسط ، ويكون حكم النار حكمها ؛ فيلزم أن تكون النار إذا وسطت التف عليها الدفع ، فلم يقدر على الصعودا وما بال هذا الدفع لا يجمل الصعودا وما بال هذا الدفع لا يجمل علينا من حركة السحب والرياح إلى جهة بعنها ، ولا يجعل انتقالنا الى المغرب أسهل علينا من انتقالنا إلى المشرق ؟

<sup>(</sup>۱) م: ينحدر (۲) م: يحرق ، وفي «سا »: يخوف (۳) م، سا: رقيق ، وفي «سا »: يخوف (۳) م، سا: رقيق ، وفي «سا »: يتحرق // م، د: يلي // طه: خرق (٥) سا: تحبز // طه: وتوقف (۷) م، طه: يختلف (۱۰) د: فما ذاك//في د تكررت: «فما ذاك كان يكون لولا الدفع // سا: لميل (وفي) د: للمثل (۱۲) م: جرمات // طه: فيكون // م، حقيقية (۱۳) م: بسبب (۱۶) م: «التالي » بدلا من « النار » م // طه: يكون // سا: توسطت // د: التفت عليها بالدفع (۱۵) م: به (۱۲) طه: جهة المغرب

والذى ظن أن ظاهر الأرض مسطح ، لما رآه من استقامة الفصل المشترك بين جرم الشمس وبين الأفق ، فلم يشعر بأن القسى الصغار من الدوائر الكبار ترى فى الحس خطوطاً مستقيمة ؛ بل لم يشعر أن الدائرة المرتسمة على كرة إذا قطعت كرة ونظر إليها لا من قطب تلك الدائرة بل من نقطة ، على تلك الدائرة ، رؤى القطع مستقيا ، ومع ذلك فإن علم الرصد يكذبه ، وموجب الطبيعة البسيطه يخالفه .

وكما قد اختلفت الآراء فى سبب قيام الأرض وغير ذلك ؛ فكذلك قد اختلفت فى حركات النار والهواء إلى فوق ، ومايرسب فى الماء ، وما لايرسب . والمدخل إلى تعرفها معاودة جمل من أحكام الثقيل والخفيف .

 <sup>(</sup>١) طـ: الغضل (٢) طـ: وى (١) د : عن تلك //م: درى وق ع : رأى

<sup>(</sup>٦) د : كما // ط : الحتلف (A) د : الثقل

### الفصل الت اسع

#### فصل في

## ذكر اختلاف الناس فى الخفيف والثقيل واستنباط الرأى الحق من بين آرائهم

الخفيف المطلق هو الذي في طباعه أن يتحرك إلى غاية البعد عن المركز ؛ ويقتضى طبعه أن يقف طافيا بحركته فوق الأجرام كلها . وأعنى بالطافى ليس كل وضع فوق جسم ؛ بل وضعا يصلح أن يكون منتهى حركة .

والنقيل للطلق ما يقابله حق المقابلة ، فتكون حركته أسرع حركة ، لميله إلى غاية البعد عن المحيط خارة كل جسم غيره ؛ فيقتضى أن يقف راسبا تحت الأجسام كلها .

لكن للخفيف وأيضا للثقيل، أحوال ثلاثة:

حال حصوله فى المـكان الذى يؤمه .

وحال حركته مرسلة إليه .

وحال وقوفه ممنوعا دو نه .

فنى حال حصوله فى المسكان الذى يؤمه هو غير مائل عنه بالفعل ، ولا بالقوة . ولو كان مائلا عنه بالفعل لما كان ذلك المسكان مستقره الطبيعى . ولو كان مائلا عنه بالقوة لكان يجوز أن يخرج إلى الفعل ، فيميل بالفعل عن موضعه الطبيعى ، اللهم إلا أن يجعل القوة بالقياس إلى القاسر ، وإلى ميل قسرى ، لا إلى ميل طبيعى . فالجسم

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل التاسم (٤) د ـ بين (٥) ب: مقتضى (٨) ط: فيكون // سا: حركته (الثانية) (١٠)م: التخفيف (١٢) ط: مرسلا

الثقيل أو الجفيف لا يوجد فيه ، حال حصوله في الحيز الطبيعي ميل ألبتة .

وأما فى الحالين الآخرين ففيه ميل لا محالة . لكنه ، فى حال صدور الحركة عن ميله ، هو ذو ميل ممنوع عن أن يكونعاملا.

فإن عنى بالخفيف مثلا ما له ميل عامل إلى فوق بالفعل ، فلا المهنوع خفيف بالفعل ، ولا الحاصل فى مكانه خفيف بالفعل . وإن عنى بالخفيف ما له ميل بالفعل إلى فوق ، كيف كان ، فالمنحرك والمهنوع كلاها خفيفان بالفعل ، والحاصل فى مكانه الطبيعى غير خفيف بالفعل . وإن عنى بالخفيف ما له فى ذاته الصورة الطبيعية التى هى مبدأ الحركة ، والميل إلى فوق حال ما يجب الحركة إلى فوق ، والسكون هناك حال ما يجب ذلك ، فهذا الجسم فى جميع الأحوال خفيف بالقوة .

ولأن اسم الخفيف يطلق على هذه المعانى النلاثة اطلاق الاسم المتشابه فحرى أن يقع ١٠ منه غلط لا يقع إذا فصل هذا التفصيل وكذلك الحال في جنبة الثقيل.

ويجب أن يكون استمالنا للقطة الخفيف والثقيل ، إذا أردنا أن نميز به صور الأجرام الطبيعية ، استمالاً يدل به على المعنى الثالث الجامع ، وأن يكون استمالنا دينك إذا دللنا على أفعالهما إنما هو على المعنى الثانى .

فنقول. إنه قد عرض للناس اختلاف فى حركة الهواء فى الماء إلى فوق ، وحركة النار في الهواء إلى أسفل ، على حكم النار في الهواء إلى أسفل ، على حكم ماله وزن و ثقل ، وطفوها فى الماء ، بحيث لو أرسبت فيه قسرا لطفت على حكم ما له خفة وعدم وزن .

<sup>(</sup>١) م : إليه ( ٣٠٢ ) د : من ميله // سا :ذو مثل // « هو » الأولى سقطت من « سا »

<sup>(</sup>٤) م ، ط : عالم (٦) ط: للمنوع (٧) م : \_ الطبيعي (٨) م ، ط : يحب

<sup>(</sup>١٠) م، طـ: اسم المتشابه (١١) م: لا يقع // م: فضل. وفى « سا» قصر (١١) ط. د: وكذا الحال (١٢) م، ط: للنظر // م: أن (١٣) د: به (١٣،١٢) فى بخ: وإذا أردنا أن تميز به صورة الأجرام الطبيعية وبجب أن يكون استمالنا للفظ الحفيف والنقيل استمالا // م، د: به

فقائل إن الأجسام كلها ثقال ، ومتفاوتة فى ذلك ، وتنحرك هابطة ، لـكن الأثقل يسبق ، ويضغط الأخف إلى فوق ، حتى يتمهد له الاستقرار في السفل أو الاستمرار إليه .

وقائل إن المقل هو التخلخل ، والتخلخل علته الخلاء .

وقائل إن المقل هو اللين ، كما أن المهبط هو الصلابة .

وقائل إن كثرة الملاء واندماج الأجزاء هو المرسب، وإن قلة ذلك ، كان لخلاء أو غير خلاء ، هو علة ضد ذلك .

وقائل إن الأشكال المتحددة الصنوبرية هي مبدأ الحركة إلى فوق لسهولة الخرق والتمكن من النفوذ ، وإن التكعيب ، وبالجملة انفراج الزوايا واستعراض السطوح هو السبب في الثقل .

ومنهم من جعل النفوذ إلى فوق الكرة كأن كل نقطة من الكرة زاوية حادة .
وقائل إن الخلاء يجذب إليه الأجسام جذبا يسبق بالأثقل ، فيترتب فيه الأجسام على الترتيب الذي يتوسط فيه الأثقل ، ثم يحيط به الأخف فالأخف .

وأما ما يرسب فى الهواء ، ولا يرسب فى الماء ، فنهم من جعل السبب في طفو الشىء فى الماء ، وفى الهواء أيضا ، إقلال الناريات المصعدة إياه من تحته ، كما أن الرطوبة الغالية تقل من الأجسام مالا تقله الهادئة .

قالوا : على أن كل رطوبة فإن فيها غليانا ما غير محسوس . وما يتصعد من الغليان هو مقل الثقيل ، حتى أن المنبسط من الرصاصة تتناوله مقلات أكثر عددا مما يتناوله المجتمع منها فتقله .

<sup>(</sup>١) ب: فقابل // د: فقال م، ط، د: يتحرك

 <sup>(</sup>٣) م: التخلل (التخلخل الثانية) // م: يخ: « علل » بدلا من علته ، وقى سا: يخلل وقى د: تحلل الهواء (٥) د: الترسب سا: تجلاء (٧) م: لسهولة له الحرق ، وق د: لهو الحرق (٨) م: المتكن // ب: دون التكميب //ط: التكميب (٩) م: الثقيل (١٠) د: للكرة .
 (١١) م، ط: فترتب // م ط: به (١٤) سا: إحلال الثاريات // م، د المتصمدة //ط إياها // د: من تحت // م م، ب، د: العالية (٥١) د: الهاوية (١٦) م، سا د: غليا تاما // م، سا ، ط: بما // سا: صقل ، وقى د: يقبل (١٧) م: المنبسط // ط الرصاصية ط، د: يتناول (١٨) م: بتناوله المجتم // د: فنها // ط: فيقله

قالوا: ولهذا ما استقلت السحب في علو الهواء وهي مائية ثقيلة.

فنقول: إن هذه المذاهب كلها تجعل حركة هذه الأجسام حركة عرضية قسرية، فإن كان ذلك لدفع أوجذب كان الأكبر لامحالة أبطأ حركة، وليس كذلك، وكان المندفع كلا بعد عن المبدأ وهنت سرعته، وليس كذلك. وكان إذا اتخذنا جسما مجوفاً من ذهب يزن وزن مصمت من أبنوس كان رسوبهما في الماء سواء، ولم يكن المجوف الذهبي يطفو إن كان الطفو قسرياً، لضغط الماء لما هو أخف منه، واجماعه / تحته فيزعجه.

وأما الخلاء فلاشىء منه أولى بالتحلية ، عن الثقيل منه بالحبس له ، فلاحيز فيه هو أولى بوقوف الأرض عنده من حيز آخر . ولو كان كثرة الخلاء وحدها علة للحركة إلى فوق لكانت الأرض الكبيرة أخف من الصغيرة ، أو لو كان كثرة الملاء وحدها علة للحركة إلى أسفل لكانت النار الكبيرة أبطأ حركة إلى فوق . ولو كان السبب فى ذلك — أما فى الخفة فيكون الخلاء أكثر من الملاء ، وأما فى الثقل فيكون الملاء أكثر من الملاء ، وأما فى الثقان موجب أكثر من المكثرة ، لاسبب للنقصان موجب الكثرة ، لاسبب لفضاء يوجب الكثرة . فإن عدم السبب سبب لعدم المسبب ، لاسب لمضاده .

فإذا زاد ألخلاء مثلا على الملاء لم يخل إما أن يكون الزيادة مانعة عن أمر لوكثر ها الملاء لفعله ، أو موجبا بنفسه أمراً . فإن كل زيادة توجب المنع ، فيكون أقصى ماتوجبه أن تمنع الحركة إلى أسفل ، أو تبطىء بها . وإن كان هناك زيادة الخلاء موجبة للحركة

 <sup>(</sup>۴) سا : الأكثر (٤) د : فكان.// ب انحد بدلا من « انخذنا »

<sup>(</sup>۷) م، سا د : بالتحلية // م، سا، ب، د بالجنس . (۷) م : ولا خير ، وفي د : فلا خير (۸) // د : هو أحرى بوقوف // م . جزء آخر . (۹) سا : الكثيرة

<sup>(</sup>٩) م: ولو كان // سا: وحده (١٠) سا: الكنيرة // د: أبطا اللاء حركة // ب،سا: فيكون الحلاء // ب: أما الحلاء في الحفة (١١) د: النقل // م، د، سا، ب فيكون (١٢) ط: لكن العلة سا: كانت// م: هو سبب، وفي د « السبب لنقصان (١٣)//م: م: لمطار يوجب (١٤) م: لمضارة (١٥) ط: يكون الزيارة م: عن أمر (١٦) ط: فإن كان زيادته يوجب (١٢) م، ط: يوجبه أن يوجبه أن يعتم //د: تبطىء ما

إلى فوق كالعلة المحركة ، والملاء موجبا للحركة إلى أسفل كالعلة المحركة ، ويكون الحمكم للغالب منهما ، عرض مالا يحتاج أن نكرره من استحالة كون الخلاء علة محركة ، فقد أبطلنا ذلك فى بعض الفصول المشتمل عليها الفن الأول ، فليقرأ من هناك .

ومع هذا ، فكان يجب أن تكون النار الصغيرة والكبيرة متساويتي الخفة ، وكذلك الأرض الصغيرة والكبيرة ، إذ النسبة بين الخلاء والملاء في كلتبهما محفوظة .

ولوكان اللين سبب الخفة لكان الحديد أتقل من الآنك ، بل من الزئبق .
وأما الأشكال المنحددة فإنها تصلح أن تكون مواتية للحركة ، وإما سبباً للحركة فكيف يكون ؟ وما هذا إلا أن يقول قائل إن السيف إنما قطع لأنه كان حاداً . وليس تكفى حدة السيف فى أن يقطع ، بل يحتاح إلى محرك غير الحدة يقطع بالحدة ، ما صارت الأشكال المتحددة ، لأنها متحددة تختص حرفها بجهة دون جهة ؟ ولم لم يكن عدم الحدة علة لعدم هذا النفاذ . بل صار علة للثقل ، والنفاذ إلى جهة أخرى ، كما قالوا فى المدرة على أن نفاذ المدرة ليس بدون هذا النفاذ . فأن اعتبروا سكون كلية الأرض فليعتبروا من جهة النار سكون كلينها ، ولا يلتفتوا إلى حركة النيران الجزئية أو يلتفتوا أيضا إلى الأرضين الجزئية . ولم لم يرسب الخشبة فى الهواء والناريات المقلة فيها أكثر ؟ ولم إذا جعلت الخشبة فى قعر الماء ، حيث تماس الأرض ولا يتوهم هناك الغليان المذكور تندفم طافية ؟

فواضح من جميع ما أومأنا إليه أن هذه الوجوه كلها فاسدة . وأما نحن فنقول إن

<sup>(</sup>١) د : إن كان //م : هناك//م،سا : موجبا (٢٠١) م : الحسكم الغالب ، ف.د : للحكم الغالب

<sup>(</sup>٤) د متساویتین (٦) سا ، ب : « لماکان الحدید أخف » ولی د : « اکان الحدید أخف

 <sup>(</sup>٧) ط: يصلح: ط: موالية (٨) ب، ط: يقطع (٩،٨) ب: حاد وسقطت « كان » .

<sup>(</sup>٩) ط: فيقطع بالحدة (١٠) ساءط: خرقها (١٢،١١ ) سقط فى سا: ﴿ بِل صار علة للثقل » والنفاذ إلى جبه أخرى ، كما قالوا فى الدرة ، على أن نفاذ الدرة ليس يدون هذا النفاذ » .

<sup>(</sup>۱۲) م : « بدور ∢ بدلا من « بدون » سا : وإن اعتبروا (۱۳) م : ويلتفتوا

<sup>(</sup>١٤) // لم ط →ساد : يرسب تحت . (١٤) ط : الماهيه // لم : أكبر

<sup>(</sup>١٦) ط : يندفع (١٧) م : أ دنا // م : ستوط : ﴿ كَامَا فَاسَدَةٌ وَأَمَا نَحْنَ فَنْقُولَ ۚ إِنْ كُلَّ حركة // سا : في هذه // ط : تأمم لكان وفي ( د ، م ) : تيمم .

كل حركة من هذه فا نما هي تنم للسكان الطبيعي ، وإن كل جسم إذا حصل في حيزه الطبيعي لم يبق له ميل . فإذا كان الخشب يرسب في الهواء لم يكن للهوائية التي فيه ميل ألبتة ، فغلبت تلك بميلها الموجود ألبتة ، فغلبت تلك بميلها الموجود بالتمل . فإذا حصل في الماء انبعث الميل الطبيعي للهواء إلى فوق ، فإن قوى وقاوم دفع الخشب إلى فوق ، وإن عجز أذعن للهبوط قسراً . والذهب المجوف ، الذي حكينا أمره ، إنما يقله الهواء الذي فيه إباء أن يستقر في الحيز الغريب ، وهو في الأبنوس أقل والعهام والرصاصة المنبسطة إنما لايرسب ، لأنه يحتاج أن ينحى من تحته هواء والعهام والرصاصة المنبسطة إنما لايرسب ، لأنه يحتاج أن ينحى من تحته هواء على ذلك القدر من الماء ، أكثر من ثقل ما يخص مثل ذلك الماء من المنبسط الرقيق .

فعلى هذا ينبغى أن يتصور حكم الثقيل والخفيف .

إذ قد تكلمنا في الأركان التي تنفق منها كلية العالم ، فحرى بنا أن نعلم أن العالم الجساني هو واحد أو ههنا عوالم كثبرة .

 <sup>(</sup>١) ط: فاين كان (٢) ط: + برسب (٣) م: « فعلت تلك // سا ، ب ، : عثلها .

<sup>(</sup>٤) ط: فارِن كان حصل (٤) م: حصلت (٥) د: فان عجز وأذعن (٦) سا: يسبقه بدلامن « يستقر » // م: الجزء // ط: القريب (٧) م: إنما // م: ينجى ٠

<sup>(</sup>۸) م : مما // م نقله (۹) // م: ثقل (۱۱) د : وإذا قد // م: يتفق (۱۲) ط : هو //م، سا ، ب : وههنا .

## الفصل لعامث ر فصل في

## أن جملة الأجسام الملاق بمضها لبمض، إلى آخر ما يتناهى إليه ، جملة واحدة

قد قال كثير من الناس إن العوالم كثيرة.

فنهم من أنساق إليه من أصول فاسدة ، لكنها مناسبة للعلم الطبيعي .

ومنهم من انساق إليه من أصول فاسدة ، وغير مناسبة للعلم الطبيعى ؛ بل هى فلسفية ومنطقية .

فأما الطبقة الأولى فقد كان عندهم أن هاهنا خلاء بغير نهاية وأجزاء لا تنجزأ، وأنها تنحرك في للخلاء حركات غير مضبوطة، وأنها يعرض لها اجتماعات في أحياز غير محصاة، وأن اجتماعاتها تؤدى إلى ائتلاف هيئات عوالم غير معدودة. وهذا المذهب ينفسخ عن قريب إذا تذكرت ماعرفته من الأصول المقررة في تناهى الجهات وتحددها وتحدد أصناف الحركات، فيمننع بذلك انسياق هذه الأصول بهم إلى إثبات عوالم غير متناهية.

وأماالمذهب الآخر فقدقال متقلدوه: إن قو لناعالم غير قو لنا هذاالعالم في المعنى كماأن قو لنا

 <sup>(</sup>١) م، ط: الفصل العاشر(٢) م: الجلة، وهي ساقط في ط (٣) ب، ط: اللاقية //م بعضا //ب: مالا يتناهي (٥) ط: فقد (٩) ط. وأما // م: غير نهاية // م: — وأجزاء لا تتجرأ، في ب: « أجراما » وفي سا: « أجراما » ، وفي ط زيادة: ... لا تتجزأ بغير نهاية .

<sup>(</sup>١٠) ط: يتحرك ط: « اجتماعها » وفى « م » وأنها اجتماعاتها (١٢) د. + إذا قربب إذا تذكرت // م: المفردة

إنسان غير قولنا هذا الإنسان في المعنى، ولا حقيقة لهذه الغيرية إلا أن يكون قولناهذا الإنسان. يفارق قولنا الإنسان يدل على شخص واحد بالعدد بمينه، وإذا كانت المخالفة بهذا كان قولنا الإنسان يدل على معنى جائز في طباعه أن يحمل على كثيرين. وكذلك قولنا العالم يدل على معنى جائز في طباعه أن يحمل على كثيرين. لكن العالم ليس من المعانى التى ، إذا فرضت الكثرة موجودة فيه فرض أمر جايز ، كان ذلك على سبيل النكون واحدا بعد آخر ، لأنه عندهم غير مكون من شيء ، بل هو عندهم أبدى ، فيكون ، إذا فرض كثرة فرض أبديات ، واذا كانت أبديات استحال أبدى ، وجودة في وقت من الأوقات ، واذا استحال لا كونه ، وجب كونه .

قالوا: وهذا حكم عام فى جميع الأمور الأبدية ؛ إذ الممكن وجوده أزليا فى الأبديات واجب. فإن الممكن لايعرض من فرضه محال وإذا فرض موجودا فرض ما هو غير موجود ، لكنه ممكن ، وجب أن يكون والأزلى ممتنع العدم ، فإذا فرض موجوداً فرض موجوداً فرض ما هو غير موجود لكنه ممكن وجب أن يكون موجودا دائماً . فاذا فرض ذلك الفرض وجب أن يكون موجودا دائماً . فاذا فرض ذلك الفرض وجب أن يكون مع ذلك الفرض ليس ذلك الفرض ، وهذا خلف . ولزم الخلف من فرض وجوده ممكنا غير موجود فإذن الممكن فى الأزليات واجب .

فإذا كان كذلك لم يجز أن نقول إن العالم واحد ، إذ كان يصح فرض • الكثرة فيه صحة وجوب.

فهذه طريقة المذهب الثاني ، وهي فاسدة المأخذ ، وإنما أنى هؤلاء من قبل ظنهم

<sup>(</sup>۱) د : لتلك القبرية (۲) // ط : وبان ، وفي سا : بان د : «حدا » بدلامن «يدل » م : بعينه . (٤) سا : سقط منها: « وكذلك قولنا العالم » إلى قوله «كثيرين » (٥) ط : الكثيرة . (٦) د : آخر جائز (٧) م : وإذا كانت أبديات ، // م ، ط : يكون (٨) ط : فإذا (٩) سا : إن الممكن (٩) سقط من م : « في الأبديات » إلى قوله « أن يكون .

<sup>(</sup>١٣) م سا : — وجب أن يكون مع ذلك الغرض (١٤) د : فان المكن ، وفي سا : فإذاً المكنات (١٥) م ، ط : يقول // م ، د : واحدا (١٧) م : وهذه ، في سا ، د : فهذا .

أن كل مايخالف الجزئى الشخصى فهو كلى بمعنى واحد، وهو الذى يصح وجود الكثرة فيه .

ونحن فقد بينا في صناعة أخرى أن الجزئي هو الشيء الذي يمتنع تعقل ماهيته محولة على كثيرين، والذي بإزائه هو الذي لا يمتنع ذلك فيه وليس إذا لم يمتنع ذلك من جهة صورته ، أو من جهة ما تعقل صورته ، لم يمتنع من جهة أخرى . فإن الصورة الصالحة ، من حيث هي صورة ، تعقل لأن يكون منها عدد في مواد والمعقول والمفهوم الصالح، من حيث هو معقول ومفهوم، أن يطابق به عدة ، تنوقف أمور في حصول ماهو مجوز و مستصلح حصولا بالفعل، إلى أن يكون من المواد ما يفصل عن حمل صورة واحدة ، ولو أنه امتنع وجود الحديد إلا القدر المطبوع منه سيف واحد لم يغن كون صورة السيف صالحة لأن تتشكل بها مواد حديدية كثيرة في أن توجد سيوف فوق ذلك السيف الواحد . أو هب أن المعقول من الإنسان مكن أن يطابق عدة ناس فإن اتفق أن يكون لاإنسان إلا الواحد لم يغن ذلك في أن تجعل هذه المطابقة للكثرة موجودة بالفعل .

وكذلك الحكم فى أمر العالم. فمن المسلم أن صورته صورة لا يمتنع كونها هى هى ، أو كونها معقولة من أن تكون محمولة على كثرة . لكنه يمتنع وجود مادة مستعدة لذلك . أليس يعرض مع ذلك أن يمتنع وجود عوالم كثيرة ؟ نعم لو كان كل ما هو ممكن باعتبار نفسه لا يعرض له أن يصير ممتنعاً بسبب ، وواجبا بسبب ، لكان الأمر كذلك . لكن الأمور التي هى بطبائعها ممكنة فإنها ممنوة بأسباب منها ما يفرض عليها الامتناع ، ومنها ما يفرض عليها الوجوب .

<sup>(</sup>٣) ط: مهيته أن يكون (٥) م: ولم يمتنع (٦) م: أن يكون // م: عدداً . // م: أو مواداً // م: أو المعول (٧) م، ط، د: يتوقف // ط: الأمور

<sup>(</sup>۸) سا ، ط: يفضل // ط: من حمل (۹) م د: ينن // م ، ط: يتشكل (۱۰) م ، سا: جديدة ، وفى ب: حديد // م ، ط: يوجد // ط: وهب (۱۱) طد د: يطابق به // م ، د: يمن (۱۲) م: للكثرة موجود ، وفى سا: لكثرة موجودة (۱۳) د: فكذلك (۱٤) م ، ط: يكون (۱۷) سا: ﴿ بميزة ﴾ بدلا من ممنوة // م: يفترض ، وفى طد: يعرض

فهذا ما نقوله فى بيان أن هذه الحجج غير موجبة لما يذهبون إليه . وبتى أن نوضح أن الدعوى بنفسها كاذبة ؛ بل باطلة . ولنقدم لذلك حال التعرف للأحياز الطبيعية للأجسام البسيطة ؛ إذ المركبات تتلوها فى الأحكام ، ولنبين أنها كيف يجب أن تكون .

فنقول إن الأحياز الطبيعية للأجسام البسيطة هي الأحياز التي تقتضها هذه الأجسام حالة ماهي غير ممنوعة في أوضاعها وأشكالها عن الأمر الطبيعي و فاختلاف الوضع والشكل قد يحوج الجرم إلى أن لايطابق مكانه الطبيعي ، فإذا كان كذلك فالأحياز الطبيعية للأجسام البسيطة مرتبة بعضها على بعض ، بحسب المجاورات الطبيعية ، ترتبب مستدير على مستدير مثلا ، إن كان يصح فيه توهم أبعاد مفطورة .

فإذا كانت الأحياز الطبيعية على هذه الجملة ، وكانت الأحياز الغير الطبيعية للأجسام هى أحياز أجسام أخرى بالطبع إذ لاحيز إلا وله جسم طبيعى ، كما لا جسم طبيعى إلا وله حيز طبيعى .

وهذا كله مفروغ منه فيا سلف فلا يوجد حيز غير الواقع فى هذا النمط من الترتيب .

فان كانت العوالم كثيرة وجب أن تكون الأحياز الطبيعية لكل طبقة أجسام عوالم، بحيث يجتمع منها، لو فرضت أبعاد مفطورة، ما يحكى الكرة، فتكون جماعة ما أحياز كرية تحمل جماعة أجسام عالم.

فإما أن يكون بينها خلاء ، أو ملاء وبحشو مابينها جسم ، والخلاء ممتنع ضرورة

 <sup>(</sup>۱) ب : - هذه//د: الحجة//م: ينتهون (۲) م: التعريف (۳) م ، م ، د: يتلوها// م: يكون

<sup>(•)</sup> م : \_ فاختلاف (٦) م: الحرام (٥،٥) سقط فى د : «فارِن اختلاف الوضم والشكل» إلى قوله « فارذا كان كذلك فالأحياز » (٦) م : \_ لا ، وفى سا : ألا // م : فارذن كذلك (٨) م : إذ

<sup>(</sup>۱۰) م: - إذ. (۱۱) م: - إلا وله حير طبيعي (۱۲) ط، د: مغروغ عنه

<sup>(</sup>١٤) سا : وهب // م : أن لا . (١٥) م : منه // ط : فيكون (١٦) م : يحمل

<sup>(</sup>١٧) م ، سا : منها خلاء . وفي د : منهما // ط : وحشو ، وفي م : يحشو ما بينها

والجسم الحاشى يكون ، لا محالة ، إما فى حيز طبيعى له أو غير طبيعى له ؛ بل طبيعى له نيكون ، على كل حال ، حيزه مستديرا . لكن ذلك محال ؛ إذ فرضنا المجموع غير منحصر فى كرة واحدة ، فلا أحياز كرية كثيرة لطبقات أجسام مختلفة . فالحيز الجامع واحد . والمتحيز المجموع واحد .

هذا هو البيان المطلق. وأما إن جعل كل عالم فى الصورة كالمالم الآخر حتى تكون فى كل عالم أرض ونار وماء وهواء وسماء كما فى الآخر ، عرض أن تكون الأجسام المتفقة فى النوع تأوى إلى أما كن طبيعية متباينة فى الوضع أو بالطبع وهذا قد دللناعلى بطلانه ؛ بل يجب، كما أوضحناه فى الأصول الكلية أن يكون مكان الأرضين مكانا يصح أن تمجتمع فيه جملتها كرة واحدة وتملأه ، وكذلك مكان كل واحد من العناصر . وإذا كان كذلك كان الأرض مثلا إما مقسورة الحصول فى الجميع، فلاموضع طبيعى لها ، وهذا محال ؛ أو يكون أينها طبيعيا فى الجميع ، وقد بينا إحالة ذلك ؛ أو يكون موضعها الطبيعى واحدا بعينه ، وقد قسرت إلى مواضع أخرى . فكيف خلصت عن الأجسام المحددة للجهات التى لا تنخرق ؟ وما الذى ميز بينها ؟ ويعرض أن خكون طبيعة واحدة تتحرك بالطبع إلى جهات متضادة .

وليس يعذر في هذا الباب كون الأرض كثيرة بالعدد، حتى تكون لها أمكنة
 كثيرة بالعدد كلها تشترك في أنها وسط، كما أن الأرضين كلها تشترك في أنها أرض وذلك أنه، وإن كان لاشك في أن الأجسام الكثيرة بالعدد لها أمكنة كثيرة العدد،

<sup>(</sup>۱): - يكون م: طبيعي لغيره (۲) سا: حيز مستديما // م، سا: إذا (۳) م: لأحياز // سا: لطيفات (٤،٣) د: والحيز الجامع // م: فالحيز المجموع (٦) د: كافي الأرض (٢٠٦) ط. يكون للائجسام (٧) م، ساد: - إلى، وفي ط: مأوى وأماكن // م، ب: أو باق الطبع (٨) م: - بل (٩) م: «بشيء واحد» بدلا من ﴿ كَرة واحدة // م، «يتحرك» سا، ب ويملؤه، وفي د: ويملأ (١١) م: ولا موضوع //، طب، سا، د: له // د: أن يكون أينها // ط: أمكنها طبيعيا (١٢) م: حصات // م: ينحرق وفي د: تنحرف // م: وأما الذي (١٤،١٣) م، ط: أن يكون طبيعة . (١٥) ط: يقدر، وفي سا: بعده // سا، د: الأرضين (١٤) م، ط: يشترك // سا: أن (٩) م: شك

ولكن بجبأن تكون كثيرة على نحو يجعل الكل - لواجتمع كان المتمكن شيئاً واحداً ومكانا واحداً بالعدد، على مابيناه. وهذا الاجتماع ممالا مانع له عنه في طبعه. فإن الطبيعة الواحدة المنشابهة لاتقتضى الافتراق والنباين. ثم كيف صارت السموات مختلفة الأمكنة وما الذي فرق بين أحيازها، حتى صارت الأوساط كثيرة بالعدد؟

وقد تقرر من الأصول المتقدمة أن السبوات علة تحدد سائر الأمكنة ، فلا تكون سائر الأمكنة علة تحدد حيزها. فينبغي أن يكون لاختلاف أحيازها ، بحيث لا تتجاوز ولا تحصل في حيز مشترك علة غير طبيعتها ، وغير الأجسام الأخرى التي إنما تتحدد أمكنتها بها . ولا محاله أن ذلك قسر إن لم يكن أمراً طبيعيا ، لا طبيعياً من جهة الجرم ، ولا طبيعياً من جهة الأجسام الأخرى . وقد منعتا أن ينقسر هذا الجرم في الانتقال المكاني .

فادنا استحال أن يكون للمحددات المتشابهة الطباع أحياز متباينة بالطبع لابالقسر، الذي هو أيضاً مستحيل، استحال أوساط كثيرة.

فبهذه الأشياء ، نوضح أن لا عوالم كثيرة متجانسة طبائع البسايط . وإذ قد بينا أن الجسم السهاوى هو الجسم المحدد للحركات المستقيمة مشتملا عليها ، ولاجسم خارجاً عنه مباينا له فى عالم آخر ، فبقى أنه ، إن كان جسم آخر فيكون محيطاً به ، فلا يخلو إما أن يكون ساكنا لا مبدأ حركة فيه ، وقد قلنا إن كل جسم ففيه مبدأ حركة ، وإما أن يكون فيه مبدأ حركة مستقيمة ، وقد قلنا إن الأجسام ففيه مبدأ حركة ، وإما أن يكون فيه مبدأ حركة مستقيمة ، وقد قلنا إن الأجسام التى فيها مبادى ، حركة مستقيمة إنما وجودها فى ضمن الجسم المحدد للجهات

<sup>(</sup>۱) م، سا : كرة على (۷) ط : أو مكانا // سا ، د : ممانع (۳) ط : يقتضى // د : الاقتران // م : الأماكن (٤) م : « واما الذى ، و فى ط : والشيء ، و فى سا ، د : و إيش (٥) م : يقرر // سا : علنه // م : يحدد ، و فى سا : تحددت (٦) م : يحدد // سا : فيجب // م : يتجاوز ، (٧) ولا يحصل // سا : — تحصل ، و فى ط : المجاوز ، (١٥) ط : المشابهة // م : أحيازا (٩) ط : المجوم + السماوى // م : يتفسر (١١) د : المشابهة // م : أحيازا // م : إلا (١٢) سا ، د : استحالت ، (١٣) سا : فهذه ... توضح ، و فى ط : يوضح // ب ، ط : إذا (١٦) م : ولا يحلو ، (١٧) ط : فتد (١٨) م : الجسم // ب ، ط : إذا (١٦) م : ولا يحلو ، (١٧) ط : فتد (١٨) م : الجسم

لا خارجًا عنه ؛ و إما أن يكون فيه مبدأ حركة مستديرة ، فتكون مشاركة لها في الجنس .

ونحن لا نمنع كثرة الأجسام المستديرة الحركة ، فيجب أن يكون آخر هذا العالم المنياس منا لأجسام كثيرة مستديرة الحركة ، والعالم متناه ، لابد له من جسم هو آخر الأجسام وتكون جملة مابين الوسط وذلك الجسم هو كلية العالم ، ولاجسم خارجاً عنه ، ولا هيولى غير متجسمة ، إذ لاوجود للهيولى ، بلا صورة .فلا تكون إذن مادة خارجة تتصور بصورة العالمية ، فتكون صورة العالمية مخصوصة بمادة واحدة يلتئم منها أمور محصورة في عالم واحد ، فلا يكون في الإمكان وجود عو الم كثيرة ، فيكون العالم واحدا أما عصلافيه أصناف الطبائع اليسيطة الممكن وجودها ، والحركات المستديرة والمستقيمة مستمرة إلى الأكوان والتراكيب منها ، ويكون صانعها مليا بأن يبلغ بالواحد كال الواجب في الحكمة على مقتضى الإمكان في طباع الوجود من غير حاجة إلى تكثير له . الواجب في الحكمة على مقتضى الإمكان في طباع الوجود من غير حاجة إلى تكثير له . الحركتاب الساء والعالم . والحد لله رب العالمين والصلاة على سيدنا محمد النبي

وعلى آله وأصحابه أجمعين ، وسلم تسلماً دائماً كثيراً .

<sup>(</sup>١) م : \_ مبدأ // م ، ط : فيكون // سا : لما في الجنس .

<sup>(</sup>٣) بخ : لأجسام كثيرة مستديرة ، وفى ب ، ط : لأجسام مستديرة (٣) وفى م سقط بعد ذلك من قوله « والعالم متناه » إلى قوله « ولا جسمخارجاً عنه » (ه) د : هيولا // م : ولا مصورة وفى سا : ولا صورة (٦) ط : يصور // م : - فتكون صورة العالمية ، وفى ط : فتكون الصورة . . // د : جلة أمور (٧) م : ولا يكون (٩) م : منه // م : - ويكون صانعها // م فإن يبلغ بالواحد (١٠) م: طبايع (١٠١) // م : + والله أعلم وينتهى الفنالثاني في م: بالمبارة الآتية وهى : « آخر كتاب السهاء والعالم والحمد لله رب العالمين والصلاة على سيدنا محمد النبي وعلى آله وأصحابه أجمين وسلم تسليما كثيرا . أما نهايته في « ط » فهى : « تم الفن الثاني من الطبيعيات ويتلوه الفن الثالث في الكون والفساد بعون الله ، والحمد لله وحده وصلواته على نبينا محمد خاتم النبيين وعلى آله أجمين وسلم تسليما كثيرا . أما في « د » فنهايته هى : تم الفن الثاني من جلة الطبيعيات والحمد لله رب العالمين .

# الفزالثالثملالطبيعيات فى الكون والفساد وهومقالة واحدة فيخمسية عشرفصيلا

## الفصل لأول

#### فصل في

#### اختلاف آراء الأقدمين في الكون والاستحالة وعناصرهما

قد فرغنا من تحديد الأمور العامة للطبيعيات وتعريفها ، وفرغنا من تحديد الأجسام التي هي أجزاء أو لية للعالم، ومنها ينتظم هذا الكل الذي هو واحد، والأجزاء الأولية للعالم بسابط لامحالة ؛ وبينا أن بعض هذه البسايط لايقبل الكون والفساد ، وهي البسايط التي في جو اهرها مبادئ حركات مستديرة . ولم ينضح لنا من حال الأجسام المستقيمة الحركة أنها قابلة للكون والفساد أوغير قابلة. نعمقد أوضحنا أن الأجسام التيفي طباعها أن تقبل

1.

<sup>(</sup>٣،١) م : الفن الثالث من الطبيعيات فى الكون والفساد مقالة واحدة خمسة عشر فصلا وف ط: 🕂 بسم الله الرحمن الرحيم . الفن الثالث في السكون والفساد وهو مقالة واحدة خمسة عشر فصلاً . أما في د : فالعنوان هو : الفن الثالث في الكون والفساد وهو مقالة واحدة .

<sup>(</sup>٤) م ، ط: الفصل الأول (٦) ط: الأقدمين المتقدمين (٧) ط: تعديد (١١) ط: طبائمها //م، ط: يقبل

الكون والفساد فى طباعها أن تتحرك على الاستقامة . فيجب من ذلك لمن حسن النظر أن بعض الأجسام المتحركة على الاستقامة يقبل الكون والفساد فيكون بعض الأجسام البسيطة قابلة للكون والفساد .

وأما أن ذلك كيف يجب فلأن الأجسام المستقيمة الحركة لامبدأ للحركة المستديرة فيها ، وهي في أمكنتها الطبيعية ساكنة في الأين والوضع ، جيعا ، واختصاص الجزء المفروض بجهة مفروضة يكون إما لأمر عارض قاسر وإما للطبع . والأمر العارض القاسر إما أن يكون قد اتفق ابتداء الحدوث هناك ، أو بالقرب منه ، فاختص به ، أو اتفق أن نقله ناقل إليه ، ولا يجوز أن يكون ذلك الأمر بالطبع ، فقد عرفته . ولا يجوز أن يكون ذلك كله لنقل ناقل ، حتى لولم يكن ناقل لما كان لجزء منه عرفته . ولا يجوز أن يكون ذلك الما كان لجزء منه اختصاص ألبتة .

وبالجلة فإن القسرى يعرض على طبيعى . فلو كانت الأرض أو غيرها من الاسطقات أزلية لم يجب أن يكون مصروفة الأجزاء كلها دأيماً تحت نقل قاسر ، ووجب أن يكون لها وضع يقتضيه أمر غير القاسر الناقل ؛ بل يجوز أن يكون ذلك في بعض الأجزاء ، فبتى أن يكون العمدة فيه أن الجزء إن كان ، في ابتداء تكونه ، حاصلا في حيز يخصص حدوثه فيه عن بعض العلل لوجود مايكون عنه به فلما كان أول حدوثه في ذلك الحيز ، أو في حيز يؤديه التحريك الطبيعي منه إلى ذلك الموضع من موضع كلينه ، صار ذلك الموضع عنصاً به على ما علمته سالفا .

<sup>(</sup>۲،۱) م، د: أحسن الظن // ط: المتحرك // م، ط: فيكون. (٤) م: فكيف، وفي سا: اما ذلك كيف. (٥) م: وجيمها (٦) سا: أو اختصاص // م: الأهر // سا: إلى سا: أو اختصاص // م: الأهر // سا: إلى سا: إلى الطبع (٧) م: القاسي // ط: القاسر المارض (٨) ط: فيختص // م: أو نقله، وفي سا: أن نقل // سا: – أن يكون (١٠) م، سا: إليه (١١) ط: فلو كان (١٢) ب: الاستصات، وفي د: الاستسات // د: معرفة الجزاء، وفي سا: مصر فة الأجزاء، وفي ب: صرفة // م: عضن ، بحيث // د: ثقل (١٣) م: الناقل القاسر (١٤) م، د: المدة // م: – إن (١٥) م: محضن ، وفي ط: بتخصيص //د: فيه // ب: عنه فيه (١٧) ط: كلية // م، ساند ذلك // ب: الوضع من

وأما المركبة فلاشك أنهامن حيث هي مركبة فقد تكونت بعد مالم تكن ، فيجبأن يكون في طباعها ، لا محالة ، أن تفسد ؛ إذ قد بينا لك أن كل كائن جسماني فاسد .

فقد اتضح من هذا أن الكون والفساد موجود . وقد كان اتضح لك قبل ذلك الفرق بين الكون وبين الاستحالة ، وبين النمو والذبول فى ماهياتها . وإنما بتى لك الآن تعرف وجودكل واحد منها .

فمن الناس من منع وجود جميع ذلك ؛ بل منع وجود الحركة .

أمامن أبطل الحركة المكانية والوضعية فلاكثير فائدة لنا فى الاشتغال بمناقضته ، وإن كانت العادة قد جرت بها . فإن لنا ، بمناقضيه آراء قيلت فى أمور ليس الحكم فيها يبين ، شغلا شاغلا عن تكلف ما بيان وجوده يغنى عن إبانته . وأما هذه الباقية فإن الشغل فى إبانة وجودها مما ينبغى أن يعتد به .

فقد منع قوم الكون ، وزعموا أن البسائط ، مثل الأرض والنار والهواء والماء ، فإن جواهرها لا تفسد ، بل لاشيء منها يوجد صرفا في طبيعته ، بل هو مركب من الطبيعه التي ينسب إليها ومن طبايع أخرى . لكنه إنما يسمى بالغالب . فلا أرض صرفا ولا نار صرفا ، ولا ماء صرفا ، ولا هواء صرفا ؛ بل كل واحد منها مختلط من الجميع ، ويعرض له في وقت ملاقاة غيره إياه مما الغالب فيه غير الغالب فيه ، أن يبرز ويظهر فيه ما هو مغلوب لملاقاة الذي من جنس المغلوب فيه غالب ، وظهوره بأن يتحرك إلى مقاومة ماغلبه وعلاه ، فيستعلى عليه . وإذا تحرك إلى ذلك عرض للنظام الذي كان يحصل باجماع الغوالب والمغلوبات أن يحيل ويستحيل .

1.

<sup>(</sup>۱) د: أنها مركبة // م، ط: بكين (۲) م، ط: يفسد // م: وإذ (۳) د: فقد كان (٤) ط: مهياتها (٥) د: يعرف (٧) د: لمناقضة (٨) سا، ب: آراء ضلت (٨) م: الحسكم (١١) م: والمواد (١٢) م، ط: يفسد (١٣) د: من طابع // م: ولأرض (١٤) ط: الرأ // م: ولا هواء صرفا (١٥) د: غيزه ملاقاة (١٦) ط: لملاقات (١٧) م: ما عليه // د: \_ وعلاه .
// د: فإذا تحرك ، وفي « ط »: يتحرك // ب: النظام

والحس إنما يشاهد من جملة ذلك غالب الأجزاء التي تبرز وتظهر فيحسب أن جميعه استحال إلى الغالب ، بأن صارت مثلا ، الخشبة أو غيرها ناراً . ولا يشاهد الأجزاء التي تنفرق من الجوهر الآخر كالدخان مثلا ، نم إنما يشاهد بقية بقيت من الأول بحالها ، أو يشاهد ما يتبق من الأول — وقد تفرق وتشتت ، أو بطلت تلك الصورة التي كانت له — بقاء الرماد .

وأماجوهر الماء فلن يصير نارا ألبتة ، ولاجوهر النار يصير ماء ألبتة ، بل يتفرق ، ويغيب عن الحس فيرى ما يظهر ويبرز للحس ، فيظن أنه بجملته استحال .

فهؤلاء الطبقة يرون أن النار لاتكون من شيء بل الكائن منها يبرز ويستعلى اللحس ليس على أنه حدث ، بل على أنه ظهر ، ويرون أنه لا استحالة ألبتة ، وإن الماء ليس يسخن بالحقيقة من النار ، بل تخالطه أجزاء نارية فإذا لقينها إليه فى أول ما يظنها يستحيل لقاء أجزاء محرقة وأجزاء مبردة لقاء لا يميز الحس بين أفرادها ، فيتخيل هناك أمرا بين الحر الشديد والبرد الشديد ، وهو الفتور . فان كثرت الأجزاء النارية بلغ الأمر إلى أن يحرق .

قالوا: وليست الشعرة الواحدة تسود بعينها وتبيض، بل مرة تجرى فيها، ومن غذائها، أجزاء يغلب عليها في ظاهرها سواد يخالطها ويعلوها فيبيضها. وإن الدكنة ليست لونا متوسطا بين السواد والبياض، بل مختلطا فيهما، بل تكون أجزاء تسود

<sup>(</sup>١) د : هذين جملة // د : ويظهر // م : فيجب (٢) ط : الجميم // ط ، د : صار

 <sup>(</sup>٣) ب، ط: ولا نشاهد . (٤) ب: يخاله ويشاهد ط، د بجاله //م: ينبغي

<sup>(</sup>٦) سا : الجوهر المائي (٧) د : قيرا وفي د : وراء // م : للجس ط : ما يبرز ويظهر

<sup>(</sup>A) م : برون // م : عن شيء // م : ويستملي ، وفي ط : يستمجل

<sup>(</sup>٩) م : حدوث ، وفي ﴿ د ﴾ حيث // ط : على // وترون . (١٠) ط : يخالطه .

<sup>(</sup>۱۱) د : لمسها البد // م: إلبه // د : ما يظنها من النار // سا : لق // م : مخرقة //د : وآخر رده (۱۲) ط : بين أجزائها //ب : فيستحيل هنالك (۱۳) د : وإن // د : «كثرت » مكررة (۱۳) // ، ط: بحرق (۱٤) ط: محررة (۱۳) // ، ط: بحرق (۱٤) ط: أو قالوا ليست ، وفى د : وقالوا وليست // م : بحرق // سا : « وقت » بدلا من «وفى» (۱۵) هكذا فى م ، د : وفى ط : غذائها // سا : سواراً // م : نالطها // م : فيبقيها // م : الذكية ، وفى « د » : النكتة (۱۱) م : منها // م : سوء .

وأجزاء بيضا فيختلطان ويبرزان ، فلا يميز الحس بينهما ، وإذا لم يميز الحس تخيل المجتمع لونا واحداً .

ومن هؤلاء من يرى أن الجزء الحار مثلا ليس فيه حامل ومحمول ، حتى يكون هناك جوهر وحرارة محمولة فيه ؛ بل يجعل الحرارة جزءا بنفسها .

ومنهم من يرى أن هناك حاملا ومحمولا، لكنه ليس من شأن الحامل أن يفارقه المحمول ألمتة.

ویشبه أن یکون بازاء هؤلاء قوم برون مایسمی کونا ، ولا برون للاستحالة وجوداً ألبتة ، حتی یمنعوا أن یکون الماء یسخن ، وهو ماء ، ألبتة ، بل إذا سخن فقد استحال ذاته ، وأنه مادام ماء ، ویری أنه سخن ، فهو مختلط .

وقد ألجأ بعض المطالبات واحدا من المتفلسفة ، على مذهب نصارى بغداد ، الله أن قال بذلك .

وهنا قوم يرون الاستحالة ، ولا يرون كونا ألبتة ، وأكثر هؤلاء هم الذين يقولون بعنصر واحد ، إما نار . وإما ماء ، وإما هواء ، وإما شيء متوسط بين هواء , ونار وماء .

فإن رأوا أن العنصر نار مثلا كونوا عنه الأشياء بالتكاثف فقط؛ حتى أنه إذا الحكثف حداً من التكاثف صار هواء. فإن تعداه إلى حد آخر صار ماء. وإن تعداه إلى آخر حدود التكاثف صار أرضاً ، ولا يجوزون ، مع ذلك ، أن تكون جوهرية

<sup>(</sup>۱) م : بیض بختلطان و ببردان // ط : یتخیل (۳) م ، ط : ولامحمول (٤) سا: نجمل// ط : جزءا وجوهرا ، وفی د ، سا : جزاء نفسها وجوهرا بنفسها (ه) ط : یرون وجود .

<sup>(</sup>٧) سا ، د : لاستحالة وفي م : الاستحالة (٩) م : — ذانه // د ، سا : سخبن .

<sup>(</sup>١١) م : ذلك (١٣) م : وإما هواء وإما ماء //ب : شيئًا متوسطا(١٤) م : ونار وهواء .

<sup>(</sup>ه١) م : + وأما // د : \_ فارن ، و «ب» : وإن // م : كو نوعيه (١٦) م:جدا // د : هواء فقط (١٧،١٦) م : \_ حد آخر صار ماء ، وإن تعداه إلى(١٧) م، ط: يكون

النارية الذاتية تبطل ؛ بل عندهم أن الأرض نار محفوظة في جوهرها مسلوب عنها عارض التخلخل المفرط .

وإن رأوا أن العنصر أرض أقاموا التخلخل بدل النكاثف ، وعلوا بالعكس . وإن رأوه شيئاً آخر علوا فيه الضدين من النكائف والتخلخل ، فجعلوه بحيث ، إذا تكاثف ، عنصراً ألطف منه وأخف ، من غير بطلان جوهريته .

وههنا أيضاً قوم ينكرون وجود الكون ويثبتون الاستحالة ، مع فرضهم عناصر فوق واحد . فمنهم من يفرض العنصر الأرض والنار ، ومنهم من يفرضه الأرض والهواء والنار ، ويلغى الماء ، فإن الماء عنده ليس إلا هواء قد تكاثف .

ومنهم من يقول بالأربع ومع ذلك فيقول بالاستحالة: ولا يرى العناصر تقبل كونا ألمنة.

لكن القائلين بهذا القول قد ينقضون قول أنفسهم ؛ إذ يبدو لهم أن بجعلوا القوة المساة عندهم محبة وألفة قوة من شأنها أن تتسلط مرة على العناصر الأربعة فتوحدها جسما متشابه الجوهر يسمونه الكرة . ثم إذا عاد سلطان القوة المضادة لها ، وهى التى يسمونها تارة عداوة وتارة غلبة ، وتارة بغضة ، فرقها طبايع أربع ، فتكون العناصر الأربعة إذا حصلت في سلطان المحبة قد فسدت صورها التي بها هذه الأربع ، وقد منع من ذلك .

 <sup>(</sup>۱) م: النار// م: بان محفوظة (٤) م: وإنرأوا//م: الضد (٥) سا، د: ألطف وأخف منه

<sup>(</sup>٦) م: \_ أيضاً (٨) سا، ب ، د: واحدة: // م : منهم (الأولى) // يفرض العنصر الأرض .

 <sup>(</sup>٩) ط: فالذي يفرض الأرض والهواء والنار // د: ويلق// م: ضده د (١٠) م: وقد

<sup>(</sup>١١) م : بالأربمة // م ، د : يقول // د : و يرى // ط : يقبل (١٣) م : القائلون // م :

إذ يبدو // د : يبدو أنهم (١٤) م ، ط : يتسلط// سا ، ب : فتوجدها (١٥) م : وإذا .

<sup>(</sup>١٦) ط: يسموها ، وفي ، سا: نسميه ، وفي ب: يسميه وفي د: يسمونه .

<sup>(</sup>١٧) م: فقد // م: الأربعة

وبالجلة فا ن طبيعة قوة قبول الانسلاخ وهذا اللبس موجودة فى العناصر، وموقوفة، فى الخروح إلى العقل، على غلبة من محبة موجدة، أو غلبة مفرقة. وهذا شأن القابل للكون والفساد.

وأكثر من قال بالعناصر الكثيرة يلزمه أن ينكر الاستحالة فى الكيفيات الفاعلة والمنفعلة ، لأنمنهم من لايرى لها وجوداً ، ومنهم من يراها نفس العناصر أو لازمة للعناصر لاتفارقها ، فكيف تستحيل فيها ، وهو لا يرى أن شيئا من العناصر يستحيل ؟

وهمنا قوم يريدون أن يميزوا بين الكون والاستحالة بوجه لايتميز؛ وذلك لأنهم يضعون مبادئ الأجسام كلها أجراماً ، غير منجزئة ، أو سطوحا .

فأما جاعلوها أجراما غير متجزئة فيقولون إنها غير متخالفة إلا بالشكل، وإن وجوهرها جوهرها جوهر واحد بالطبع، وإنها لاتنقسم، لالأنها لاتقبل القسمة الإضافية؛ بللاتقبل قسمة الانفصال لصلابتها التي هي عدم تخلل الخلاء عندهم؛ إذ الانفصال بين الملاء والملاء إثما هو عندهم بالخلاء.

قالوا ،وإن هذه إنما تصدر عنها أفعال مختلفة لأجل أشكال مختلفة. لكن ليس من شأن شيء منها أن ينسلخ عن شكله . ولا يتحاشون أن يجعلوها مختلفة بالصغر والكبر.

ثم منهم من يرى الأشكال متناهية ، ومنهم من يراها غير متناهية ، ويفتنون فى أن الأجزاء غير متناهية ، وأنها تتحرك حركات كيف اتفق .

<sup>(</sup>۱) د:طبعه (۲) د:غلبة معرفة (۳،۲) م:القابل فى الكون والفساد (٥) ب: ـلا //د: ليس المناصر (٦) م، ط: يفارقها // م، ط: يستحيل // م: وهو لا أن، وفى ط: فهؤلاء لا يرى. (٨) ط: يتعيزوا (٩) م: أجزاء ما ب: وأما // غ: أجزا // د: غير متجز // سا: فيقول // ط: بالأشكال//د: فإن // ب: الإنقسام الإضافى // م، ط: يقبل (١٢) ط: الانفصال (١٤) م، ط: يصدر // ط: اشكالها (١٥) ط: فلا// ط: بالصغير

<sup>(</sup>۱۲) ط: الانفصال (۱۶) م، ط: يصدر // ط: اشكالها (۱۰) ط: فلا // ط: بالصغير والكبير (۱٦) د: لا يراها متناهية (۱۷) د: \_ وأنها // م، ط، د: يتحرك // ط: انفقت

فنهم من يرى حركاتها حادثة عن حركات قبلها بلانهاية ، كل حركة عنصدمة عن حركة عن صدمة ، وأنها ربما ارتبكت واجتمعت فتحابست عن الحركة .

ومنهم من يرى لبعض أشكالها خفة ، ولبعضها ثقلا. وكلهم لايرون لطبائع هذه الأجرام كونا ولا فساداً ، وأكنهم يرون أن للمركبات منها كونا وفساداً ، وأن كونها عنها وفسادها إليها ، وأن الكون هو باجتماعها ، وأن فسادها بافتراقها ، وأن استحالتها باختلاف الوضع والترتيب لنلك الأجزاء في المجتمع منها .

أما الترتيب فمثاله أن هذه الأجزاء لوكانت حروفا مشلا ، فوقع منها ترتيب في الجهات على مثال هجاء كليم . فحينئذ في الجهات على مثال هجاء مليك ، ثم حال التركيب ، فصار على هجاء كليم . فحينئذ لم يكن عندهم قد استحال .

وأما الوضع فأن يكون مثلا كلاها مليكا ، لكن أحدها قد كتب فيه الحروف على الترتيب المكتوب وجهات رءوس الحروف تلك الجهات لها ، والآخر إن حرفت أوضاع الحروف عن ذلك ، فكتب مثلا هكذا ميك ، حتى صارت اللام جهها إلى غير جهة الكاف .

وهؤلاء قد تعدوا هذا إلى أن جعلوا الاستحالة أمرا بالقياس إلى الإدراك والإحساس، لا على أنها موجودة فى طبائع الأمور . وقالوا ، وذلك كاللون المحسوس فى طوق الحمامة . فإنه إذا كان على وضع ما من الناظر إليه رؤى أسود ، وإذا صار له منه وضع آخر رؤى أرجوانيا ، وأنه ليس فى نفسه سواداً ولا أرجوانية ، بل ذلك له بالقياس إلى الناظر .

<sup>(</sup>٢) ارتكبت // د : فاضعمت // م : \_ فتحابست (٣) م ، سا : طبائع ولا فسادا

<sup>(</sup>٤) د : إليه (٥) ط : بافتراق (٨) سا ، د : \_ مثال // م : كلهم بدلا من كليم (٩) سا : إن لم . (١٠) م : مليك // م : \_ قد (١١) ط : رؤوس // ط : يتلك // م : الجهاد // م : سا ، ط ،ب (١٢) م : على ذلك // د : \_ مهيك : د (١٣) ط : \_ إلى(١٥) د : قالوا (١٦) م : موضع وفي ط ، د : الغيرا (١٧) م : وقع

فهؤلاء أصحاب الأجرام غير المتجزئة . وأما أصحاب السطوح فانهم يرون الكون الجماعها والاستحالة لشيء قريب مما يقوله هؤلاء . ويجعلون مبادئ السطوح سطوحاً مثلثة .

فهؤلاء بالجملة يرون أنهم أثبتواكونا ، ولم يثبتوه . وذلك لأن الطبائع إذا كانت محفوظة فى البسائط متشاكلة فى الجواهر ، فلا يفعل الاجتماع والافتراق أمرا غير زيادة حجم وعظم ومخالفة هيئة شكل . وذلك إما تغير فى الكم أو فى الكيف .

وأما النمو فلم يبلغنا فيه مذهب نذكره خارج عن مذهب الفرقة المنكرة للحركة أصلا، وإن كان النمو من حقة أن تنبعث فيه شكوك .

ويكفينا في عرضنا هذا من تعديد هذه المذاهب ما عددناه. فبالحرى أن نشتغل الآن بتعديد القياسات الفاسدة التي دعت هؤلاء إلى اعتقاد هذه المذاهب، ثم نقبل على فسخها وفسخ نتائجها من أنفسها.

<sup>(</sup>۲) ط، د: بشىء // د:مبادىء مكررة (٤) ط. يرون بالجلة/سا: كريا (٥) د: فالإفتراق. // ط: أمر (٦) ط، د: + أما فى الجوهر // د: \_ أو فى السيم (٧) سا، د: قال واما //سا: \_ فيه //: مذهب فيه // د: \_ نذكره، وفي م: تذكره // سا: خاوجا (٨،٧) ط: للحركة أيضا. (٨) م، ط: ينبعث (٩) م، د: عرضنا // ط: وبالحرى //م، د: يشتغل (١٠) م: يقبل أيضا. (٨) ط: عن أنفسها، وفي د: على أنفسها.

### الغصل التاني

## فصل فی اقتصاص حجة کل فریق

أما أصحاب الكمون فقد دعاهم إلى ذلك أنه من المستحيل أن ينكون شيء من لا شيء، إذ اللاشيء لا يكون موضوعا للشيء. فإذا كان كذلك فالمتكون، إن كان موجودا، فتكونه عن شيء. فقد كان الشيء قبل تكونه. والمتكون هو ما لم يكن قبل تكونه. فالمتكون غير متكون، هذا خلف.

وإذ قد صح بالعيان أنه قد يكون شيء عن شيء فليس النكون ما يذهب إليه ؛

بل هو البروز عن الكون . وحسب بعضهم أن الاستعداد لأكوان بلا نهاية يحوج
إلى أن يكون العنصر المستعدله بغير نهاية ، فجعل الأجزاء المتشابهة عنده لما يكون عنه
أجزاء بلا نهاية ، كيلا يضطر تناهي المادة إلى انقطاع الكون .

وأما أصحاب الأسطقس الواحد فإن جميعهم اشتركوا ، أول شيء ، في حجة واحدة . فقالوا : لما رأينا الأشياء الطبيعية يتغير بعضها إلى بعض ، وكل متغير فإن له سببا ثابتا في التغير هو الذي يتغير من حال إلى حال ، فيجب من ذلك أن يكون لجميع الأجسام الطبيعية شيء مشترك محفوظ ، وهو عنصرها .

 <sup>(</sup>١) م، ط: الفصل الثاني (٤) ط: وأما (٤، ه) ط: الثيء من اللاشيء // د: عن .

<sup>(</sup>٦) م : فكونه//ط : فالمتكون (٨) م : فإذ // سا : ذهب // ط:يما يذهب // د : ذهب

<sup>(</sup>۹) ط: وجد بمضهم // ساء: لا یکون بلا (۱۰) د: فیجمل // م : لمــا یکون عنها ، وفی «سا » لما تـکون منه (۱۲) ب: ا لاستقس بخ : فی شیء (۱۳) سا : یتمین // سا : لها

<sup>(</sup>١٤) ط: شيئا // سا: ثانيا

ثم مال كل واحد منهم إلى اختيار عنصر واحد . فيشبه أن يكون أقدمهم من رأى أن العنصر الواحد هو الماء . ودعاه إلى ذلك ظنه أن العنصر ينبغي أن يكون مطاوعا للتشكل والتخليق حتى يكون منه ما هو عنصر له . فكل ما هو أشد مطاوعة لذلك فهو أولى بالعنصرية . ثم وجد هذه المطاوعة كأنها فصل خاص بالرطوبة ، والناس كلهم يعتقدون أن الرطوبة ماء ، أو شيء الغالب عليه الماء، فجعل الماء البسيط هو العنصر .

قال ولهذا ما نرى الحيوانات لا تتخلق إلا من الرطب، وهو المني .

والذين رأوا أن الاسطقس هو الأرض ، وهم قليل وغريب ، فقد دعاهم إلى ذلك وجود جلّ الكائنات الطبيعية مستقرة على الأرض متحركة إلى مكان الأرض بالطبع ، فحكموا من ذلك أن الأرضية هي جوهر الكائنات كلها .

وأما الذين رأوا أن الأسطقس نار فقد دعاهم إلى ذلك ما ظنوه من كبر جوهره ، كأنهم استحقروا حجم الأرض والماء والهواء فى جنبته ؛ إذ السموات المشقة والكواكب المضيئة كلها عندهم نارية . وحكموا بأن الجرم الأكبر مقدارا هو الأولى أن يكون عنصرا ، وخصوصا ولا جسم أصرف فى طبيعته من النار ، وأن الحرارة هى المدرة فى الكائنات كلها ، وما الهواء إلا نار مفترة ببرد البخار ، وما البخار إلا ماء متحلل . وما الماء إلا نار مكثفة ، وهواء مكثفا ماء . ولوكان للبرد عنصر يتصور به ، ما ولم يكن البرد أمرا عرضيا يعرض اذلك العنصر الواحد ، لكان فى العناصر بارد، برده فى وزن شدة حر النار .

 <sup>(</sup>۱) سا : مشتبه (۲) سا : \_ الواحد (۳) م : التحایق // د : وکل

<sup>(3)</sup> d: فعل (٥) م: \_\_فعل الماء (٦) م: يرى // d: ما يرى أن الحيوا الت يتخلق // م: يتخلق // م: يتخلق // د: من الطب(٧) ب: الاستقصى// سا: القليل (٨) ب، د: وجود م // d: ومتحركة (١٠) ب: الاستقص// م: \_ من كبر جوهره (١١) م: السمويات (١٢) د: \_ كلها // د: أن الحرم (١٣) d: فإن ، وقد سقطت من « سا » (١٤) م: وماء الهواء // م: وأما النجار . (٥١) d: متخلخل // م: وأما الله // د: ناره // م: تكتفا // ب: مكتفا وماء وهواء

وأما القائلون بالهواء فقد دعاهم إلى ذلك مثل ما دعا القائلين بالماء إلى القول به . وقالوا إن معنى الرطوبة أثبت في الهواء منه في الماء ، وذلك لأن مطاوعته للمعنى المذكور أشد . وما الماء إلا هواء متكاثف ، والمتكاثف أقرب إلى اليبس منه إلى التخلخل . وأما الأرض فهى ما عرض له التكاثف الشديد ، كما نراه من انعقاد كثير من المياه السائلة حجارة . وأما النار فليست إلا هواء اشتدت به الحرارة ، فرام سموا .

وأما القائلون بالبخار فدعاهم إلى ذلك أنهم رأوا جرما نسبته إلى العناصر نسبة الوسط، وأنه تفضى به درجة من التخلخل إلى الهوائية، ودرجة أخرى إلى النارية، ثم تفضى به درجة من التكاثف إلى المائية، ودرجة أخرى إلى الأرضية، وأنه ليست هذه الخاصية لغيره، وأن العنصر هو الذي تتساوى نسبته إلى غيره لا غير.

وهؤلاء كلهم فقد اشتركوا في حجة واحدة هي التي ذكر ناها .

وأما القائلون بالأرض والنار فدعاهم إلى ذلك أن سائر الأسطقسات تستحيل آخر الأمر، إلى هذين الطرفين، والطرفان لا يستحيلان إلى أسطقسات أخرى خارجة عنهما. فهما اللذان ينحل سائرهما إليهما، ولا ينحلان إلى شيء آخر . فهما الأسطقسان . ولذلك هما البالغان في طبيعة الخفة والثقل، والآخران يقصران عنهما . وإذ لا حركة أسطقسية إلا أثنتان فالأغلب في الاثنتين هو الأسطقس . والنار والأرض بالقياس إلى غيرهما أغلبان، ولا شيء أغلب معهما . ثم الهواء نار خامدة مفترة مثقلة بالماء المنبخر، والماء أرض متحللة سيالة خالطهما نارية ، فهي أخف من الأرض .

 <sup>(</sup>۱) ط: دعی (۳) م: وأما الماء// سا: اللبس (٤) سا: فهو // م: براه.
 (۳) د. بالخار (۷۷) م: بتذ // د. نازه (۵) ما: د. بالزه(۵) بر ما دا الماد تا //

<sup>(</sup>٦) د: \_ بالبخار (٧) م: يقضى / د: فإنه (٨) سا: به د: فإنه (٩) م، سا: الحاصة // م، ط، د: يتساوى (١٠) ط: قد / د: وهي (١١) د: الأرض والماء / سا: \_ والنار / ب. الاستقصات / م، ط، سا يستحيل (١٢) ب: استقصات (١٣) م: سواهما، وفي ط،ب: إليهما الاستقصات / ب. ويتحللان / ب: الاستقصان (١٤) ب: فهما / سا: « باتفاق » بدلا من سائرها / / ب: يتحللان / ب. الاستقصان (١٤) ب: المتقصية (١٥) د: ثنتان / سا: بالأغلب / ب. الأستقس (١٤) م: غالبان د: خامد (١٤) سا، ط، د: خالطها

وأما القائلون بالأرض ولماء فقد دعام إلى ذلك تساوى حاجة المركبات إلى الرطب واليابس . فكما أنها تحتاج إلى الرطب لتقبل التخليق ، كذلك تحتاج إلى اليابس ليحفظ التخليق . فإن الرطب كما أنه سهل القبول لذلك فهو أيضاً سهل الخلع له . واليابس كما أنه صعب القبول لذلك فهو أيضاً صعب الخلع له . وإذا تخمر اليابس بالرطب استفاد المركب من الرطب حسن مطاوعته للتخليق ، ومن اليابس شدة استحفاظه له . واليابس والرطب في المشاهدة هما الأرض ولماء لا غير . وأما الهواء فبخارى مائى . وأما النار فهواء أسخنته الحركة .

وأما القائل بالأربعة مع الغلبة والمحبة فقد دعاه إلىالقول بالأربعة أنه لاشىء منها أولى بأن يجعل عنصرا لصاحبه من صاحبه أن يجعل عنصراً له ، وأن القوى الأولى هى الأربع ، والمزاوجات الصحيحة منها هى أربع ، على ما سنحقق القول فيه بعد .

ثم هذه الأربعة لا تنكون منها الكائنات ولا تفسد إليها إلا باجتهاع من أجزائها إلى المركب ، وافتراق من المركب إليها . ولن يجتمع منها المركب إلا بافتراق يقع فيها ، وأنه لا سبيل إلى الظن بأن شيئاً ينفعل بنفسه إلى اجتماع أو افتراق ، إذ كل منفعل فإنما يخرجه من القوة إلى الفعل فاعل ، وأنه من المستحيل أن تكون طبيعة واحدة بسيطة يصدر عنها في موضوعات بأعيانها جمع وتفريق معا ، وإن كانت الطبيعة المركبة لا يبعد أن يصدر ذلك عنها . ولكن إنما يصدر حينئذ كل واحد منهما عن جزء من المركب خاص ، فيكون الجمع يصدر عنه عن جزء ، والتفريق عن آخر . ويكون المصدران الأوليان لذينك الفعلين ها الجزءان اللذان يجب أن يكونا مختلفين في الطباع ، المصدران الأوليان لذينك الفعلين ها الجزءان اللذان يجب أن يكونا مختلفين في الطباع ،

<sup>(</sup>۲) م: يحتاج // م: لتقبله (۳) د: + كذلك يحتاج إلى الرطب بتقبل التخليق // د: - ليحفظ التخليق + فكا أنه يحتاج إلى الرطب ليحفظ التخليق (٤) د: - كا أنه // ط: الترك له (٥) د: جنس مطاوعة // ط: مطاوعة . (٦) د: فاليابس . (٧) سا: وأما الماء // د: فبخار // ط: سخنه (٨) م: القائلون// د: مع المحبة والغلبة // سا: - فقد// م: دعام // م: الأربعة له (٩) م: - من صاحبه (١٠) د: والمناوحات الصحيحة // د على أربع // د: يتحقق (١١) ط: يتكون ، وفي د: تكون/ م، ط: يفسد // د: بالإجماع ط: يكون (١٥) م: - في // د: مقول بنفسه // م:أوكل (١٤) ط: تفرق // د: تفريق مهما . ط: يكون (١٥) م: - فلك // م: منها

لأن فعليهما مختلفان فى الطباع ، ويكون كل واحد إما قوة مجردة ، وإما قوة فى جسم . وأحرى ما تسمى به القوة الجماعة هى الألفة والمحبة ، وأولى ما تسمى به القوة المفرقة المشتته الموجبة تباعدا بين المتشاكلات هو الغلبة والبغضة والعداوة .

قانوا فيجب ضرورة أن يكون ههنا أسطقسات أربعة تنصرف فيها الغلبة والمحبة ، وإذ النصرف إنما هو بالجمع والنفريق، وذلك لا يوجب تغيرا في الجوهر، فلا سبب لإيقاع تغير في جوهر العناصر . فلذلك مالا يرى هذا القائل أن العناصر يستحيل بعضها إلى بعض البتة ، ولا يراها تقبل كونا و فساداً . وليس يقتصر من فصولها على الكيفيات الأربع فقط ، بل يرى لها في ذواتها الفصول من جميع الكيفيات الأخرى . لكنه يراها أربعا لا غير . فهى عنده متناهية العدد والمقدار .

وأما أصحاب السطوح فيشبه أن يكون داعيهم إلى ذلك هو ما اعتقدوه من أن تكوّن الأشياء عن العناصر إنما هو بنوع التركيب ، وذلك التركيب إنما هو نتيجة الفعل والانفعال ، وأن ذلك الفعل والانفعال باللقاء والتماس ، وأن التماس الأول للأجسام إنما هو بالسطوح . فيكون أول فعل وانفعال عند التركيب إنما هو للسطوح . وما كان أول ذينك فيه فهو العنصر ، فالسطوح هي العناصر ، ولأن العناصر ينبغي أن تكون بحيث تتركب منها الكائنات تركيبا لا يؤدي إلى المحال ، والسطوح التي تحيط بها غير الخطوط المستقيمة يؤدي تأليفها لا محالة إلى فرج تبقى بينها ، فينبغي أن يكون السطوح الأولى مستقيمة الضاوع . وليس في المستقيم الأضلاع شيء أقدم من المثلث . ويمكن أن

<sup>(</sup>۱) سا ، ب : واحدة (۲) د : وأخرى // ط : يسمى // م ، ب : وأولى مكان . . . // ب : الجامعة هو (۳،۲) د : المعرفة المسبقة // م : من . (٤) د : استقصات أربع // م ينصرف ، // في ط يتصرف // د : المحبة والبغضة . (٥) ط : تغير (٦) م : فذلك (٧) سا : تواها // م ، ط : يقبل . (٨) سا : توى // د : + مع الأربع (٩) ط : ومى (١١) م : يكون الأشياء // ط : - إنما هو (١٢) د : فإن //د ـ : فإن التماس (١٤) د : - قوله ﴿ العناصر ولأن ﴾ إلى قوله ﴿ والسطوح ﴾ (١٧) م ، ط : المستقيمة // د : فيمكن

يؤلف من المثلث سائر الأشكال المستقيمة الخطوط ، كما يمكن أن يحل إليها ، فتكون السطوح العنصرية هي السطوح المثلثة ، ثم يؤلف منها تأليف يكون منه شكل مائى ، وشكل هوائى ، وشكل نارى ، وشكل أدضى .

فأما النارى فهو الذى يحيط به أربع قواعد ومثلثات ، فتكون صنوبرية نفاذة قطاعة مستعدة للحركة .

وأما الهوائى فالذى يحيط به عشرون قاعدة مثلثات ، فكون شديد الانبساط للإحاطة .

وأما المائي فالذي يحيط به ثماني قواعد مثلثات .

وأما الأرضى فهو مكعب ، والمكعب أضلاعه مربعات تأتلف بالقوة من مثلثات ، وهو لنكعيبه غير نافذ ، ولا ثاقب . فلذلك هو غير مسخن .

فارن جعلوا تأليفه بالفعل أيضاً من مثلثات وجب أن يوجدوا للنسار جزءا من الأرض. وكذلك إن جعلوا هذه السطوح منقسمة ، وجب أن يمكنوا من إيجاد كل عنصر في العنصر الآخر.

قالوا: وأما السهاوى فيحيط به اثنتا عشرة قاعدة مخسات، كل مخس مؤلف من خسة مثلثات .

ويشبه أن يكون داعيهم إلى ذلك شدة حرصهم على العاوم الرياضية وإيضاح المذاهب فيها لهم ، وانغلاق الطبيعة عليهم ؛ إذ كان نظرهم في الطبيعيات ، والزمان

١.

<sup>(</sup>١) م ، ط : مِكُون (٢) ب : المثلثبة // م ، سا : تاليغاً // م : يكون منها

<sup>(</sup>٤) ب، ط:وأما النارى//د . صورته // م، ط: فيكون(٦) ط: فهو الذي .(٨) م: الذي

<sup>(</sup>٩) م: الأرض (١٢) د : يتمكنوا // ط: اتخاذ (١٤) ب: اثنا عدر ، د : عدر قواعد

<sup>(</sup>١٠) سا: ثلاثة (١٧) د : المذهب//م ، د : إذا كان

ذلك الزمان والفلسفة فى الابتداء نظر المبتدى والشادى . والذى لم يتمرن ويتدرب فهو بعد فى الأمانى ، فراموا أن يتأولوا المشكل من الواضح .

وهذه المخمسات الحمسة ستقف عليها في إحدى الجمل الرياضية في هذا الكتاب. ويشبه أن يكون في تكثير العناصر وتوحيدها مذاهب كثيرة غير ما ذكرناها لم تحضرنا في الحال.

وأما أصحاب الأجرام الغير المنجزئة فإن الفيلسوف الذي هذب مبادئ هذه الصنائع فقد أسهب يثني عليهم ، ويقرظهم ، على تخطئته إياهم ، ويقدمهم على سائر الطوائف ، وخصوصاً على أصحاب السطوح ، قائلا إنهم أخذوا مبادىء محسوسة مقرا بها و نسقوا عليها القول نوعا من النسق ، ثم حافظوا على أصولهم ، ولم يزيغوا عنها في أكثر الأمر . وذلك لأنهم اعترفوا بوجود الحركة ، ثم صاروا إلى إثبات الخلاء ، لا كالذبن أخذوا أخذا مسلما أن لا خلاء ، وأوجبوا منه أن لاحركة . وذلك أن هؤلاء ساعدوا أولئك على ما وضعوه مسلما من أن الحركة والقسمة متعلقة بالخلاء . نم كان وجود الحركة أظهر وأعرف من عدم الخلاء ، لأن هذا لا يشك فيه صحيح الرأى ، وفي ذلك موضع شك أظهر وأعرف من عدم الخلاء إنما هو بجنبته أوضح من جنبة تشبث أولئك . فقد فاقوا أولئك في هذا الاختبار .

ومن هناك قالوا: إن مالا خلاء فيه فلا يتكثر، ولاينقسم . فكل جزء لاينقسم، وفاقوا أصحاب السطوح بأن أصحاب السطوح قد تذبذبوا، وانبتوا في الوسط: وذلك

<sup>(</sup>۱) م: \_ ذلك الزمان // ب، ط: لم يتدرب ولم يتمرن // سا: هو (۲) م، د: فرموا // م: يأولوا، وفي ط: يتناولوا //م:الشكل (٣) م، ط: المجلمات (٤) م: ذكرناه (٥) م: يحضرنا، وفي ط: يتناولوا //م:الشكل (٣) م، سا: فير (٧) م، ب: لقد // ط: حتى يتني // م تخطيه، وفي ط: تخطيه، وفي ط: تخطيه // سا، ط: تقدمهم. (٨) د: \_ على (٩) م: خاضوا (١٠) سا، بنا خذوا حدا // د: فأجبوا، (١٢) م: وصفوه // د: أن // م: القسر بنا المناول (١٣) ط: أعرف واظهر (١٤) م: بجنبة // م: \_ من // م: هؤلاء (١٥) سا: الاختيار (١٣) د: ولا يشكسر // د: وكل: (١٧) م، د: وقالوا د: فأثبتوا

لأن نسبة الأجرام إلى السطوح هي كنسبة السطوح إلى الخطوط ، وكنسبة الخطوط إلى النقط ، وإنه إن صح تركيب الأجسام من السطوح فلا مانع من تركيب السطوح من الخطوط والخطوط من النقط . فإما أن يبطل تركيب المتصل من الغير المتجزئات ، وإما أن يقال بالتركيب من النقط . فإن بطل التركيب من النقط ، فقد بطل التركيب من سائر مالا يتجزأ ، من النحو الذي تركب عليه . وبتى أن الجسم يتناهى في القسمة إلى أجسام لا تنجزأ ، وإن صح ذلك النحو من التركيب فالنقط هي الأوايل لا السطوح . ولأن تؤلف الأجسام من أجسام لا تنجزأ صلابة ، لا فقدان اتصال ومساحة ، أقرب إلى الصواب من أن تؤلف عما لا اتصال له في جهة التأليف .

وهؤلاء أيضاً فقد بذوا عنده سائر الآخرين فى أن كان لهم سبيل إلى التفرقة بين الكون والفساد والاستحالة ، ولم يكن لأو لئك المذكورين .

فأما حجة هؤلاء فقد ذكر ناها فيما سلف ، وأومأنا إلى سبب الغلط فيها .

 <sup>(</sup>۲) م: إن (۳) م: \_ والحطوط من //م: غير (١٠٥) « من النحو الذي» إلى قوله: إلى أجسام لا تتجزأ . (۷) م، ط: يؤلف // د: تؤلف من (۸) سا، د: مما الدي الكون والاستحاله (۱۱) د: \_ سبب

#### الفصل الثالث

# فصل في نقض حجج المخطئين منهم

قد بتى الآن أن نشير إلى سبب الغلط في حجة حجة من الحجج المقتضية .

أما القائلون بالكون والتداخل، وأن الكون ظهور الكامن، فالسبب فى غلطهم هو ظنهم أنه إذا كان مسلماً أن الشيء لايكون عن لاشيء فقد صح أن كل شيء يكون عن مشابهه فى الطبع، وأنه إذا كان مسلما أن لاشيء لايكون موضوعاً لشيء استحال أن يكون الشيء عن لاشيء.

أما الأول فلنضعه مسلما، فيجوز أن يكون الشيء لم يتكون عن لاشيء، ولكن ١٠ تكون عن الشيء، لكن عن شيء ليس مثله في النوع ولامشابهه في الطبع، ويكون مع ذلك لم يتكون عن لاشيء.

وما قوله فى البد والرجل وفى البيت وفى الكرسى ؟ هل هذه الأشياء متكونة عن لاشىء ؟ فإن كانت عن شىء ، فهل ذلك عن لاشىء مثل أن كانت عن الوجه ، فهل ذلك الشىء مثل أم ليس بمثل أو ليس يمكن أن يقال إن الوجه متكون عن الوجه ، والكرسى هن الكرسى ، تكونا بالحقيقة إلابا لعرض ، وعلى أن الشىء عن الشىء يقال كما يقال إن الكرسى

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الثالث (٤) ط: فقد // ط: نشير أيضا // ط: المقتصة (٦) د: هوظنهم بأنه// د: لا يكون عن شيء (٧) م: مشابهة // م: اللاشيء (٩) م: فليضعه ،وفي د: فلنصف (١٠) م، ب، د: يكون //ط: لكن يكون // سا: ليس // د: مثله // م، د: مشابهة (١٠) د: لم يتكون من الشيء (١٢) م: وما قولهم // د، سا: وأما قوله، // م، سا: روفي البيت//سا، ط: وهل (١٣) د: فإن كانت عن لاشيء (١٤) م: مثل (الثانية) (١٥) د: يكونا.

عن الخشب ، وهو غير شبيه . وكيف يكون الموضوع شبيهاً بالمركب منه ومن الصورة ، وقد تكوَّن كما تكوَّن عن شيء قبله بطلت صورته لقبول صورة هذا ، كما يتخذ من الباب كرسى، فيكون ليس أيضاً عن الشبيه .

وأما المقدمة الأخرى ، وهي أن لاشيء لايكون موضوعاً للشيء فإنما يصح هذا إذا قيل إنه كان عنه ، وهو موجود فيه . وأما إذا كان الوضع أن الشيء كان من لاشيء ، أى بعد لاشيء لم يصر لاشيء موضوعاً للشيء، والأولى أن يقال حينئذ لا عن شيء، حيى لاتقع هذه الشبهة . على أنه ليس نقيض قو لنا إن الشيء كان عن الشيء هو أن الشيء كان لا عن شيء ، أو كان لاعن شيء ؛ بل إن الشيء لم يكن عن شيء. وهذا إذا كان الشيء مرادا به أمراً بعينه . وأما إن كان مهملا فلا نقيض حقيقياً له ، وإن كان يمغي العموم ، حتى يكون كأنه قال كل شيء يكون عن شيء ، فليس نقيضه أن الشيء لأيكون عن شيء . وذلك لأن معني هذا أن كل شيء لا يكون عن شيء . وهذه المقدمة ضد الأولى ، لانقيضها .

وأما الحجة التي يشترك فيها مثبتوا أسطقس واحد ، وهي أن هذه المسهاة بالأسطقسات يتغير بعضها إلى بعض ، فلابد من شيء ثابت ، فإنما أثبتت لهم أن شيئا مشتركا ، ولم تثبت أنه جسم طبيعي ذو صورة مقيمة إياه بالفعل، حتى يطلب بعد ذلك أنه أى الأجسام، وترجم فيه الظنون؛ بل يجوز أن يكون ذلك الشيء جوهراً قابلا لصورة واحدٍ من العناصر يصير جسما طبيعيا بنلك الصورة، وإذا سلخها أكتسب أخرى .

<sup>(</sup>٢) م : وقد يكون // م : بقبول (٣) سا : كرسيا // د : أيضا ليس .

<sup>(</sup>٤) م: اللاشيء / / م: موضوعا لشيء / / ط، د، ب: \_ فاتما يصح (٥) م: عن لا.

<sup>(</sup>٦) م : لم يضر اللاشيء //م + لا يكون//د : فالأولى //ط: + لا يكون موضوعاللشيء إذا قبل

<sup>(</sup>٧) م ، ط: يقع / / سا : على أنه لا يقتضى (٨) ب: كان لا شيء أو كان / / د : لو كان

<sup>(</sup>٩) سا.ب : أمر // ط:وأما أنه إن // سا ، د م: حقيق (١٠) د : نقضه،وف سا : يقتضيه // م: إذ الشيء (١١) م: ذلك أن (١٢) م: يقتضيها (١٣) د: فأما الحجة // ب: استقس // د:

<sup>—</sup> المساة (١٤)ب: بالاستقصات // سا ، د: أثبت (١٥) م، ط : يثبت // م : متيمة له//سا: بطلت

<sup>(</sup>١٦) طُ : أَمَن أَى // م : يُرْحم (١٧) سا ، ط سلختها اكتسبت

ثم مرجح الماء من بينهم ، لما فيه من قبول الشكل ، يفسد اختياره الماء لما فيه من التخلية عن الشكل . فإن جعل تكاثفه حافظاً للشكل فقد جعل تكاثفه مزيلا عنه الصغة التي لها صلحت للأسطقسية ، ومرجّج المواء مخاطب بمثل ذلك . ومرجح الأرض يفسد مقدمته لما في الأرض من امتناع الاجتماع بعد الافتراق والامتناع عن قبول الشكل ، وأنه ليسكل متكون فإنما الأرضية غالبة عليه .

فههنا متكونات هوائية ومتكونات مائية . وكثير من المتكونات لايرسب في الماء ، ولو كانت الأرضية غالبة لرسب جميعها . ومع ذلك فليس إذا رسب كل متكون دل على ذلك أكثر من أن الأرضية غالبة فيه ، ولم يدل على أن لاخليط للأرض فيه . فإن الغالب غير المنفرد فربما كان امتزاج من عدة ، وواحد منها غالب بالقوة أو بالكية .

وأما القائلون بترجيح النار فقد اعتمدوا فيه الكبر، وظنوا أنهم صححوا الكبر المسموات وعظمها . فما يدرينا أن السموات كلها نارية حتى عسى أن يصح ما يقولونه؟ وما الذي يعجب اختصاص النار بالعنصرية لحاجة الكائنات إلى الحرارة . كأنها لانحتاج إلى اعتدال من الحرارة بمزاج البرودة ؟ وأما في أن النار قد بمخض ناراً من أنها هي العنصر ، فإنه إن كان الما. ناراً مستحيلة ، أو كانت الأرض ناراً غير محضة ، فيكون من النار ماليس بمحض . وأما إذا أخذت النار التي هي مجاورة للفلك فالذي يدل على محوضتها يدل أيضاً على محوضة الأرض المجاورة للفلك فالذي يدل على محوضتها يدل أيضاً على محوضة الأرض المجاورة للفلك فالذي يدل على محوضتها يدل أيضاً على محوضة المرض المجاورة للفلك فالذي يدل على محوضة من أن يكون كل واحد من هذه أسطقسا ،

<sup>(</sup>۱) د: الشكل بعنه اختيار (۲) م: عن المشكل // د: فان جعله (۳) ب: أنتى بها // م: أصلح // ب: للاستقصيه . (٤) سا: تفسد // م: من قبول (٥) د: \_ عليه . (٦) د: + ومتكونات هوائية // ب: فكثير // د: المتكونات الأرضية (٨) م: دل على ذلك // ب: الأرض (٩) سا: المفرد (١١) م: فيها // د: الأكثر (١٢،١١) سا، ط: الكثرة بكثرة (١٢) م: فمن يدرينا هوفى د: ومايدرينا (١٤) ط: يحتاج (٥١) م: محضت // سا، ب ، د: أنه هو // ط: العنصرية (١٧،١٦) سا: أحدث النار م: \_ التي (١٨) م: \_ من // ب: استقصا وفي ط: الاسطفسات

لكن الواقع في جوار الفلك لايرتفع إليه من البواقي مايشوبه ، وأما التي عند المركز فإن الشعاعات الفلكية والتأثيرات الساوية تمزج بعضها ببعض بما يفيض من المياه ، وما يصعد من الأبخرة والأدخنة الدائمة الحدوث ، فلا تبقى صرفه . وهذا لا يستبين من أمره أنه ممتنع محال .

وأما القائلون بالبخار لأنه متوسط بين العناصر و نسبته إلى الأطراف البعيدة نسبة واحدة ،وإن كانت مختلفة ، بالنخلخل والنكائف ، فهن سلم لهم أن الشيء ، إذا كانت نسبته إلى أشياء أخرى هذه النسبة كان أولى أن يكون عنصراً . ولوكان هذا حقاً كان كل واحد من العناصر بهذه الصفة ، وذلك لأن الهواء أيضاً إذا يبس كان ناراً ، وإذا يبس أشدكان أرضاً ،وإذا بردكان بخاراً ، وإذا برد أشدكان ماء .ولا فرق إلا أن الانتقال هنا بغير متقابلين ، وهما النكائف والنخلخل ، والانتقال ههنا بغير متقابلين . . إلا أنه ليس بيناً بنفسه أنه يجب أن يكون المتوسط الذي ينتقل إلى الأطراف بمتقابلين هو الأسطقس الأول ، لاغير .

على أن البخار ليس شيئاً إلا ماء قد تفرق وانبسط ، كما أنه ليس الغبار والدخان إلا أرضاً تفرقوا نبسط .وليسهو عنصراً خامساً ، أو بعنصر خامس ، بل هو فتات بعض العناصر وبثاثته ، مع بقاء نوعه . وإنه لو انسلخ نوعه فى ذلك الطريق لانسلخ إلى ١٠ الموائية لاغير ، ولم ينسلخ إلى البخارية .

ولا يُلتفت إلى ما يقوله من يظن أن الأسطقس لا يستحيل إلى آخر إلا بتوسط،

<sup>(</sup>۱) د: جواز (۲) م، ط: يمزج

<sup>(</sup>٣) ب : من الأدخنة والأبخرة // م ، ط:يبق (٦) م : وإن كانت مختلفة نسبة واحدة .

<sup>(</sup>۸) م: بهذا (۹) م: وإذا برد كان بخارا //ط: فلا (۱۰) د: والتحليل (۱۱) سا: تنتقل إليه (۱۲) ب: الاستقس (۱۳) م: يفرق(۱۴،۱۳) م: بكا أنه ليسالغبار والدخان إلاأرضا تفرق وانبسط (۱۶) م: فليس (۱۵) د: وثباته (۱۳) م: يسلخ (۱۷) ٤ ط: ظن//ب: الاستقس//د: إلى أجزاء

فلابد من بخار. فإن المسألة مع البخارية قائمة . ويلزم أن يكون بين كل أسطقسين وسط آخر ، وليس كذلك ؛ بل الحون أمر يكون دفعه بلا توسط ؛ بل البخار مثل الغبار إلا أن البخار والدخان إنما تفرقاعن سبب حار ، والغبار عن سبب ساهك . فإذا جعل البخار متوسطا فبالحرى أن يجعل الدخان متوسطا ، إن لم يجعل البخار متوسطا من العناصر ، لأنه ظاهر من حاله أنه متفرق فقط ، وتصير حينئذ الأجسام المعتبر فيها هذه المناسبات منة . فلا يكون البخار وسطا بين العناصر ؛ بل ليس البخار من حيث هو بخار وسطا بين الماء والهواء ، وإلا لكان مكانه الطبيعي فوق مكان الماء دون مكان المواء ، فلا يكون خارقا بحركته الهواء ، والهواء نفسه لا يتحرك في الهواء ، بل يقف بالطبع ، ولو في أقرب حيزه من الهواء .

افإن قيل: فلأن لا يخرق الهواء ، وهو ماء ، أولى .

فنقول: إن الماء يعرض له أن يقسره الحرّ بالتحريك إلى فوق، وربما قسر أجراما ثقل من الماء ، كقطع خشب راسبة إذا اشتعلت أصعدتها النار القوية في الجو .

وليس هذا حكم البخار فانه ليس يكون البخار ، على قولهم ، شيئا عرض له عارض حرارة مصعدة ، بل جوهر البخار هذا الجوهر ، ومعنى اسمه هذا المعنى ، حتى إذا بطل عنه هذا المعنى لم يكن إلا ماء قد كان قسر على التصعد . فان لم يكن ذلك له بالقسر كان بالطبع . فكان يجب أن لا يكون مكانه الطبيعى إلا فوق الماء دون المواء ، فما كانت حركته الطبيعية تجاوز ذلك الحد ، وتخرق المواء ، فإن كان هذا التصعد والسخونة عارضين للبخار ، بحيث لو زالا بقى البخار ، فالقول ما قلناه من أن البخار ماء مبثوث .

 <sup>(</sup>١) ط، د: البخار //ب: استقصین (۲) م: لیس // د: أو یکون دفعه .

<sup>(</sup>٣) د : يفرق // ط، د: إلى يفرق عن//سا : وإذا //ب وإن// سا : نجعل(٤،٥) د: بين العناصر // م : فيفرق فقط // م، ط : يصير//سا : - الأجسام // م : الممتبرة (٦) د : «منه» بدلا من ستة //ط: ولا يكون/(٧) سا: متوسطا//م ط : وسط//م: كان مكانه (١١) د : الجزء ط : قسر الحر // د : « آخر إما » بدلا من « اجراما » (١٢) د : أصعدها //م : بالقوة (٣١) م : بأنه (١٤) د : بل جور (١٥) د : وقد كان (١٦،١٥) سا . بخ : بل كان بالطبع (١٦) ط : مكان // د : فلما كانت (١١) م ، ط : بجاور ... ويحرق

وأما القائل بالمحبة والغلبة فلأنه لا يرى كونا ، ولا فسادا للعناصر ، ثم ينسى ذلك ، فيجعل العناصر قد تستحيل عند غلبة المحبة وتأحيدها إياها ، وجمعها لها كرة هى مخالفة في الطباع للعناصر . وكذلك تستحيل الكرة ، فتتفرق إلى العناصر . فيكون الاجتماع عنده يردها إلى المادة المشتركة لا محالة ، ويفسخ عنها صورة العناصر ، ويكسوها صورة السكرة ، والافتراق يخلع صورة الكرة عنها إلى صورة العناصر . ويلزم من وجه أن يجعل المحبة محركة حركة خارجة عن الطبع ، وهي طبيعة التحريك عنده .

أما أنه كيف تصير علة لذلك فلأن الطبيعي من حركات العناصر عند الجميع، وعند قائل هذا القول، يوجب تباعد بعضا عن بعض، ومفارقتها بأن تنزل الأرض، وتصعد النار، وإذا تحركت إلى الاتحاد فقد أخرجت عن طبيعتها. والمحبة أيضا، تصير عنده مفرقة، ويتحاشى من ذلك.

أماكيف يلزم أن تكون مفرقة فلأنها تفرق بين المادة وصور العناصر ، فتكون قد فرقت بين ما هو أشد مجاورة من مجاورة الأجسام المتلاقية أو المتصلة بعضها ببعض . وأيضا فلإنها لا تجنمع إلا فرقت أى جمع نسب إليها .

وأما القائلون بالأرض والنار فقد أضلهم ظنهم أنه لا استحالة إلا على طريق الاستقامة . وهم ، مع ذلك ، يسلمون أن الماء له استحالة إلى جهة الأرض ، وأخرى ١٥ إلى جهة الهواء والنار . فلو كان اعتبار الاستحالة مقصوراً على استقامة من جهة إلى جهة ، من غير انعكاس ، لكانت المائية إنما تنجه في استحالتها مثلا إلى الهوائية وإلى النارية ، ولا تنعكس ، حتى تكون الهوائية تنجه إلى المائية ، والمائية إلى الأرضية .

<sup>(</sup>۱) م، د: فإنه لا يرى .(۲) م، ط: يستحيل // ب، سا: \_ لها (۳) م: فيفرق، و في سا: فيتفرق (٤) د: عند (٦) د: طبيعته (٧) م، ط: يصبر // د: فذلك لأن (٨) م، ط: ينزل (٩) ط: ويصعد // ب: الايجاد // ط: خرجت (١٠) م، ط: يصبر (١١) م، ط: يكون //سا: فلا يفرق/م: والصورة //سا: صورة //ط: الصورة التي للمناصر. (١١) م، ط: فيكون (١٢) م: تفرقت // د: \_ هو// د: والمتصلة (١٣) م، ط: يجتمع . (١٧) د: \_ مثلا (١٨) م: الأرض بدلا من « الأرضية »

فإذا كان كذلك فلا واجب أن تكون النار تأخذ في استحالتها ، لو كانت مستحيلة إلى عنصر آخر أخذا مستمرا في استقامة استحالة الهوائية إليها ؛ بل يجوز أن يكون بعكس ذلك ، وهو الذي يتصل باستمرار استقامة استحالة الهوائية إلى المائية ، حتى تكون النار منعكسة باستحالتها إلى الهوائية .

\* \* \*

وأما المقتصرون على الأرض والماء فقد جعلوا العنصر هو البرد. ومعلوم أنه لا متكون عن مجرد ماء وأرض إلا الطين ، وأن أصناف الطين لن يستغنى في تميز بعضها عن بعض عن مخالطة الحار الطابخ . وليس إذا كان للمركب شيء به يقبسل الصورة ، وشيء به يحفظ فقد كنى ذلك ، فإن أقل ما يحتاج إليه المركب هو الشكل والتخطيط ، بل قد يحتاج إلى قوى وأحوال أخرى ، خصوصا في النبات والحيوان . ولا شيء كالحار الغريزى في إعانة القوى على حفظ النوع والشخص .

فأما أصحاب السطوح فقد غلطوا ؛ إذ ظنوا أن الانفعال أولا هو فيما يلى الشيء أولا ؛ بل الانفعال فيا من شأنه أن ينفعل . ولو كان كذلك لكان السطح يتحرك من محرك الجسم بالملاقاة قبل الجسم ، وكان البياض أيضا يسخن قبل الجسم ، ولكان يجوز أن تكون نفس الماسة منفعلة بالسخونة ، إذ هي مؤدية إلى ذلك ، وبها تنفعل .

<sup>(</sup>۱) د : فلا أوجب (۲) د:العنصر الآخر (٦) سا : \_ جعلوا (٧) م ، ط : لا يتكون // د : «أن يشفق» بدلا من « لن يستغنى » //د : «غير» بدلا من « تميز» (٨) م : الطافح // د : فليس //م:المركب // د: ـ به(١٢) م : الأفعال . (١٤،١٣) د : تحرك الجسم (١٤) ط ، د : بالملاقات (١٤) م ، ط : يكون //م ، ط ، د : ينفعل .

#### الفصل الرابع

# فصل فى إبطال قول أصحاب الكمون ومن يقرب منهم ويشاركهم فى ننى الاستحالة

وإذ ليس نقض القياس المنتج لمطلوب ما كافيا فى نقض المطلوب نفسه . وكيف وربما أنتج صادق عن مواد كواذب ، وربما أنتج صادق لا عن قياس صحيح فى صورته ؟ فبالحرى أن نشتغل بنقض مذهب مذهب نفسه لنتوصل من ذلك إلى تحقيق النفرقة بين الكون والفساد وبين سائر الحركات ، ونستعد لتحقيق القول فى عدد العناصر وطبائعها ، وفى الفعل والانفعال ، والامتزاج .

ولنبدأ بمذهب أصحاب الكون:

أما الطبقة القائلة منهم إن فى كل جسم مزجا من أجزاء كامنة لا تتناهى ، فيكذبهم ما علم قبل من امتناع وجود جرم متناه مؤلف من أجزاء فيه بلا نهاية ، كانت أجراما أو غير أجرام ، كانت متساوية الكبر ، إن كانت أجراما ، أو مختلفة .

وأما القائلة منهم بتناهى ذلك ، مجوزة أن يكون عن كل ماء نار أو أرض أو غير ذلك ، على سبيل الانتقاض ، فيفسد مذهبها أحاطتنا بأن الماء إذا انتقضت عنه الأجزاء .

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الرابع (٤) سا: ويشاكلهم (٥) سا: كيف (٦) فى م: وربما أنتج صادق عن مواد كواذب// مكررة (٧) م: يشتغل // م: \_ مذهب//م: لبتوصل (٨) ط: ويستحق لتحقيق (١١) سا، د: الطائفة // م، ط، د: لا يتناهى (١٢) م: ما قيل، وفى ب، ط: ما علم من قبل // م، ط: مؤلفا (١٣) ب: متسارية السكم (١٤) م: القائل . . . . بجوزا، وفى ط: مجوز // ، سا، د: وأرس (١٥) سا: الابتعاض // م، ط، د: مذهبه .

النارية المتناهية بقي هناك ماء ، إن استحال ناراً لم يكن كون كل نار عن ماء إنما هو بسبيل الانتقاض والتميز ، بل على سبيل سلخ الصورة ؛ وإن امتنع عن الاستحالة لم يكن كل ماء من شأنه أن يكون عنه نار أو هواء . وأن اضطر إلى أن يقول إن هذا الاختلاط بحيث لا يتأنى كال التميز فيه ، لم يخل إما أن يكون جميع الأجزاء النارية التي في الماء والهواء سواء في شدة الملازمة للأجزاء المائية ، أو بعضها ألزم ، وبعضها أسلس طاعة للتميز . فإن كان الجميع سواء في ذلك ، وجازت المفاصلة على جزء جازت أيضا على كل جزء . وإن كان بعض الأجزاء ليس من شأنه أن يفاصل فإن كان ذلك لطبيعة النارية فالآخر مثله ؛ وإن كان لطبيعة مضافة إليها فهو غلط آخر ، والكلام عليه، وفي مخالطنه ومفاصلته ثابت . ومع ذلك ، فيبقى الذي لا يفاصل في طائفة من الماء تصير به تلك الطائفة ماء لا يتكون عنه نار .

وأما إن قيل أن الماء يتكون عنه نار أوهواء إلى أن تنميز الأجزاء المائية ، ويبقى ماء صرفا لايتكون عنه نار بعد ذلك — وهو قول غير قرل المخاطبين في هذا الوقت — فلا يلزم هؤلاء شيء مما قلنا ألبتة ، وكانت مخاطبتهم من وجه آخر، وبالكلام المشترك المخاطبة جميع من رأى أن الأشياء التي نسميها نحن الاستحالة ، إنما هي بروزمن الكوامن، أو مداخلة مبتدأة . وذلك لأن الماء إذا سخن لمجاورة النار ففيه ظن من يرى أن ناريات فيه قد برزت ، وظن من يرى أن ناريات قد نفذت فيه ، وداخلته من النار المجاورة .

والشركة بين المذهبين إنما هي في شيء واحد ، وهو أن الماء لم يستحل حاراً ،

( 1

 <sup>(</sup>١) د : هنالك
 (٢) م : الانتقاص في النميز // ط : النميز .

 <sup>(</sup>٣) سا : ناراً . د : وإن (٤) م : النميز // سا : نحلو // وق م ، ب ، سا ، ط ، فلم يخل

<sup>(•)</sup> م ، ب : أوالهواء//ط ، د : سواسية // د : شد//م : سا ، ب : شدة الملاقاة // سا : الأجزاء // م ، ب : للتمييز //م : سواء (٦) سا ، ب ، د : جاز (٧) ط : الأجزاء إلى منه .

<sup>.</sup> (۸) د : کانت // م : خلط//م : علیه فی (۹) ط ، د : یصبر (۱۰) سا:ناراً (۱۱) م : ۔إن .

<sup>(</sup>۱۳) م: قلناه // د: وما الكلام (۱٤) د: يه + على // سا، د: استحالات // ط: إنما هو // ط: ببروز (۱۵) م: مجاورة، وفي ط: بمجاورة (۱۲) سا: وقد//سا: ترى // ط: فقد // م: يقذف (۱۷) ط: إنما هو//ط: يستحبل.

و لكن الحار ناريخالطه والفرق بينهما أن أحدهما يرى أن النار قدكانت فى الماء ، لكنها كانت كامنة ، والثانى أن النارلم تكن فيه ، و لكن الآن قد خالطته فيجب أن نوضح فساد كل واحد من المذهبين .

فأما المذهب الأول فما يوضح فساده تأمل حالهذا السكون وما معناه. فإن جوزوا فيه تداخل الأجسام فقد ارتكبوا المحال الذي بان فساده من كل وجه. وإن لم يجوزوا ذلك، ولكن أومأوا إلى مجاورة، ومخالطة تكون، ويكون الكامن هو المستبطن من الأجزاء، وهذا الاستبطان لا يعقل منه إلا انحصارها في باطن الجسم وبعدها عن بسيطه وظاهره، فيجب أن يكون باطن الماء مكانا للكامن من النيران، وتكون كيفية ذلك المكان مثل كيفيته الماء المسخن الذي لا يفعل تسخينه أمراً غير إبراز الكامن فيه إلى ظاهره، بل يجب أن يكون أسخن من ذلك بكثير، وذلك لأن الكامن فيه إلى ظاهره، بل يجب أن يكون أسخن من ذلك بكثير، وذلك لأن الانحصار في الباطن أجمع من الانتشار في الظاهر، والمعول على تصديق هذه القضية وتكذيبها واحدة متشابهة.

وكذلك حال الأجسام السود والبيض ، والحلوة والمرة وغير ذلك ؛ فإنها يوجد منها ما يقبل الاستحالة إلى الضد ، مع دلالة الحس على تشابه أجزائه ، وأنه إذا استحال ، أيضاً إلى الضد لا يكون ذلك بأن يبرزشىء إلى الظاهر ، ويكمن ضده فى الباطن ، بل يكون إذا سخن أيضاً ظاهر البارد فإن باطنه أيضاً سخين . فإن كان الكامن كافياً

<sup>(</sup>۱) // ، ط يخالطه //م ،ط:قد كانت (۲) م ،ط: يكن //د: خالطه (٤) سا: وأما // م: يوضح // ط ، د:يبين فساده . (٦) م: مجاوزه // م ، ط: يكون //سا ، ط: وتـكون الـكامن (٧) د —: «من الأجزاء »ط ، سا فهذ (٨) م: بسيطة // م ، ط: ويكون

<sup>(</sup>۸) م: + باطن الماء مكانا للسكامن من النيران ويكون (۹) م، ط: الثانية كيفيته (۱۰)م: وذلك (۱۱)م ـ في الباطن//م، ط: المقول (۱۲) ب: + على . // ب: هو + على أرب: وأى جزء وحد، وفي ط: وأى جزء في الباطن //د: في طبيعة (۱۵) د: \_ ما (۱٦) د: ويمكن ضده (۱۷) م: \_ بل ، وفي ط: بل يمكن أن يكون، وفي د: بل يمكن إذا (۱۷) ب: \_ وإن

بالمداخلة التي هي محالة ، فيجب أنها إذا انفكت حتى يخلص البارد من الحار ، والحار من البارد ، أن تأخذ في كل حال مكانا أعظم وليس كذلك . فإن الانفكاك الذي يخلص الحار ظاهرا من البارد قد يتبعه ويلزمه العظم . وأما الانفكاك الذي يميز البرد فإنه ينقص الحجم نقصانا بينا للحس: فإن كان ظهور البرد يوجب فرط مداخلة ، وللداخلة توجب زيادة خفاء ، فيكون الاستعلان استخفاء .

على أن المداخلة تقضى على المتداخلين بحكم واحد . فا إن حكم كل واحد منهما من الآخر حكم الآخر منه .

وإن كان الكامن كامنا بالمجاورة فلا محالة أن للكامن حيزا يختص به ، وأن الكامن باطنه ضد ظاهره ، أعنى باطنه الجرمى وليس هذا بموجود في الحس ، وليس هذا الوجود إلا وجودا حسيا . فليس هذا بموجود أصلا . ثم ما بال الماء مثلا إذا أراد أن يبرز الكامن منه من الهواء احتاج ذلك الهواء إلى مكان أعظم من المكان الذى احتاج إليه وهو في الماء ؟ ومعلوم أنه إذا كان على حجمه وقدره المتقدم لم يحتج إلا إلى مثل مكانه . فلا يخلو إما أن تزداد تلك الأجزاء حجا ، أو يحدث هواء جديد ، أو يقع خلاء .

لكنها إن ازدادت حجا فقد يعرض للأجزاء المذكورة أن تنفعل بغير التميز ، وهذا خلاف أصل المذهب . ولا محالة أن ازدياد حجمها تابع لانفعال يعرض لها ، أو مقارن يقارنها . وظاهر أن العلة لذلك هو التسخين ، وهذا إثبات للاستحالة . وليس للاستحالة عندهم وجه إثبات .

وإن صار الهواء أكبر هواء مضاف إليه حدث فقد حدث هواء جديد ؛ ولزم

10

<sup>(</sup>۱) سا : مخالطة محالة // م : \_ والحار سا : فإنه (۲) د : فليس (۳) م : فيتبعه وف ( ب ) : فقد يتبعه (٤) م : نقصا (٥) د : مداخلته // م : حقا (٦) بخ : تفضى إلى // (٨) ط : فإن ، ب : وإذا كان (الأولى والثانية) (٩) د : الموجود (١١) ب : فيه من (١٢) م :قدرة (١٣) م ، ط : يزداد . // سا . هواءاً جديداً (١٤) سا . ويقع // ب : وإذا كان // (١٥) م : فقد عرض // د : \_ فقد // ب : فكان يعرض وفي ط . نعرض وفي سا . عرض // (١٥) م : فقعل // د : تغير //م : التمييز (٧) ب ، د : \_ أن // م : فليس (١٩) م : ويلتزم

القول بالكون مع القول بالاستحالة . وكذلك الاعتبار العكسى إذا حدث من الحار بارد ، وطلب حجا أصغر .

وأما الخلاء ووقوعه فلا هو حق ، ولاهم يقولون به . ونحن نشاهد مشاهدة لا يمكن دفعها من استحالة الماء اللطيف حجرا صلدا وهو أرض أو أرضى . فإن كانت هذه الأجزاء الصلبة موجودة فى الماء كامنة فكان يجب أن تفعل فى الماء من الخثورة مايفعله سحقنا هذا الحجر وتهييئنا إياه وفرجنا إياه بقدر من الماء المقطر المصعد الصافى قدره أضعاف ذلك . وكما أمعن هذا المزج وزادت الأجزاء تصغراً ازداد الماء خثورة . فكان يجب أن يكون فى شىء من الماء الأول ، ظاهره أو باطنه ، خثورة ما لا أقل من الخثورة التى نجدها عند مزجنا إياها به .

وكذلك قد يمكن أن تنخذ مياه حارة محل الحجارة مياها سيالة فى الحال . ولا والمادة مشتركة قابلة لكلا الأمرين ؟ فأين هذه الأجزاء السيالة من الحجر فى باطنه أو ظاهره ؟ وهل أكبر ما يظن بالكامن أنه مغلوب ، فكيف صار غالباً ولم تحدث له زيادة باستحالة أوكون . فإن كانت الأجزاء الرطبة مغلوبة المقدار فى الحجم ، فكيف صار مقدارها غالبا عند الانحلال ولم يحدث شيء ؟

وإن كانت مساوية معادلة ، وكانت مغلوبة فى الظاهر فلم ليست غالبة فى الباطن . و إن كانت النار الباطنة هى الجسم الذى لا يحرق ولا يسخن ، ثم إذا جاوزه فغلب فأبرزه صار محرقاً مسخنا ، والماء الباطن على صفة أخرى فقد ثبتت الاستحالة له ؛

<sup>(</sup>۱) ط: وهكذا الاعتبار (۳) م: \_ ووقوعه

<sup>(</sup>٤) طـ : رفمها (٥) سا : \_ كامنة // م ، طـ ، د : يفعل .

<sup>(</sup>٦) م : ـ الحجر وتهيينا (٧) م : تصغيرا (٨) م : خثورا //م : وكان (٩) سا : لا أول م : إيام (١٠) م ، ط : أكثر // سا : ما إيام (١٠) م ، ط : أكثر // سا : نظن //م ، ط : يحدث (١٣) ط : الرطيبة (١٥) د : متساوية // م : فالية (١٦) كان // سا ، د : هو (١٦) د : حباوره فغلب // ط : و غلب // م : و غلب // ط : و غلب // م : و غلب // م

إذ صار ما لا يحرق بكيفيته محرقا بكيفيته ، اللهم إلا أن يلتجئوا إلى أن الحركة تحرق بالشكل النافذ، فيتركوا قولهم .

وأيضاً فإن كل واحد من الأجزاء البسيطة في الخليط لا يخلو إما أن يكون مما لا يتجزأ أصلا كالنقطة ، فيلزم أن لا ينتظم منه ومن غيره متصل ، وقد فرغ من هذا . وإن كان جسما فيلزمه لا محالة شكل ؛ فإن لكل جسم طبيعي شكلا طبيعياً . ويلزمه أن يكون شكله مستديراً ؛ لأنه بسيط ضرورة ، ولأنه لا ينفعل ، فلا يغلب على شكله ألبتة . وإذا كانت أشكالها مستديرة لزم أن يقع هناك فرج خالية . وهذا مخالف للحق ، ولمذهبهم جميعاً .

ومما يجب أن يؤاخذوا به حال الكامن ، وأنه ما الذي يوجب بروزه ، أقوة طبيعية له ، فيجب أن لا يتأخر إلى وقت ، أو سبب من خارج ؟ وذلك السبب من خارج إن كان حركة فلا يخلو إما أن يؤثر فيه أثر أو يحدث فيه قوة حركة وانبعاث يتبع ذلك الآثر وتلك القوة حركة منه ، فيكون قد انفعل عندهم الشيء انفعالا في الأثر ، واستحال فيه ، وصحت الاستحالة ، أو يكون تحرك بلا أثر ينفذ من المحرك إلى المتحرك ، بل إنما يحرك بجذب أو دفع ، أو غير ذلك . فإن كان الجذب أو الدفع بحاسة وجب أن يكون المحرك إلى خارج قد نفذ أولا إلى غور الجسم فلاق كل جزء من الكامن الذي يبرز . فيجب أن يكون كل مستحيل عندما يستحيل من المجاورة .

<sup>(</sup>۷) سا ، د : یکون هناك (۹) ط : یؤخذو(۱) ، وفی « د » آخذوا // د : «بردا » بدلا من «بروزه» (۱۰) د : اهی قوة // ط : وقت ما // م : أم سبب (۱۱) د : \_ كان حركة و فی «سا» حركة + أو حركة ، // فی د : إن حركها ب ، د : فیها (۱۲) // م : \_ قوة . // د : قوة // سا : منها // م ، ب : عندها . (۱۳) م ، ب : \_ فیه ط : وصعت // م : یتحرك ، وفی « د » : قد بحركه // ب : یتقدمه

<sup>(</sup>١٤) سا، د : المحرك منه (١٥) م : والدفع. بغير مماسة // ط : بمماسته // ط : فقد . // د : ان كور الجسم (١٦) ط : جزء من المحرك في السكامن.

ونحن نشاهد أن مجاورة الحار تسخن ، ومجاورة البارد تبرد . ونعلم أن الكامن مكنه ، قوى كثيرة ، وإنما تقل فى الظاهر . فإن كان المبرز هو مجاورة الشبيه ، كيف كانت ، فلم لا تحرك الأجزاء الكامنة المتجانسة المتجاورة بعضها بعضا إلى البروز ، إن كان سبب البروز والظهور مجاورة الشبيه ؟ وإن كان المجانس ليس سببا للبروز لأنه مجانس فقط ، بل لأنه مجانس بارز فهو محرك نحو جهته ويميل نحو مقاربه ، فلأن ينجذب الكامن إلى مجاورة الأقرب إليه الكامن ، أولى من أن ينجذب إلى مجاور تحول بينه وبينه بالضد الآخر ، اللهم إلا إن قيل إن السبب فى ذلك أمران :

أحدها: هرب الضد الظاهر إلى خلاف جهة الضد .

والشانى : انتقال الضد الآخر الباطن إلى شبيهه الذى هو ضد الهارب .

فيجب أيضا أن يكون الظاهر البارزيهرب من الكامن اللهم، إلا أن يجعل الأغلب . الجذب . ومعلوم أن الذي يلى جسما من جهة واحدة يتحرك إليها بالاستقامة هو ما يساويه . تم إن فصل شيء فهو مباين لذلك خارج عنه لا ينفع أن يقال باشتداد القوى عند ازدياد المجاورات وهو استحالة ثم إن لم يكن الضد عند الاستحالة . يكن ، ولكنه يكون خالطا لضده مخالطة غالبة ، فإذا أراد أن يستحيل المستحيل محلل هو ، وفارق ظاهر المستحيل ، أو ظاهره و باطنه ، فيبقى الضد الآخر صرفا لم يخل إما أن يكون مع تحلله يسد ضده مسده أو لا يسد مسده . فإن لم يسد مسده وجب أن يكون كل مستحيل ينقص حجمه أو يكون كل مستحيل ينقص حجمه أو يكون كل مستحيل يتخلخل و ينتفش . وإن كان قد يسد ضده مسده ، على سبيل

<sup>(</sup>١) م، ط: يسخن . . . يبرد (٢) م: ممكنة كثير //ن:قوى كثير // د: مجاورة الشيئية (٣) د: يتحرك الأجزاء // م: المجاورة (٤) د: الشيئية (٥) م: إلى جهة، وفي د. إلى جهته // م: مميل // م: مقاومة (٦) د: منه إليه الكامن (٧) د: بالضد الظاهر

<sup>(</sup>٩) ب: شبه (١٠) سا، د: عن الكامن (١١) م: تحرك

<sup>(</sup>١٢) م، ب: نصل، وفي سا: فضل، وَفَى د: حصل // ب: هو. // ط: أو يتال، وفي ﴿ د ﴾ إذ يتال // سا: بانسداد. (١٤) ط: وإذا // د: فاذا أرادت

<sup>(</sup>١٠) م: فبقى // سًا : مع تخلله (١٧) م: يتحلل // م وينفس ، وفى سأ : يتفش

<sup>//</sup> م : \_ ضده .

الورود من خارج، لا على سبيل البروز، فلم صار الشيء الذي يبرد بعد الحرارة ينقص حجمه، اللهم إلا أن يكون الذي يتحلل حاره، ويظهر بارده لا يسد ضده مسده، ويكون الذي يتحلل بارده، بالضد وهذا تحكم .ومع هذا كله، فإن ذلك البارد يسخن مرة أخرى، والحار يبرد مرة أخرى، كل ليس دون الأول، ويجبأن يكون دونه بالنحلل صرفه ومحضه، أو ترك فيه من الضد شيئا يسيرا.

وأما المذهب الذي يخالف الكمون، ومع ذلك يشابه في أحكام، وهو أن الحار مثلا لن يبرد بالانكشاف عن بارد كمين ، ولكن يرد عليه من خارج ما يخالطه ، وهو بارد ، فيغلب عليه البارد ، والبارد لن يسخن بالانكشاف عن حاركين ، لكن يرد عليه من خارج ما بخالطه وهو حار ، وأنه ربما كان بعض الأجسام قوى القوة في كيفيته ، فيكون القليل منه في المقدار يظهر قوة كثيرة ، كمن يورد عفرانا قليلا على لبن كثير فيصبغه . فربما لم يكن للوارد كبير أثر في زيادة الحجم ، وكان له كبير أثر في زيادة الحجم ، وكان له كبير أثر في زيادة الأثر .

وقد يجوز أن يكون الضد الوارد طاردا لضده ، وربما احتاج إلى أن يطرد ما يساويه فى المقدار . وربما احتاج أن يطرد ما هو أكثر منه . وربما بق أن يطرد ما هو أقل منه ، حتى يظهر أثره . وربما لم يحتج أن يطرد شيئا ألبنة ، بل جاء بزيادة . وهذا المذهب ليس بمذهب ضعيف .

فما يدل على فساد هذا المذهب أن جبلا من كبريت تمسه نار صغيرة قدر شعلة

<sup>(</sup>۱) ط: ينتض (۲) م: يتحلل جاره // د: ينحل (۳) د: ـ والذي // د: تحلل، وفي م: يتحل // د: باردة لضد // م: يحكم // ط: ـ فان // (٤) د: برد (٥) م: بعضه // سا: يترك، وفي د: ترسب. (٦) م: هو (٧) ب:ــ ان// د: برد

 <sup>(</sup>۸) د : علیه النار//ط : لم یسخن ، وفی د : أن یسخن (۹) ط ، د : ولکن
 // ط : فانه (۱۰) م :عقرانا (۱۱) ط : فی لبن //ط ، د : کثیرآثر (۱۲،۱۱) ب: آثر کبیر
 (۱۳) د : لضد//م : ــ أن ، وفی د : ــ إلى (۱٤) م : ومایساویه // ط إلى أن .

<sup>(</sup>١٦) م : ليس مذهبا ضميفا (١٧) م : يمسه .

مصباح ثم تنحى عنه بعجلة مبعدة، فيشتعل كله نارا . فإن كانت الاستحالة إنما هي ورود المخالط من المجاور ، فيجب أن يكون الوارد عليه لا أكثر من جميع تلك الشعلة ، بل نعلم أن الماسة لن تقع إلا في زمان غير ذي قدر . والمنفعل عن الشعلة المداخل للكبريت لن يكون ، إن كان ، إلا جزءا لا قدر له . فهذا الآخر كله إما أن يكون حادثا عن الاستحالة ، أو يكون على سبيل الكون المذكور . وقد بطل الكون فبقيت الاستحالة .

وإن كانت النار اليسيرة القدر تفعل تسخينا وإحراقا شديداً لشدة قوتها فعود الشيء إلى البرد لا يخلو إما أن يكون بمفارقة تلك النار اليسيرة ، فيجب أن لا يكون نقصان الحجم الكائن عند البرد أمراً محسوسا ، بل بقدر ما انفصل . وإن كان بورود البارد، ويحتاج ضرورة إلى بارد كثير حتى يغلب تلك النار اليسيرة أو يخرجها ، فيجب أن يكون المقدار محفوظا ، إن لم يكن زايدا ، اللهم إلا أن تجعل النارية إذا انفصلت استصحبت شيئا كثيراً من الجسم . فما بالها ، إذا سخنت مرة أخرى وجاءت يسيرة صرفة ، وليس معها الرقيق المستصحب أعادت ذلك الحجم بحاله ؟ وإن كان الجمد إذا وضع عليه شيء فبرد ذلك الشيء تتحلل أجزاء منه ومخالطته إياه ، وكان المداخل يطرد مثل نفسه وجب أن يكون المعيد ، ولل الخالة الأولى بالمخالطة حارا أكثر من البارد الداخل ، فكان الحار أضعف ، ولقوة ، من البارد .

<sup>(</sup>۱) م: ينحى//د: وإن //سا، ب، ط،د: كانلا استحالة // سا، بخ، ط،د: وإنما هو (۳) م، ط: يملم // م، ط: يقع. // سا، م، د: والمنفصل، وفي ط: والمنفصل //د: المداخلة (٤) بخ، د: أن يكون//ب: « الآخر » بدلا من « إلا جزءاً »، وفي د: الأجراء (و) في حميم النسخ ما عدا «ب»: فهذا الأجزاء.

<sup>(</sup>٧) م : يفعل // م : إحراقا وتسخينا وفي ط : أو إحراقا // د : شديدة .

 <sup>(</sup>۸) د : ( التي وإن » مكان ( الشيء إلى » // م : الأجزاء اليسيرة (٩) ب : ورود //د: لورود النار (١٠) ط : فيحتاج // (١١) ط : يجمل // م، سا : النار (١٢) //ط مستصحبته (١٣) م : الجهد (١٤) م : ومخالطتها (١٥) م : او ← كان يطرد (١٦) د : المخالطة .

وهذا لا يستمر على هذا الأصل . فإنهم يحوجون إلى أن يجعلوا قليل النارية كثير القوة . ومع ذلك ، فما السبب في انفصال أجزاء الحار عن الحارفي جهة مايجاوره ، وانفصال أجزاء البارد عن البارد في مثلها ؟ فإن كان السبب فيه حركة طبيعية ، فيجب أن يكون في جهة واحدة لا غير . وإن كان السبب فيه أمرا من خارج يسلب تلك الأجزاء عن مقرها فلأن يسلبها عن غير الجنس أولى . فلم لا ينسلب عن المجاور ، بل يتمكن فيه وينسلب عن الأصل ؟ وكيف يتسخن الهواء بالحركة الصرفة ، أو الماء بالخضخضة ويزداد حجمه ، حتى إن المخضخض ينشق ، وليس هناك وارد ألبته ؟ وكيف يرد هناك وارد ، والجسم يشاهد أنه متحرك عن مركزه ، منسبطا بحيث يرى متدافعا من كل جهة ، لامن جهة واحدة ، بحيث يقوى على أن يدفع شيئا إذا أراد أن ينفذ فيه ؟ وكيف ينفذ جسم في جسم وهو مملوء دافع عن نفسه ، إلا بقوة شديدة أقوى من قوته في مستقره ، فيقدر على تفريق اتصاله ونفوذه فيه ، وليس يحيط بالجسم المحرّك الممخوض في مستقره ، فيقدر على تفريق اتصاله ونفوذه فيه ، وليس يحيط بالجسم المحرّك الممخوض أو المخضخض شيء حاله هذه الحالة ؟

وجملة النار المسخن بها ما يسخن أيضا ضعيفة المقاومة تدفع بأدنى قوة . فكيف يكون لها ، لو كان التسخين بها لا بالمخض ، أن تقدر أجزاؤها على خرق الجسم المجتمع في الإناء الصلب وتحريكه والنفود فيه ، حتى تختلط به ، ثم تبلغ أن توجب بموجه بالمداخلة بمويجا انبساطيا يقاوم كل صلب ؟ ثم كيف مدخل منه في الإناء الصلب إلا قدر ما يسع ، إما في خلاء أو في مكان أخلاه عن غيره لنفسه ؟ فإذا امتلاً لم يكن بدخل ، فلم يجب انشقاق ، لأنه الانشقاق هو بسبب أن المحشو في الإناء ليس يسع الإناء

 <sup>(</sup>١) م: فهذا // ب : محوجون ، وفي د : محجون (٢) م : \_ عن الحار .

<sup>(</sup>٣) م: الباردة (الأولى) / د: فيذلك (٤) سا: أمر (٥) م: من مقرها / ط: كان أولى / / ب يسلب / سا: المجاوز (٦) م، ط: والماء / / م، سا: الممخص (٨) بخ: وارد إلى الجسم / / م: يسلب / سا: المجاوز (٦) م، ط: والماء / / م، ط: وبحيث (١٠) م: فَحَيْثُ / / د: في جسم / / م، سا: وهو (١١) ب، سا: إيصاله / سا: الجسم (١٢،١١) م: المخوض أو (١٣) ب: المسخنة / / د: المتقاومة / / م، ط: يدفع (١٤) م: بالمحض، وفي د: بمخضه / / م، ط: يقدر (١٥) سا: والإيّاء / / م: يوجب، وفي ط، د سا: يوجب (١٥) ما: تمريحا بيما الإياء / / م: بقدر (١٥) د: اخلاء (١٨) م: ليس يسم الإياء

ومالم يدخل فى حشوه ، بعد ذلك ، شىء فمن المحال أن يكون باطنه لا يسع غيره ، بحيث ينشق عنه ، بل إنما يكون لا يسعه ، بحيث لا يدخل فيه . فإن دافع فإنما بدافع المداخل. فيجب إما أن يقل الإناء ، وإما أن يشقه حيث المدخل. وربما كان الإقلال أيسر مؤونة من شق آنية من حديد أو نحاس. فلم لا يقل ، بل يشق فى موضع غير مدخله ؟

وأنت إذا تأملت تولّد نفاخات الغليان المحشوة جرما مندفعا إلى فوق ينشق عنه الغالى ، ويتفشى هو فى الجو ، تولدا بعد تولد ، بحيث لو جمع حجم الجميع لبلغ أمراً عظيا ، صدقت بأن ذلك ليس لنار تداخله ، وصدقت بصحة القول بالاستحالة فى الكيف ، والاستحالة فى الكم ، ورأيت الشىء يصير أضعافا مضاعفة بنفسه من غير زيادة جرم عليه .

<sup>(</sup>۱) م: مالم (۲) د: المدخل (٤) د: أو نحاس. (٥) سا: الغليات // م: المحسوبة (٦) ط: وينتفش، وفي د: وينشق // سا، د: حجمه. (٧) م: صدقت أن // د: لناء // م، ط: يداخله (٧) م: فالاستحالة، وفي سا: في الاستحالة.

### الفصل النحامس

#### فصل فی

منافضة أصحاب المحبة والغلبة ، والقائلين إن الكون والفساد بأجزاء غير الأجزاء الغير المتجزئة من السطح واجتماعها وافتراقها

وأما مذهب صاحب القول بالمحبة والغلبة فالحق ينقضه بما يشاهد من استحالة العناصر بعضها إلى بعض ، وهو نفسه ينقض قوله ؛ إذ يرى أن للمحبة سلطانا عليها يجمعها إلى طبيعة واحدة ؛ فلا تكون ناراً ولا هواء ولا ماء ، ولا أرضاً . ثم إذا عادت الغلبة متسلطة فرقت ، فأحدثت العناصر فتكون صور هذه العناصر من شأنها أن تنسلخ عنها باستيلاء المحبة .

ثم بجب أن تكون ، على مذهبه ، الألوان لا أكثر من أربعة ؛ لأنها تكون بعدد العناصر . وكذلك الطعوم ، وكذلك سائر القوى النباتية والحيوانية .

وأما مذهب من يرى أن عنصراً واحداً ، يوجب الاستحالة بالفعل والانفعال ، ولا يوجب كونا ، فقد يبطل بما نتحققه من أن اليابس وحده لا يتكون منه الكائنات

م ، ط : الفصل الخامس\_العنوان الذي اخترناه هو ماجاء في بخ . (٣-٤٠٥) م: بافتراق الأجزا غير المتجزئة والسطوح واجتماعها //م : وافتراقها وفي ط : هو مثل عنوان ﴿ م » مع ﴿ الغير المتجزئة ﴾ أو السطوح وفي د : مناقضة أصحاب المحبة والغلبة والقائلين إن الكون والفساد فافتراق الأجزاء الغير متجزئة أو السطح واجتماعها (٦) أصحاب بخ //م : والمحبة (٧) سا ، د : المحبة .

 <sup>(</sup>٨) م، ط: فلا يكون (٩) م: واحدثت، وفر ( د ) : وأحدث (١٠) م، ط: ينسلخ.
 (١١) ط: يكون (١٢) م: - والحيوانية (١٣) سا: - مذهب// بخ: يوجب، وبتية النسخ:

فيوجب (١٤) ط: يحتته

إن لم يخالطه رطب ، ولا الرطب وحده ، إن لم يخالطه يابس ، ولا الرطب واليابس ولا حر هناك ، ولا برد ، وأنه لا كون للمتولدات لا عن بارد صرف ، ولا عن حار صرف . فإن الكائنات لو كانت إحدى هذه لم يكن إلا ناراً ، أو أرضاً ، أو هواء ، أو ماء في طبيعته . وليس الأمر كذلك .

فإذا كانت هذه العناصر والأصول نسبتها إلى الكائنات النسبة وأما نسبة بعضها والى بعض ، كايمترفون به ، كافتهم ، أو يلزمهم ، وإن لم يعترفوا به \_ أن كل واحدمنها إذا فرض الاسطقس الأول كان راجعاً إلى الآخر بالاستحالة ، ومرجوعا إليه \_ فلا يكون كونه أصلا أولى من كونه فرعاً .

فارن كانت نسبة بعضها إلى بعض ، فى كون بعضها عن بعض ، وبطلان كيفية الكائن عنه عند وجود كيفية الكائنات ، الكائنات ، ونسبتها إلى الكائنات ، انسبة واحدة \_ فليس بعضها أقدم فيا بينها من بعض ، ولا بالقياس إلى الكائن .

فكنى بهذا المذهب خطأ أن يجعل النار عارضة للماء ، وهو ماء ، أو المـــائية عارضة للنار ، وهي نار .

فلننقض الآن مذهب القائلين بالأجرام الغير المتجزئة .

أما مذهب السطوح فهو أرك وأضعف . وقد سلف من أقاويلنا ما هو كفاية ١٥ في إبطاله .

وأما ما قيل في مناقضتهم إن السطح ، لو كان له ثقل ، لكان يجب له أن يكون

<sup>(</sup>٢) ط : للمتولدات عن بارد // م : « نار »

<sup>(</sup>٦) م: يعترف (٧) م: الاسطقسين، وني ب: الاستقص سا: بالإستحالة + إليه//د: مرجوعا // م، ب: ولا يكون (٩) د، ب: فإذا كانث، وفي ط: وإذ (١٠) د: كيفية دخول (١١) م: فيماس (١٢) م، ب: وكني // ط: النارية // سا، د: وهو نار (١٤) م: غير المتجزئة (١٥) م، سا: فأما، وفي ط: وأما (١٦،١٥) د. \_ فهو أرك وأضعف. وقد ساف من اقاويلنا » إلى قوله وأما ما قيل في مناقصتهم إن السطح » (١٥) ط: وهو أرك

<sup>(</sup>١٧) م : أبطالهم أن السطح وفي « ط » مناقضاتهم

للخط . ثم للنقطة ثقل . ثم اشتغل بأن النقطة لا ثقل لها ، بأنها لا تنقسم و بغير ذلك مما لا يوضح عدمها للثقل — فليس ذ ث بيانا برهانيا ، بل نوعاً من التمثيل والأحرى والأولى . فلا حاجة بنا إلى سلوك ذلك المسلك .

وأما مذهب القائلين بالأجرام الفير المتجزئة وأشكالها فنقض مذهبهم ه من وجوه :

من ذلك أنهم إذا جعلوا هذه الأجرام متشابهة الطبع وفى غاية الصلابة ، حتى لا تنقسم ، فلا يخلو ، بعد وضعهم ذلك،أن يقولوا : إن أشكال هذه الأجرام ومقاديرها أمور لا تقتضيها طبيعتها ، بل تعرض لها من خارج . فإن كانت تقتضيها طبيعتها ، وطبيعتهما واحدة ، فيجب أن تكون أشكالها ومقاديرها واحدة غير مختلفة. وإن كان ذلك قد عرض لها من خارج فطباعها مستعدة لأن اتقبل النقطيع والتشكيل من خارج، فطباعها بحيث تقبل القسمة والاتصال ، فيجب أن يكون كل جزء منها بحيث يجوز عليه الفصل فى نفسه والوصل بغيره .

وأيضاً ، إذا كانت هذه الأجزاء مختلفة بالصغر والكبر فغير مستحيل أن تنقسم سطوحها المحيطة بمماسات سطوح أخرى ، فتكون حينئذ سطوح من جسم واحد غير سطوح أحدها لامحالة ، غير المحاط بسطوح أحدها ، لامحالة ، غير المحاط بسطوح التي هي غير لها . وتكون متصلة مع الغيرية بأن لها حداً مشتركا . وطبيعة كل جسم طبيعة جرم منها خارج عنها . فتكون الجائرات عليها واحدة ، فيكون من طبيعة ذلك

 <sup>(</sup>١) د : النقطة//م، ط ، د : ينقسم. (٢) م : نوع (٣) م : والأخرى// م : ولا حاجة \_ بنا

<sup>(</sup>٤) م: غير // ب: مذاهبهم . (٦) م: \_ أنهم // د: الطبائع

<sup>(</sup>٨) م ، سا ، د : نقضيها (٩) د : —وطنيمتها وفى ب : فطبيمتها // م ، ط : يكون

<sup>(</sup>١٠) م، د : ـ قد // م : وطباعها // م، ط : يقبل (١٣) م : الأجرام مختلفة .

<sup>//</sup> م، ط، د: ينقسم (١٤) المحيط بها//ط: بمماسة، وفي د: بمياسات//م، ط: فيكون // سا: واحدة (١٥) م: أحدهما لا محالة // ط: أحدها (الثانية) (١٦) ط: غيرها //في د فقط: الغير له // د. فطبيعة (١٧) م، ط: فيكون

الخارج جواز الاتصال بما اتصل به منها من طبیعته . فاین لم ینصل به فلعائق قسری غریب .

وقد قالوا أيضاً: إن هذه الأجرام يتألف منها أولا الهواء والماء والأرض والنار . ثم بعد ذلك تتألف منها سائر المركبات بتأليف ثان ، وإن الهواء والماء والأرض والنار تتكون بعضها من بعض على سبيل الافتراق والاجتماع ، وإن كان قوم منهم قالوا إن النار لا يتكون منها شيء آخر .

وقانوا: إن هذه الأربعة العناصر قد تتقوم من أجرام متشاكلة الشكل ، مختلفة فى العظم والصغر . فالمثلثات المقومة للهواء مخالفة فى العظم للمثلثات المقومة للماء ، وأنه ليس الأرض كلها من مكعبات ، بل قد يكون فيها مثلثات ، لكنها كبيرة ، ولا الهواء كله من مثلثات ، بل قد يكون فيها مكعبات ، لكنها صغيرة . وبعضهم جعلها من مثلثات صنوبرية تحفظ شكلها . وبعضهم جعلها من مثلثات صنوبرية تحفظ شكلها . وبعضهم لم يجعل لها شكلها عنها من لطافة لم يجعل لها شكلها عنها من لطافة تنبسط بها وتلتح .

ومن جعل الناركرية جعلهاكرية ، لتتمكن من سرعة الحركة . ولم يعلم أن الكرية تعين فى التدحرج ، وأن الزاوية الحادة أعون منها فى النفود سويا، وأن النار لا تسمو متدحرجة .

ومن جعلها صنوبرية جعل طرفها الذي يلي فوق حاد النقطع .

وجعلوا الأرض مكمبة لنـكون باردة وغير نافذة . ولم يعلموا أن الأرض أيضاً

<sup>(</sup>١) م: \_ منها //د: ما من (٤) م: بتألف

<sup>(</sup>٧) م، ب: وإن // م، ط: يتقوم // م: متشابكة (٨) م: مختلفة // م: \_ العظم //د: للمواء (٩) سا: صلبات //د: كثيرة (١٠) م: كلها //د - بل قد يكون منها مكعبات لكنها كثيرة صفيرة (١١) م، ط: يحفظ.

<sup>(</sup>۱۲) ط: لطایغه (۱۳) م،ط،د: یلتحم (۱٤) م،ط:لیتمکن//سا:یملموا (۱۰) م: الزوایا //سا:شویا، وفد:السوءسویا فان//م یسمی (۱۷) م:یجمل // سا:ـ یلی (۱۸) م: ـ أن الأرض

سريعة الحركة إذا فارقت مكانها أسوة النار ، وأن النار تسكن أيضاً . ولم يعلموا أيضاً أن الإحراق ، وإن كان بتفريق الزاوية للاتصال ، والتكمب بعدم ذلك ، فيجب في الأرض أن لا تحرق فقط ، لا أن توجب ضده ، وهو أن يبرد . ولم يعلموا أنه إن كان الإحراق بالزاوية فالتبريد يجب أن يكون بضد شكل الزاوية . ولا شكل يضاد شكل . ولم يعلموا أن الصنوبرى يلاقى بتسطيحه أكثر مما يلاقى بزاويته .

وكان يجب أن يكون أكثر أحوال النار أن لا يخرق ، وذلك بأن يلاق بالبسيط . وإذ قد حكينا صورة مذهبهم فلنرجع إلى الوضع الذى فارقناه من إلزامهم بغير هذه الأجرام ، فنقول :

إنهم إذا كونوا من الهواء ماء لزمهم ، ضرورة ، أن يصغروا المثلثات وينقصوها ، والنقصان عندهم لا يكون إلا بأخذ شيء وهضمه من المنقوص ، فيجب أن ينقسم بالانفصال .

وكيف جوّزوا أن يكون من الأرض ماء، والأرضمن مكعبات والماء من مثلثات . وكأنهم جّوزوا أن يتثلث المكمب . فقد وجب ، كما قلناة بديا .

وأيضاً، فإن ذا العشرين قاعدة ، وهو الهواء إذا استحال ما يتركب ثمانية ثمانية من أجزائه ، وفضلت أربعة لا تستحيل ما وليس شيء من أجزائه أولى بأن ينبعث إلى تركيب الهوائية منه من الآخر ، حتى يفضل أربعة بأعيانها يلزم أن يتركب منها لا محالة نار أو جسم آخر ، إن أمكن ، أو يتعطل تركيبه ولا يكون شيئا ألبتة . وعندهم

<sup>(</sup>۱) ط: يسكن // ب: -- أيضا (۲) م: الإحتراق وإن // م: الاتصال // د: بالتكعيب وفي سا: والتكعيب (۳) د: برد (٤) م: -- الإحراق // سا، د: والتبريد (٥) د -- : أن // م، ط: لضد، وفي د: لضده // م، د: الزاوية وفي « ب»: ذي زاوية (٥) م: بتبطيحه، في « د »: بتسطحه // ط: بزاوية (٧) ب بوان // د: تغير (٩) م: بالماء // م: ينقصونها، (١٠) م، ب: المنقوض (١١) د: بانفصال (١٢) د: فكيف // د: في الأرض // د: وإنما من مثلثات (١٣) سا: يثلث (١٤) د: لستحالت // سا: فركبت بماثية . (١٥) م، ط: يستحيل (١٧) سا: وجسم // م، سا: وإن // م: فلا // ط: شيء

أن لا تركيب إلا وهو أحد هذه العناصر أو المركبات منها . والماء إذا صار هواء صار أعظم حجاء وصارت المثلثات أكبر . فكيف يكون ذلك إلا أن يكون قد تخللها جسم غريب ، فلا يكون ذلك هواء بسيطاه أو يكون قد تخللها خلاء تباعدت به تباعدا يحصل به الحجم الهوائى ؟ فيلزم من ذلك أن يكون نوع من الجمع والتفريق يوجب أن يكون بين الأجرام بعد فلانى محدود ، ونوع آخر يوجب خلافه ، حتى يكون الجمع والنضد والتأليف نفسه مما يوجب في طباع تلك الأجرام أن يهرب بعضها من بعض هربا إلى بعد غير محدود ، فيحدث لها حركات عن طبايعها ، لا عن قاسر هى حركات متضادة متخالفة بها ينبسط إلى حد محدود ، وهذا كله محال .

فان كان الماء إنما كان ماء من قبل أن صار هواء بأشياء تخلفت الآن عند استحالته هواء ولم يستحل هواء، وتلك الأشياء المتخلفة كانت هي الجامعة المفرقة مابين الأجزاء التي تباعدت عند استحالتها هواء ، فلم يستحيل الهواء مرة أخرى من غير أن يكون فيه تلك المتخلفات ، ومن غير أن يأتيها شيء من خارج ؟

ثم إن كانت النراكيب من هذه الأجرام من غير أحوال وشروط أخرى وحدود توجب الطبيعة تقديرها على حدود محدودة من القرب والبعد توجب مغايرة فى الطبايع فواجب، ضرورة ، أن يكون التغاير في الطباع غير متناه ضرورة ، لأنه وإن كان لنا أن نجعل لكل طبيعة حدا فى اللطافة والتخلخل ، وفى و قوع الخلاء فى خلله فلذلك الحد عرض إذا تعداه صار فى تخوم غيره . فيكون كل واحد من ذلك متناهيا ، لا سيا إن كانت العناصر هى الأربعة على ماسلموها ، وكان لكل منها فى ذلك منها حد لا يعدوه ، فكانت الحدود ، ولا محالة ، محدودة بين أطراف .

<sup>(</sup>۱) د: ألا هو // م: \_ طار هواء // م: صارت (٤) د: والتقدير (٥) ب: به للاجرام // م: ثلاثي // د: محدد أو نوع // سا، د: يصير الجلم // م: والفضل (٦) د: يما يوجب (٧) د: \_غير (٩) : تختلف (٩، ١٠) ط: عن استحالته (١٠) م + فلائن كان الماء أنما كان ماء من // م: يستحيل // م: المختلفة (١١) م: يستحل (١٤) م، ط: يوجب // د: حد محدود (١٧) م، ط: يوجب (١٨) : \_ كان // م: حدا من (١٨) م، سا، د: فلذلك . (١٨) م، سا: \_ مي // م، سا: \_ من أطراف .

فإذا أخذنا بين الأجرام بعداً أكثر من البعد الذي بين أجزاء النار مثلا وجب أن يحدث نوع آخر من التأليف خارجا عن تأليف الأربعة . وليس لازدياد حدود الأبعاد حدونها في اللهم إلا أن يجعلوا لبعض الأربعة حدا في التخلخل . غير متناه ، حتى إذا كانت أجزاء أربعة يكون منها الصنوبرية النارية ، وواحد منها بالحجاز والآخر بالعراق والباقيان على مثل ذلك من بعد ، ما كان من الجلة نار واحدة .

والعجب العجيب تجويزهم أن يكون جسم واحد من أجزاء متباعدة متفرقة في الخلاء ولو ببعد قريب. فإن الافتراق إذا حصل لم تحصل منه نار واحدة ولا أرض واحدة إلا في غلط الحس. وإذا لم تكن نار واحدة موجودة لم تكن نيران كثيرة بالفعل. فما معنى تأليف النار والهواء من تلك الأجزاء ، والصورة هذه الصورة ؟

ثم لو اضطر مضطر أجزاء المؤلف من أربع قواعد مثلثاث ، حتى اجتمعت وتلاقت ، لم يخل إما أن تبقى النارية ، فتكون النارية ليس التخلخل بالخلاء شرطا فى وجودها ، أو تبطل ، فيكون تأليف موجود ، وليس عنصر أولى به من عنصر . وقد منعوه وبئس ماعلوا ، إذ كانت هذه الأجرام بأفرادها لا كيفية لهاعندهم ، وتحدث كيفيتها بالاجتماع . وكان يجب أن يكون تأكيد الاجتماع أعمل فى تظاهرها على حدوث الكيفية منها .

ثم من العجائب أن يكون الأجرام لاكيفية لواحد واحد منها في مجموعها حرارة أو برودة . وليس ذلك ألبتة في فرد فرد من ذلك المجموع ، حتى لو مست الجملة ،

<sup>(</sup>۱) نجد فى المخطوط « د » فى ورقة ٤٦٣ وجه تكراراً كبراً ، إذ يعود بنا مرة أخرى إلى الوراء س ه من المخطوط ثم يتصل الكلام مرة أخرى ابتداء من ورقة ٤٦٦ وجه فى ثلثها الأخير // سا : أخذما ، وفى ط : اخذنا ما ، وفى د : أخذ بعد بين // سا ، د : بعد . (٣) م ، ط : فليس //ط: للازدياد (٣) د : البعض .

<sup>//</sup> سا ، د : الأربع . (٥) سا : الباقيات//د : مثال // د : البعد// ط : كان . (٧) م : \_ لم تحصل // م : والأرض // م : غلظ (٨) م ، ط : يكن // سا ، ب : موجودة واحدة (١٠) ط ، د : \_ لو // د : مع أربع // سا : \_ حتى اجتمعت (١١) م ، ط : يبق . . . فيكون // سا : التحلل (١٢) م ، ط : يبطل // ، ط :أو لا // ط : \_ به (١٣،١٢) م ، سا : ويتبين ما عملوا (١٣) م ، ط : يحدث//د : باجتماع (١٤) ب : فكان (١٥) ط ، د : \_ فرد الثانية . الاجرام ، وفي د : - الفلكية (١٦) د : \_ ذلك // م ، سا ، ط ، د : \_ فرد الثانية .

ولم يشك أن كل واحد من أجزائها إنما يلاقى حينئذ ما يساويه ، فإن كان ذلك الواحد لا يؤثر فيما يلاقيه ، وكذلك كل واحد آخر ، فيكون ليس عن آحاد المهاسات فعل وانفعال ، بل سلامة ، والجملة غير سالمة ولا مسلمة . وإن كان الاجتماع يوجب أن تحدث الحرارة سارية في الجميع ، حتى تكون في كل فرد أيضا لمجاورة قرينه ما لو انفرد عنه لم يكن . فيكون من شأنها أن يستحيل في الكيف . وقد امتنعوا من ذلك ، وهو يضاد متوخاهم في مذهبهم .

ثم لا يشك فى أن للأجرام حركات طبيعية . فإن كانت الحركات الطبيعية تصدر عن جواهرها وجب أن تكون حركاتها متفقة ، وأن لا يكون فى العالم حركتان طبيعيتان متضادتان . وإن كانت تصدر عنها لأشكالها ، وأشكالها غير متناهية عند بعضهم ، فالحركات الطبيعية كثيرة جدا ، وليس كذلك على ما علمت ، وأيضا فإن الحركات الطبيعية غير متناهية . وقد أوضحنا أنها لا تكون إلا متناهية . وهي متناهية عند آخرين منهم ، ولكن كثيرة جدا ، فوجب أن تكون أصناف الحركات الطبيعية المتضادة موجودة . وقد عرف من حالها أنها إنما تصدر عن قوى متضادة ، فيجب أن يكون في الأشكال أشكال متضادة . وقد منع ذلك .

وأما ما ظنوه من أن عديم الزاوية ضد لذى الزاوية فيجب أن يكون للمستدير ضد، وليس كذلك ، فإنه إن كان للمستدير ضد ففرضنا المستدير نوعا واحدا ، أو فرضنا من المستدير نوعا واحدا وجب أن يكون اصدار المستدير أنواعا من الأشكال بغير نهاية ، وأمرا جنسيا أعم من كل شكل مضلع منوع ، وضد الواحد في النوع واحد في النوع .

<sup>//</sup> د : يوشك الجلة ، ولم يوشك الحملة ، ولم يوشك .

<sup>(</sup>٣) م : مسلة // سا : فان //م: يحدث (٤) م، ط : يكون //م : قرينة //ط : بمجاورة //م: عثها (٧) ط : نشك // ط : يصدو (٩) سا : متضادتين (١١،١٠) سقط فى م : // كثيرة جداً ، وليس كذلك على ما علمت ، وأيضا فان الحركات الطبيعية (١١) م، ط : يكون // ط : عرفت . لأتها تصدر (١٥) م، ب : فأما // م : العديم ، وفي سا : عدم (١٦) م، ب ، سا : فليس // ط : فرضنا (الأولى) (١٧) ط ، د : - أو فرضنا من المستدير نوعًا واحداً (١٨) ب، ط : أو أمرا ، وفي د : أمر // ب ، ط ، د : الشكل المضلع المنوع

وأما كون هذه الأجزاء غير متناهية ، وخصوصا على قول من يقول إن صورها متناهية ، فإن ذلك بين البطلان مما قيل في أمر غير المتناهي.

فأما الذين يعترضون على هؤلاء ، ويقولون أن الاجتماع والافتراق لا يغير الطبايع والصور ، كما أن الذهب إذا سحل ثم جمع فإن هذا ليس باعتراض صحيح. فإنهم يقولون إن السحل لايرد الذهب إلى أول التأليف الذي يكون به ذهبا ، بل هذا الذهب المحسوس عندهم ذهب كثير وهذا الماء المحسوس عندهم مياه كثيرة متجاورة ، وإن أول اجتماع ذهبي ودمائي غير محسوس ، فكيف يحس بالتفريق إذا وقع فيه . وتركيب الترياق من أدوية مختلفة بحدث فيها صورة الترياقية بالاجتماع ، ثم لا يقدر بعد امتزاجها على أن يقسمها الحس ، ألبتة ، قسمة بحيث تخرج الأقسام عن الترياقية ؟ وليس في ذلك أن الترياقية لم تحدث عن اجتماع وامتزاج .

وكذلك الذى يقال لهؤلاء إن الهواء لا شكل له والماء لا شكل له ، وإنه يقبل كل شكل . أما أولا فهوكاذب. فإن الماء إذا لم يعرض له عارض باللقاء تشكل كريا . وكذلك الهواء وجميع البسائط .

وأما ثانيا فإن هؤلاء إنما يوجبون الشكل المذكور للماء الواحد بالتأليف الأول،
اوما بعد ذلك فلا يمنعون ألبتة أن تتألف الجملة الكثيرة منه على أشكال يتفق لها،
ولا يوجبون لمجموع المياه شكلا يوجبونه لأول تأليف المياه.

وكذلك ما قيل من أن الجسم السايل ينعقد حجرا ، والمتحجر يستحيل ماء من غير

<sup>(</sup>٣) م : \_ والافتراق // م : بغير (٤) في جميع النسخ : كل سحلومعناه قشر،وفي ط: سهك .

<sup>(</sup>٥) م : الثمــل (٦) م : ذهب كثير وهذا المــاء المحسوس عندم // م : متجاوزة

<sup>(</sup>٧) د : إما فى غير محسوس // م : وكيف // م ، سا : تركيب ، وفى ط : ويتركب .

 <sup>(</sup>۸) ط : امتزاجها + واجتماعها (۹) ب ، د : للحس // م : - بحیث (۱۰) م، ب ، - لم .

<sup>(</sup>١١) م : \_ والماء لا شكل له (١٢) سا: فهذا كاذب // م : يشكل ، وفي « ط » : يتشكل .

<sup>(</sup>١٤) د : أولا (١٦) ط : مجموع // ط : يوجبون // سا : الماء (١٧) م : يسيل .

اجتماع ، ولا افتراق ، ولا انقلاب من هيئة ووضع . فإنه إن زيد في هذه المقدرة شرط الإدراك بالحس ، حتى يصدق ويسلم ، لم يلزم شيء ؛ لأنه ليس يجب ، إذا لم يكن افتراق واجتماع محسوس ، أن لا يكون ألبتة . وإن لم يشترط بل ادعى أنه لم يحدث فيما اجتماع وافتراق واختلاف ترتيب ووضع ، ولا ما لا يدركه الحس ، لم يسلم .

فهذه الاعتراضات عليهم أشبه بالنكام والتعتت ، فلنرجع الآن إلىالنفرقة و بين الكون والاستحالة .

<sup>(</sup>۱) د : والافتراق والانقلاب // سا : من وضع وهيئة // ط : او وضع (۲) سا، ب : نصدق و نسلم (٤) سا : ــ ما (ه) د : بالتكيف // ب : تغرقة .

## الفصل السادكس

#### فصل في الفرق بين الكون والاستحالة

قد علم أن غرضنا فى مناقضة هؤلاء إنما كان بسبب تفصيل أمر الكون والاستحالة ، ثم أحوجنا ، لذلك ، إلى أن تكلمنا فى أمر العناصر ، وناقضنا مذاهب فى العناصر بعين مناقضتنا إياها على غرض لنا آخر ، وهومعرفة العناصر . والأولى بنا أن نقدم ، أول شىء ، أمر الكون والاستحالة فنقول :

إن المشاهدة تؤدى بنا إلى أن نحيكم بأن ماء سيالا يتحجر. وقد دلت النجربة على أن قوما يسيلون الحجارة ماء ، ويعقدون المياه حجارة ، وأن الهواء الصافى من غير المجذاب بخارات إليه ينعقد سحابا ، فيسيل ماء وثلجا. وهذا شيء يشاهد في قم الجبال الباردة ، وقد شاهدنا الهواء الصافى أصنى ما يكون. وبالجلة ، على ما يكون في الشتاء من الصفاء ، ينعقد دفعة من غير بخار يتصعد إليه ، أو ضباب ينساق نحوه ، فيصير سحابا أسحم ، ويلتى الأرض ويرتكم عليه ثلجا بكليته ، ومقدار ذلك مقدار رمية في رمية ، فيعود الهواء صافياً لحظة ، ثم ينعقد . ويدوم هذا الدور حتى إنه ينتضد ، في رمية ، فيعود الهواء صافياً لحظة ، ثم ينعقد . ويدوم هذا الدور حتى إنه ينتضد ، من هذا الوجه ، على تلك البقعة ثلج عظيم ، لوسال لغير واديا كبيرا ، وليس إلا هواء استحال ثلحا وماء .

<sup>(</sup>٤) م: تفضيل (٥) د : أخرجنا لذلك (٦)// سا : تعين،وف « د » : بغير م : \_ والأولى بنا سا//ط، د : \_ بنا (٧) م : يقدم (٨) ط : يؤدى//سا : لا تتجر ، وف م : تتحجر (٩) د : « وأن » مكررة (١٠) م، سا : انحياز ، وف « د » : الجذاب // ط : بخارات البتة .

<sup>(</sup>١٢) سا : «ينساق» بدلا من «ينشاق» (١٣) م،سا : ويتركم // ب، د : مقدارا الثانية (١٤) م، سا : بفي رمية // ط، د : فيصير الهواء // م،سا : ويلزم (١٥) سا : في هذا.

وقد يوضع القدح في الجمد مهندما فيه ، ويترك فلا يزال يجتمع على صفحته الباطنة من القطر ، اجتماعا بعد اجتماع ، حتى يمتلي ماه . وليس ذلك على سبيل الرشح . فإن الرشح من الماء الحار أولى . وأيضاً فإن هذا القدح ، أو آلة أخرى نجرى مجراه ، إذا لم يهندم كله في الجمد ، بل بتى منه طرف مجاوز ، لا على الجمد ، اجتمع أيضا على طرفه القطر ، لأن البرد ينتهى إليه . فيكون ذلك على سبيل إحالة المواء ماه على سبيل الرشح ، إذ الرشح تكون حيث يلاقى الإناء الراشح فقط . وربما كان ذلك الجمد لم يتحلل منه شيء ولم يعدم ، بل كما كان الجمد أبعد من التحلل كان هذا المعنى أغزر ، وبعكس هذا يستحيل الماء هواء بالتسخن .

وأما استحالة الأجرام ناراً فمثل الكير إذا ألح عليه بالنفخ وخنق الهواء ، فلم يترك أن يخرج ويدخل ؛ فلم نه عن قريب ، يستحيل مافيه نارا محرقة .

وقد علمت كيف يستحيل دهن البلسان في دفعة واحدة نارا . وليس ذلك إلا باستحالة مافيه من العناصر . والحطب إذا كان رطبا عصى النار ، فاجتمع منه دخان كثير هو الأجزاء العاصية منه . وإذا كان يابسالم بجتمع منه شيء ، أو كان قليل الاجتماع بالنسبة إلى ما يجتمع من الرطب . وليس يمكن أن ينسب هذا إلى أن الأجزاء الأرضية في الرطب أكثر ، فالنقيل الذي يصعد بالقسر فيه أغزر ، فإنه ربما كان اليابس أثقل ، في الرطب أكثر ، منه وما يترمد جيعاً أقل ، بل المائية عسرة الاستحالة إلى النار لشدة المضادة ، ومانعة لما يقارنها من الاستحالة ، والأرضية اليابسة أشد استحالة إلى النارية

<sup>(</sup>۱) م: متنهد ما (۲) ط: إذ الرشح (۳) م: الماء الحاد // م: القدح وله وفى ب، د: وآلة // م، طم يجرى د: بحراها (٤) ط، د: مجاور د: \_ على الجد اجتمع أيضاً على (٥) م: شيء إليه د: لا على سبيل الرشح (٧) م: في التخلخل. (٨) د: للتسخين.

<sup>(</sup>٩) م،د: ينجى عليه ب،د: ولم يترك (١٠) د: ويحرق، وفى د: وحرق (١١) م،سا: ف (١٢) د: الاستحالة ما فيه// د: النار (١٣) سا: مى (١٤) م،سا،ط: أن (١٥) م: الرطبة//د: فالتقل//د: ثقل (١٦) م: فيكون // م: يتسخن // د: منه، وفي ط: عنه//م يتبدد د: عسيرة // سا: النارية (١٧) // ب. مانمة

ولو كانا لا يستحيلان مماً ؛ بل يتصعدان فقط لكان الدخان عنهما واحدا إذا جمع. فأذن الدخان في أحدها أقل ، مع أنه ليس في الترمد أكثر . فقد استحال مافيه من الأرضية إلى غير الأرضية ، ولا غالب هناك إلا النار ، فقد استحال إلى النارية .

وظاهر بين من هذا وما أشبهه بأن هذا ، إذا لم يكن على سبيل الكمون ، ولاعلى مبيل الاجتماع والافتراق ، لم يكن إلا على سبيل الاستحالة فى الجوهر . فالعناصر يستحيل بعضها إلى بعض . والمركبات قد تستحيل ماكان من هذا النوع إلى نوع آخر . كالحنطة تستحيل دما ، والدم يستحيل عظا ودماغا وغير ذلك .

فاكان من هذه الجملة يبقى نوع الجوهر من حيث هذا المشار إليه ثابنا ، كالماء يسخن ،وهو ثابت بشخصه فهو استحالة . وماكان لايبقى نوعه عند تغيره ، كاضر بناه من المثل ، فهو فساد .

فالكون المطلق هو الكون الجوهرى ، والكون المفيد كقولهم كاز أببض أوكان أسود فهو استحالة ، أو شىء آخر من التغييرات التى ليست فى المعر وهذا شىء بحسب المواضعة .

وقد كان بعضهم يرى كون أشرف الاسطقسين وأكثرها وجودية عن أحسنهما كونا مطلقا ، وعكسه كونا مقيدا . وقد رأوا أيضاً آراء أخرى لا حاجة بنا إلى اقتصاصها ونقضها فإن إضاعة . . . . . من التبذير .

ثم لایجوز أن یکون کون الجرم واقعا عن لاجرم . فإنك تعلم أن ما یکون عنه الجسم لا یکون إلا الجوهر المادی ، والجوهر المادی لاینفرد مجرداً .

<sup>(</sup>١) د : يتصاعدان // د : \_ الدخان عنها واحدا

<sup>(</sup>۲) م: فإذا الدخان // ب، ط، د: الترمبد (۳) د: النار (٤) م: فظاهر // د: من // م: + أن هذا وما اشهه // م، ط: الكون (٥) م: والسناص (٦) سا: تستحل د: - إلى نوع (٧) م، ط: يستحيل (الثانية) (٧) ط، د: عظما ولحم (٨) د: الجوهرين// د: هو المشار//سا: ثانيا(٩) // بخ: - // د المسخن ثابت (١٢) د: فكان أسود //ط، د: فهو الاستحالة (١٤) سا: قد// م: الاسطنس، وفي «د» الاستقس // سا م، ط: أحسنهما، وفي «د» أخصهما (٥١) سا: كريا مقيدا // سا: فيجعل الأشدىسوسة أولى بالوجود وبأن يكون كونه وفساده مطلقين وهير ذلك محالا (١٦) د: الصناعة // البروز كلة غير واضعة هي حاربها؟ (١٧) م: -عنه (١٨) د: « الحرام » بدلا من «الجوهر» (الأولى )//م يتعدد مجردا

وكل جرم يقبل كله أو بعضه الكون والفساد فليس بأزلى أما إن قبل بكليته فلا شك فيه . وإن قبل جزء منه ، وهو مشارك له فى نوعه ، فطبيعة نوعه قابلة للكون والفساد .

وقد بينا من قبل أن ماكان كذلك فليس غيركائن ؛ وما ليس غيركائن مما هو موجود فليس بأزلى . فعناصر الكون والفساد غير أزلية ، بل وجودها عن كون بعضها من بعض .

فحرى بنا الآن أن نتعرف الفعل والانفعال كيف يجرى بين هذه .

والفعل فى هـذا الموضع يمنى به تحريكا فى الكيف ويعنى بالانفعال تحركا فيه ، على نحو ما علمت من صورة ذلك فى مواضع أخرى . فنقول إن ذلك يكون بمماسة . فانه لو لم يكن بسبب مماسة لم يخل إما أن يكون بنسبة أخرى وضعية ، أو يكون كيف اتفق. ولا يجوز أن يقال إن ذلك كيف اتفق ، وإلا لـكان الجرم يسخن قبلنا مما يسخنه قبلنا بالمضادة ، كيف كان وضعه منه . فكان الجسم يسخن لأن ناراً مثلا موجودة تبعد عشرين فرسخاً عنه .

فأما إن كان على نسبة وضع آخر غير الماسة يقتضى نوعاً من المحاذاة والقرب فإن المتوسط، إذا كان لا يسخن ولا يبرد، لم يسخن المنفعل إلا بعد أيضاً، ولم يبرد. وإن سخن المتوسط فهو المؤثر القريب، ويؤثر بماسة لامحالة.

فالفعل والانفعال إنما يجرى بين الأجسام التي عندنا الفاعل بعضها في بعض،

 <sup>(</sup>١) ط : إما أن يكون قبل بكاية (٢،١) م : قبل (٢) م : \_ فطبيعة نوعه (٤) د : \_ أن .

 <sup>(</sup>٥) د : ليس أزاية//د : \_ بل ، // م : من كونه (٧) م : يتمرف // م : من هذه .

<sup>(</sup>٨) سا : فنعني ( الأولى ) // م : والانفعال يعني به // م : تحريكا (الثانية) د : \_ فيه (٩) م :

سا يوضع // م : مماسة//د : فاينه أن (۱۰) م: وصفية//م : ــ إن (۱۲،۱۱) د : اتفقو يجوز .

<sup>(</sup>۱۱) د : ـ مما يسخنه قبلنا (۱۲) ط : وكيف . م : موجودة بعد

<sup>(</sup>۱۳) م: - عنه (۱٤) ط:المحازات أو الغرب (۱۰) د: ولا يبرد لم يسخن د: ولم برد

<sup>(</sup>١٦) م : مماسة .

إذا كانت بينهما مماسة ممولاً جلذلك جرت العادة بأن يخص هذا المعنى في هذا الوضع بالماسة ، حتى إذا التقى جسمان ، ولم يؤثر أحدها فى الآخر ، لم يسم ، فى هذا الوضع ، مماسة . وإن كان أحدها لايؤثر ولا يتأثر قيل إنه يماس المتأثر عنه ، ولا يماسه المتأثر . فكأن الماسة فى هذا الوضع ملاقاة مؤثر . ولا بد من أن يكون له وضع . ويلزمه أن يكون ذا ثقل وخفة ، إذ قد تبين أن الأجسام القابلة للتركيب والمزج . لهذه الصفة . وقد يطولون فى هذا المعنى بما لافائدة فيه .

فالفاعل من هذه الأجسام يفعل بالماسة .

وقال قوم من الأقدمين إن الفاعل مالم ينفذ في ثقب خالية من المنفعل لم يفعل فيه . ولم يدروا أن غاية ما تفيده هذه الثقب هي التمكن من زيادة اللقاء فاإن حصل اللقاء من غير ثقب حصل الفعل في المنفعل ، وكان المغير " بالذات هو اللقاء والماسة . لكن الفاعل كما كاناً كثر مخالطة . كان الانفعال أفشي . والأجسام العنصرية إذا تلاقت فعل بعضها في بعض فكان كل واحد منها يفعل بضورته ، وينفعل بمادته ، كالسيف يقطع بحدته ويفل وينثلم بحديده ، ويغفل كل واحد منهما في ضده في النوع الشبيه له في الجنس المشارك في قوة مادته . وهذا الانفعال لايزال يستمر إلى أحد أمرين :

وإما أن لايبلغ الأمر بأحدها · أن يغلب على الآخر حتى يحيل جوهره ؛ بل يحيل كيفيته إلى حد ليستقر الفعل والانفعال عليه ، ويحدث كيفية متشابهة فيها تسمى

<sup>(</sup>١) م: إذا كان //م: \_ ولأجل ذك . . . . ف هذا الموضع بالماسة

<sup>(</sup>٣) م: وكأن (٤) ط: ملاقات مؤثرة // : \_ من (٧) م: والفاعل (٨) د: ف المنفعل // م: \_ لم (٩) سا: هذا الثقب // م: المتمكن، وفي سا، ط: النمكين (١٠) سا: الممين (١٠) سا: تحديده، وفي م // بحديدته ط: بضده في ضده م: الشبيه به.

<sup>(</sup>۱٦) م:فساد الملول (۱۷) م:قبلجوهره د:يغلب (۱۸) م: «حد» مطموسة // م، ط:ويحدث // سا:فها

المزاج، وهذا الاجتماع يسمى الامتزاج. فإن وقع اجتماع كابين دقيق الحنطة والشمير، ولم يجر فيا بينهما فعل أو انفعال فلم يسم ذلك امتزاجاً، بل تركيباً واختلاطاً ومن الناس من يستعمل في هذا الموضع لفظة الاختلاط مكان لفظة الامتزاج.

ثم قد أجمع المشاءون عن آخرهم أن الامتزاج لايقع إذا كان البسيطان محفوظين ، ولوكانت البسائط تحفظ على حالها لما كان يوجب اجتماعهما لحمية أو عظمية ؛ بل لكان المركب إنما تخفى بسائطه حساً ، وهي موجودة فيه ،حتى لوكان الحس البصرى في غاية القوة عمل الإدراك ، لكان ذلك الإنسان يرى في اللحم ماء وأرضاً و ناراً وهواء متميزات . فلا يكون حينتذ اللحم بالحقيقة لحماً ، بل بحسب رؤية إنسان دون إنسان . قالوا : ولا إذا فسد كلاهما ، فإن الفاسدين لا يصلح أن يقال لهما ممتزجين ، الالفاسد والباق .

ثم قال المهلم الأول ، بعد ذلك ، فالممترجات ثابنة بالقوة . وقال ولكن الممترجات قوتها ثابنة ، وعنى بالقوة الفعلية التي هي الصورة ولم يعن أنها تكون موجودة بالقوة التي تعتبر في الانفعالات التي تكون للمادة في ذاتها . فإن الرجل إنما أراد أن يدل على أمر يكون لها ، مع أنها لاتفسد . وإنما يكون ذلك إذا بقيت لها قوتها التي هي صورتها الذاتية . وأما القوة التي بمعنى الاستعداد في المادة فإنها تكون مع الفساد والرجوع إلى المادة ، أو قدتكون مع الفساد . فإنها لو فسدت أيضا لكانت ثابنة بنلك القوة . فإن الفاسد هو ، بالقوة ، بشيء الذي كان أولا ، ويرجع إليه .

ولكن المفسرون يتبلبلون فى ذلك بسبب اضطرارهم فى التفرقة بين الصور

<sup>(</sup>۱) م: فاړن \_ وقع اجناع // ب: وقع امتزاج (۱٬۲۱) د: لم يجر // م، سا: \_ فيا // م، سا: لم يم // م: \_ امتزاج (۳) م: الوضع (٤) ب، ط، د: المساؤن// ۱۰ اجتمع (٥) م، ط: يحفظ (٦) م، ط: يحفظ (٦) م، ط: يحفظ (٦) م، ط: يحفظ (٦) م، ط: يحفظ (١) م الله البصرى (٧) د: \_ على // م: مميزات (٨) م: يجب رؤية (١٠٨، ٩) سقط من م: « وقالوا: ولا إذا » إلى قوله ﴿ والباق »(٩) سا: ولمن الفاسدين // ط: أو قال // د: للممتزجات (١١) م: لم يبن أنها في « د »: ولم ينن (١٢) // د: يعسر، وفي سا، بصير // سا: بالانفعالات (١٤) د: بالذاتية // د: التي تدني (١٢) // د: والرجوع إلى المادة أو قد كور مع الفساد وقد شطبت هذه الكامات من نسخة ط// عند (١٥) سا: لكن // م: المفسرون قد // د: وأيما لوفسرت (١٦) // د د وأيما للمناز والمناز و

والأعراض الدالة على النفرقة بين الصور الطبيعية لهذء الأجرام وبين كيفياتها . ولظنهم أن هذه الكيفيات كلها أو بعضها صور لهذه الأجرام ، مع أنها تقبل الاشتداد والضعف ، فيقول أمثلهم طريقة : إن كيفياتها تكون محفوظة ومكسورة السورات، فتكون الأجسام بالقوة خوالص .

و فلننظر فى قولهم هذا ، فنقول : لا يخلو إما يعنوا بها ، وهى مثلا ماء وأرض ثابتة بالقوة ، ماء وأرضاً ، أو على حكم كالات الماء والأرض .

فإن جعلوهابالقوة ماء وأرضاً فقد فسدت. لسكنهم يقولون إنها لاتفسد ؛ بل سوراتها تنكسر وحمياتها تضعف. ومع ذلك فإن بعضهم يرى أن النار العنصرية غير ذات سورة. ولا محالة أن سوراتها تنكسر بتغير. وذلك التغير إما أن يكون لسلخ الماء ، مثلا ، الصورة المائية ، حتى يصير لا ماء ، أو من بقاء الصورة المائية حتى يكون الماء ماء والأرض أرضاً . فإن صارت بهذا التغير غير ماء وغير أرض فهذا فساد . وإن كان الماء ماء والأرض أرضاً ، ولم تبطل عن كل واحد منهما صورته التي إذا بطلت لم يكن ذلك ماء ، وهذا أرضاً ، لم تكن الاستحالة في طبيعة النوع ، وخصوصاً وقد سلموا أن الصور الجوهرية لا تقبل الأشد والأضعف .

وإن كانت الأرض قد انتقصت أرضيتها حتى صارت أرضاً ناقصة ، وكانت الأرضية تقبل الأشد والأضعف ، فإنما تنتقص أرضيتها لا محالة ، بدخول طبيعة أخرى ، لولا دخو لها كانت تلك الطبيعة خالصة . والآن إنما دخل شطر منها ، فنكون مع أنها أرض ناقصة ، شيئاً آخر كنار أو ماء مثلا ناقصاً ، فيكون شيء واحد ناراً أو أرضاً مماً

<sup>(</sup>١) م: الصورة//م: الدال (٧) م، سا: صورة // م: يتبل //ط: لاتقبل (٣) مالسوارب

<sup>(</sup>٤) م ، ط : فيكون (٦،٥) م : + أو ثابتة بالقوة ماء وأرضا // د : ــ أو ثابتة بالقوة .

 <sup>(</sup>٨) م : ينكسر (٩٠٨) د : \_ « وحمياتها تصعف » إلى قوله : « ولا محالة أن سوارتها تذكسر » (١٠) ط : للصورة // ط : بقاء صورة (١١) سا : عند التغير (١٢) د : \_ ماء // م ، سا ، ط : لم تبطل م : صورة // م ، \_ التي // م : يكن (١٤) ط : الصورة الجوهرية ،

<sup>(</sup>١٥) م، سا: فإن //م، د: كان (١٦) ط: وأنما نقس وفي «م»: نقصت، وفي «ب»

سا: نقس (۱۷) م ، ط: فیکول(۱۸)/ ط،د: نارا وأرضا

ناقصتين . ويكون بالقياس إلى النار الصرفة أرضاً ، وبالقياس إلى الأرض الصرفة ناراً ، وهذا محال . فإن النار في عرض ناريتها ليست أرضاً ألبتة ، والأرض في عرض أرضيتها أرض ليست ناراً ألبتة .

على أنهم يعترفون أن هذا الانكسار ليس إلا فى الحر والبرد والرطوبة واليبوسة . وأنت تعلم أن الماء لا تزول مائيته بأن يسخن شديداً ، ويغلى فضلا عن أن يفتر ، فيكون التغير، الذى يعرض ، إنما هو فو الكال الثاني للماء ، لاالكال الأول الذى هو به ماء .

فارذا كانت هذه الاستحالة لا تبطل طبيعة النوع فليست هذه هي الاستحالة التي في الجوهر . فهي لا محالة في كيف جوهر غير محفوظ في أنه مكيف .

وأما المعلم الأول فقال إن قواها لا تبطل ، وعنى بها صورها وطبائمها التي هي مبادئ للمذه (السكالات الثانية التي ، إذا زال العائق ، صدرت عنها الأفعال التي لها .

فسب هؤلاء أنه يعنى القوى الاستعدادية ، ولو أن الهيولى الأولى كان يجوز أن تبقى مجردة لكانت قوى الأسطقسات الاستعدادية، التي بها يقال للشيء إنه بالقوة نار أو أرض أو غير ذلك ، لا تبطل ، فضلا عن المزاج الذي يصرح أنه ليس فيه فساد . فا تكون الفائدة في هذا المكلام ؟ .

فينبغى لنا أن نصرح ، عن الذى يحومون [حوله] ، ولا يدركونه ، أن كل واحد من الأسطقسات له صورة جوهرية بها هو ما هو ، ويتبع هذه الصورة الجوهرية كمالات من باب الكيف ومن باب المريخ، ومن باب الأين، فيتخصص كل جسم منها ببرد أوحر من جهة تلك الصورة ، ويبس ورطوبة من جهة المادة المقترنة بالصورة ، وبقدر من الكم

<sup>(</sup>١) // م: تاقصين ، وفي «ب» ناقص ، وفي سا : ناقصا .

 <sup>(</sup>٢) سا ، د : \_ أرضا ، وبالقياس إلى الأرض الصرفة نارا (٣) ب ، ط ، د : وليست ،

<sup>(</sup>٣) م : ـ أرض (٤) د : ـ ليس (٥) د : تزول ما يليه // م :ــ ويغلى ، وفى ط : أو يغلى .

<sup>(</sup>۷) م: وإذا // م: في الاستعالة // د: ـ التي (۸) د: ـ غير (۹) م: ـ لا، وف «د» قواتها لا تبطل// م، ط، د: مباد (۱۰) م، سا: الثابتة (۱۱) د: فحسبوا (۱۲) ب، د: الاستقصات (۱۵) سا: تصرح (۱۵) فهكذا في «سا» بدلا من «حوله»، وفي بتية النسخ: حومة الاستقصات (۱۵) ب، د: الاستقصات (۱۷) سا: ومن باب الأمين (۱۸)ب: وبيس/سا:مقترنة بالصورة.

طبيعى ، وبحركة طبيعية وسكون طبيعى ، فتكون تلك الصورة يفيض عنها فى ذات ذلك الجسم قوى ، بعضها مما لها بالقياس إلى المنفعل ، كالحرارة والبرودة الطبيعيتين ، وبعضها بالقياس إلى الأجسام بالقياس إلى الفاعل للشكل كاليبوسة والرطوبة الطبيعيتين ، وبعضها بالقياس إلى الأجسام المكتنفة له ، كالحركة والسكون الطبيعيين .

وإن الماء إنما يفيض ، فى جوهره ، عنه البرد إذا كان على طبيعته ، ولم يعق عائق كاء ينحدر إذا كان على طبيعته ولم يعق ، وإنه قد تفوته هذه الكيفية بقاسر فيسخن ، كا تفوته تلك الحركة وميلها بقاسر راج إلى فوق محدث فيه ميلا غريباً .

وكما أن الماء إذا سخن فتصعد بالسخونة ، أو سخنت الأجزاء الأرضية أيضاً فتصعدت بالسخونة ، وكانت السخونة محدثة للميل إلى فوق ، لذلك إذا انبعثت السخونة عن الطباع أحدثت ذلك الميل عن الطباع . هذا إن سلم أن صعود الماء وصعود أجزاء الأرض إنما هو لتسخنها ، لا بمخالطة النارية المصعدة إياها . وسنوضح ذلك في فن آخر . وإنما أوردنا ما أوردناه من ذلك تمثيلا لا وضعاً .

ولوكانت البرودة المحسوسة صورة المائية لكانت المائية تفقد صورتها وهي مغلاة ، وليس كذلك ، بل هي عند الغليان ماء بعد. ولوكانت الرطوبة المحسوسة أيضاً صورة الماء لكان الجامد قدخرج عن طبيعة الماء وصورته ، وصار إما أسطقسا آخر ، وإما مركباً . وليس أحدها .

ولو كان الميل الذي بالفعل صورة الماء لكان الماء المرجوج إلى فوق، وقد صحّ أنه

<sup>(</sup>۱) ط: الطبيعي // ب: بحركة // م، ط: فيكون // د: ويفيض (١٥٣) د: \_ « المنفل كالحرارة » إلى قوله « وبعضها بالقياس إلى » (٢) سا: \_بالقياس (الأولى) (٣) م: الشكل، وفي ط، سا، إلى المشكل // سا: كالرطوبة واليبوسة (٣٠٤) د: \_ « وبعضها بالقياس إلى الأجسام » إلى قوله « كالحركة والسكون الطبيعين » (٥) م، ط: \_ له // كل النسخ ما عدا ط: \_ عائق (٦) م: \_ كاء ينحدر إذا كان على طبيعته ولم يعق // م: يعوقه // د: مسخن (٧) م، ط: يغوته // م: ومثلها // م، د: زاج // ط، د: فيحدث // د: مسخن (٧) م، ط: الغوته // م: ومثلها // م، د: لكانت // د: \_ السخونة // د: انبعت (١١) م: من الطباع // ط: الطبائم // ط، د: \_ ذلك (١١) ط: لتسخينها // م: إلا بمخالطها \_ وصورته // ب، د: استقصا (١٦) سا: المام // بنا: المعل صورة الماء وطبيعته // د: \_ وصورته // ب، د: استقصا (١٦) سا: المثل // سا: الفعل صورة لكان الماء ، وفي م: \_ لكان الماء // سا: المدحرج

ينفذ، بعد مفارقة الراج، يميل يحدث فيه، إما فاقد الصورة المائية، وإما مجتمعاً فيه بالفعل ميلان: ميل مصعد وميل مهبط ، كل منهما بالفعل.

وقد بان، مما سلف، أن الطبيعة غير هذا الميل؛ بل هي مبدأ لهذا الميل. وكذلك فاعلم أن الطبيعة غير الكيف المذكور؛ بل هي مبدأ . وقد علمت أن الطبيعة ، ليست مبدأ للحركة المكانية والسكون فيها فقط؛ بل هي مبدأ لجميع الحركات التي بالطبع، والسكونات التي بالطبع، وكذلك فاعلم أن طبيعة الماء هي التي تغير الماء إلى هذا الكيف وتحفظه عليه ؛ وأن تلك الطبيعة ، إذ لا اسم لها ، فيستمار لها من الفعل الصادر عنها اسم ، فنارة تسمى ثقلا ، وتارة تسمى برودة ورطوبة . فإنها إذا اعتبر ماصدر عنها من المبلط سميت ثقلا ، وإنما هي مبدأ للنقل. وإذا اعتبر مايصدر عنها من الكيفية سميت برداً ، وإنما هي مبدأ البرد . وهذا كما يسمى قوة في الإنسان نطقاً الكيفية سميت برداً ، وإنما هي مبدأ البرد . وهذا كما يسمى قوة في الإنسان نطقاً . ا

وإذ قدمنا هذه المقدمات فنقول: إن الطبيعة المائية محفوظة في الممتزج. وأما الكيفيات فهى منتقصة ، لاباطلة بطلاناً تاماً فهذا القدر هو القدر من الاستحالة التي يوجبها المزاج فتكول الكالات التي تكون لكل نوع من العناصر معدومة بالفعل موجودة بالقوة القريبة ، كقوة النار على الضوء ، لاقوة الماء على الضوء . فلا تكون العناصر موجودة بحالها مطلقاً ، محفوظة على ماهى عليه ، ولا فاسدة كلها ، ولا فاسدة بعضها . فيكون كل اسطقس من جهة نوعه ، أنه ماء مثلا جسماً طبيعياً بصفة ، ومن جهة

<sup>(</sup>۱) م : فيه / سا : مجتمع فيه . (۳) م، ساء ط : فيم / / د: + أن الطبيعة غير الكيف غير هذا الميل، بل هي مبدأ هذا الميل(٤) م : فير الكيف المذكور بل هي مبدأه ، وقد علمت أن الطبيعة : (٦) د: والسكو نات التي بالطبع / / م: فكذلك / / م: الطبيعة الماء ، وفي د: طبيعة الهواء هو / / ط، م: يغير (٧) د: تحفظ . (٨) ط ، د : يصدر (٩) د : فإذا / / م : صدر (١٠) ط: هذا (١١) د : إيما (١٤،١٣،١٢) سقط في م من «وأما الكيفيات» إلى قوله «لكل نوع» (١٣) سا: منتفضة ، وفي ط، ب: منتقصة ، وفي د : منتصة في م من «وأما الكيفيات» إلى قوله «لكل نوع» (١٣) سا: منتفضة ، وفي ط، ب : منافعة على (١٦) د : لحالها ب ، د : استقصا (١٥) م : مثل حجم ب ، د : استقصا

كاله الثانى، أنه مثلا بارد بالفعل، ركنا من أركان العالم كاملاً، ومن جهة أنه انكسر بالمزاج أسطقسا في المركب. وكما كانت الأجزاء أشد تصغرا كان أقرب إلى المزاج، لأن كل واحد يكون أذعن للانفعال عما يكيفه، ويكون كل واحد أوصل في التأثير إلى كل واحد. فلذلك ما كانت الرطوبة أسهل امتزاجا إذا لم تكن لزجة. فإن اللزجة أعسر انفصالا وانقساما. وأما الكبير مع الكبير فما يعسر وقوع الانفعال بينهما لضد ما قلناه في الصغير. والكبير مع الصغير يفسد الصغير، ولا يختلط به. وربما كان الصغير يؤثر في الكبير من غير أن يكون له قدر محسوس، حتى يقال إنه قد اختلط به، كما يفعله أصحاب دعوى الأكسير. فإنهم يبيضون نحاسا كثيراً برصاص مكلس يسير، وبزرنيخ مصعد يسير، فيكون كأنه يفعل فيه بلا زمان و يختلط به.

 <sup>(</sup>۱) م: « ركنا من أركان » شبه مطبوسة (۲) ط: تصفيرا (۳) سا: يكفيه ، وفرم» يكتنفه ،وفرسا : يكفيه ،وفرم» يكتنفه ،وف سا : يكفنه (٤) م : عن كل//سا ،د: فمكذلك(٤–٦)/ط : ــ «امتزاجا إذا لم يكن>حتى قوله : « ما قلناه » م : (٤) ب : امتزاجبا// م : لزوجة (٥) م : انفمالا .

 <sup>(</sup>٠) م: - مع الكبير //م: بيها (٦) د: قلنا// د: الصغر // د: ولا يحيط به.

 <sup>(</sup>٧) م: - يؤثر ف الكبير // ط: مؤثرا // د، ب: \_ قد (٨) د: يبيضوا .

<sup>(</sup>٩) سا : کاس .

## الفصل السابع

### فصل في

### إبطال مذهب محدث في المزاج

ولكن قوما قد اخترعوا ، فى قرب زماننا ، مذهبا غريبا عجيبا ، وقالوا إن البسائط ، إذا امتزجت وانفعل بعضها ببعض ، تأدى ذلك بها إلى أن نخلع صورها ، فلا يكون لواحد منها صورته الخاصة ، وتلبس حينئذ صورة واحدة ، فيصير لها هيولى واحدة وصورة واحدة .

فنهم من جعل تلك الصورة أمرا متوسطا بين صورها ذات (الحمية ، وبرى أن الممتزج يستعد مذلك لقبول الصورة النوعية التي للمركبات .

ومنهم من جعل تلك الصورة صورة أخرى هي صورة النوعيات ، وجعل المزاج أمرا عارضا لا صورة .

ولوكان هذا الرأى حقا، لكان المركب، إذا تسلطت عنيه النار، فعلت فيه فعلا متشابها، فلم يكن القرع والإنبيق يميزه إلى شيء قاطر متبخر لا يثبت على النار ألبتة، وإلى شيء أرضى لا يقطر ألبتة. فإنه، إن كان كل جزء منه كالآخر، تساوى

<sup>(</sup>١) م، ط: الفصل السابع // سا، ب، طد: فصل في (١) م: \_ قد // سا: عجيبا غريبا.

 <sup>(</sup>٥) م : - وانفعل بعض الم بعض / م : يتأدى ذلك بها // م ، ط : يخلع // ط : صدرها .

 <sup>(</sup>٦) م: الخاصية // م، ط: يلبس // م: - حينئذ (٧،٦) م: هيولى واحدة صورة .

<sup>(</sup>۸) م : جهل (۱۰) د : فالتوعيات (۱۲) د : المركبات // سا ، ب ، ط : تسلط ، وف د : سلط//د :عليه فسلا (۱۳) سا ، بخ : غيّره إلى شيء//م: «مسجر» بدلا من «متبخر» (۱٤) م : ولا يقطر ، وفي د : لا يفمل// د : \_ منه كالآخر // م : يساوى

الاستعداد فى جميعه ؟ أو إن اختلف فعسى أن يكون اختلافه بالأشد والأضعف ، حتى كان بعض الأجزاء أسرع استعدادا ، وبعضها أبطأ استعدادا . ومع ذلك ، فما كان يكون ذلك فيها ، وهى متلبسة صورة واحدة لا تمايز بينها ، بل لابد من تمايز . وذلك التمايز لا يخلو إما أن يكون بأمور عرضية ، أو صور جوهرية .

فإن كانت أمورا عرضية فإما أن تكون من الأعراض التي تلزم طبيعة الشيء،
 أو من الأعراض الواردة من خارج.

فاين كانت من الأعراض التي تلزم طبيعة الشيء فالطبايع التي تلزمها أعراض مختلفة هي مختلفة .

وإن كانت من أعراض وردت عليها من خارج فإما أن تكون الأجزاء الأرضية ، الله مثلا ، تقتضى ، في كل مثل ذلك التركيب ، أن تكون ، إذا امتزجت ، يعرض لها من خارج دائما مثل ذلك العارض ، أولا يقتضى . فإن كانت تقتضى وجب من ذلك أن يكون لها ، عند الامتزاج ، خاصية استعداد لقبول ذلك ، أو خاصية استعداد لحفظ ذلك ، ليس ذلك لغيرها .

وذلك الاستعداد إما أن يكون أمراً جوهرياً ، فيتمايز الجوهر ، فتكون البسايط متميزة في المركب بجواهرها ، أو أمرا عرضيا ، فيعود الكلام من رأس .

وإما أن لا تكون الأجزاء الأرضية ، مثلا ، تقتضى ، فى كل مركب ، مثل ذلك التركيب ، أن تكون إذا امتزجت يلزمها من خارج ، بل ذلك قد يتفق فى بعضها

<sup>(</sup>۱) ط: \_ أو ، و في د : و إن اختلف // . م : اختلافهما (٣) م : \_ و هي //

ب ، د : مكتسبة ، و في سا : \_ متلبسة // سا : بينهما (٤) . د : بصور (٥) م ، ط : يلزم

(٧) سا ، ب ، ط ، د : كان // م ، ط : يلزمها : // د : أعراضها // د : و هي

(٩) ب ، ط ، د : كان // م ، يكون // سا : — وردت (١٠) د : عرضت

(١) ب ، ط ، د : كان // م ، يكون // سا : — وردت (١٠) د : وخاصية

(١١) م : يقتضي // م : \_ فإن كانت تقتضي // ط كان يقتضي . (١٢) د : وخاصية

(١٤) سا : بالجوهر (١٥) م : بجوهرها (١٦) سا : أرضية // م، ط : يقتضي

اتفاقا . ولو كان كذلك لكان ذلك الأقل ، ولم يكن كل مثل ذلك النركيب موجبا لاختلاف ذلك التميز ، وكان يمكن أن يوجد من اللحوم لحم من نوعه يقطر كله ، أو برسب كله ، ولا يقطر . وكذلك كان يجب أن لا يكون التحليل معينا للحيوانات والنبات بإفناء مادة وإبقاء مادة ، أعنى فناء المتحلل الرطب ، وإبقاء اليابس .

ثم لننظر أن هذه العناصر ، إذا اجتمعت ، فما الذى يبطل صورها الجوهرية . فلا يخلو إما أن يظن أن النار ، مثلا ، تبطل صورة الأرض منها ، أو شىء خارج عنها ، يكون ذلك الشيء من شأنه أن يبطل صورتها إذا اجتمعت . فإن كانت النار تبطل صورة الأرض، فإما أن تكون مبطلة لصورة الأرض وناريتها موجودة ، أو مبطلة وناريتها معدومة .

فارن أبطلت، والنار معدومة، فيكون إبطالها الصورة الأرضية بعد عدم النارية أو مع عدم النارية. وعدم ناريتهاف هذا الموضع إنما هو أيضا بسبب الأرض. والكلام في ذلك هو الكلام بعينه. فيكون حاصل ما ذكرناه أنه لما عدمت النارية والأرضية أبطلت إحداها صورة الأخرى، وهذا محال.

و إمَّا أن يكون شيء آخر خارج هو الذي يبطل صورة كل واحد منهما إذا اجتمعت .

فإن كان يحتاج في أبطال الصورة النارية ، مثلاً ، و إعطاء الصورة الأخرى ، إلى هم الأرض ، والأرض موجودة ، أو الأرض معدومة ، فقد دخلت الأرض في هذه المعونة ، وعاد الكلام من رأس .

وإن كأن لا يحتاج فلا حاجة إلى المزاج فى سلب الصورة النارية وإعطاء الصورة الأخرى ؛ بل البسيط يجوز أن تنكون عنه الكائنات بلامزاج.

 <sup>(</sup>١) م .. ذلك // م : د // سا : لكان ذلك بالأقل// سا ، ب ، ط ، د : التركيبات موجبة .

<sup>(</sup>٣) ط : مغنيا ، وفي سا : مقسا // د : للحيوان (٥) د : إذا امتزجت.

<sup>(</sup>٦) سا : نظن // م ، ط : يبطل (٦-٨ ) د : ـ « منها أو شيء » إلى « صورة الأرض »

<sup>(</sup>٦) سا: عنهما (٨) د : \_ نكون ، وفي م ، ط : يكون (١١) م : \_ أو مع عدم النارية :

<sup>(</sup>١٢) بخ: أوالأرضية ﴿ (١٣) سا ، ب ، ط : أبطل أحدمًا صورة الآخر // د: أبطل .

<sup>(</sup>١٤) د: واحدة // م: منها (١٥) سا: وإعطائه (١٦) م: أو للأرض (١٩) م ، ط : يتكون

وأما الاستحالة فلا يلزم فيها مثل هذا القول . فإن النار ، مثلا ، إذا كانت علة لتسخين مادة الأرض كانت علق ، وهي نار بالفعل ، وتسخن بسخونة موجودة فيها ، وإن انتقصت ، لأنها أيضا تقبل البرد بمادتها عن الأرض بالفعل . فتكون فاعلة بهيئة ومنفعلة بمادة . وتكون الهيئة ، عندما تفعل في المادة ، موجودة ، والمادة عندما تنفعل موجودة ، فلا يعرض فيها هذا الشك .

لكن من الأمور المشكلة التي بالحرى أن تورد شكا يؤيد القول الذي بختاره ويورده أصحاب هذا المذهب المحدث هو أنه إن كان الممتزج لا تتغير جواهر بسائطه ، وإنما تتغير كالاتها ف فتكون النار فيه موجودة ولكنها مفترة قليلا ، والماء موجودا ، ولما تتغير كالاتها ف فتكون النار فيه موجودا والمحدة على صور البسائط ، وتكون تلك الصور ليست من الصور ، التي لا تسرى في الكل ، من الصور الاجتماعية ، مثل صورة التأليف كالأشكال والأعداد . فإن المغناطيسية واللحمية مثلا ليست من الصور التي تكون من هيئات اجتماع آحاد عدد أو آحاد مقادير ، حتى تكون للجملة ، أولا لواحد من آحاد الجملة . وإذا كان كذلك كانت هذه الصور سارية في كل جزء ، وكان الجزء الموجود من الأسطقسات في المركب ، وهو نار مستحيلة ولم تفسد ، قد اكتسب صورة اللحمية ، فيكون من شأن النار في نفسها ، إذا عرض لها نوع من الاستحالة ،أن تصير المحدية ، فيكون من شأن النار في نفسها ، إذا عرض لها نوع من الاستحالة ،أن تصير الما . وكذلك كل واحد من البسائط ، فيكون نوع من الكيف المحسوس ، وحد من

<sup>(</sup>٢) ب، د: لتسخن (٢) سا: وهي بالفعل نار // م، ط: يسخن (٣) م، ط: يقبل // م: فيكون (٣٠٤) ط: بهيئته ... عادته (٤) وقي م، ط: يفعل// م: عندما تفعل (الثانية) . (٥) م: عنها ، وفي د: منها . (٦) م، ط: يورد // م: يؤثر القول ، وفي د: نريد (٧) م: ــ ويورده ، وفي سا، د: تورده // م: وهو// م، ط،سا: جوهر (٨) م، طكا لأنه (٨) م، ط: يتغير // م، ط: فيكون // د: ولكنها مبردة // ط: موجود (٩) م، سا: لكنه // ط: متسخن // م: صورة واحدة ، وفي سا: صورا زايلة (١٠) م، ط: الصورة // ط: يسرى ، وفي ﴿ د ﴾ لارى . // سا: صور (١١) م: والأشكال (١٠) م، ط: الستقصات // (١٠) سا، الصورة // ط: كان (١٤) م: الاستقسات ، وفي ب، د: الاستقصات // (١٠) سا، وفي به د: الاستقصات // (١٠) ط، د: يصير (١٦) م: كذلك + حال .

حدود التوسط فيه بين الرطب واليابس، والحار والبارد يعد الأجسام العنصرية لقبول اللحمية، ولا تمنعها عن ذلك صورها، كما لا يمنع صورة الأرض في الجزء المتدخن أن تقبل حرارة مصعدة، فيكون حينئذ من شأن البسائط أن تقبل صورة هذه الأنواع وإن لم تتركب، بل إذا استحالت فقط. فلا يكون إلى التركيب والمزاج حاجة ألبتة، فنقول:

أما أولا فليس اعتراض هذه الشبهة على أحد المذهبين أولى من اعتراضها على الآخر. فإن صاحب هذا المذهب المخترع أيضاً يرى أن اجهاع العناصر شرط في حصول الصورة للتركيب بسبب مايقع بينها من الفعل والانفعال، وأنها أولا يعرض لها الفعل والانفعال في كيفياتها ، ثم يعرض لها أن تخلع صورة ، وتلبس صورة ، ولولا ذلك لما كان لتركيبها فائدة . وإذا تركبت فإنما يقع بينها تغير في كيفياتها بالزيادة والنقصان، حتى تستقر على الأمر الذي هو المراج . ثم تحدث صورة أخرى يعد لها المزاج ؛ إذ الايكون مايظن أنه وارد بعد المزاج إلا المفرد . وكيف ما كان فذلك لاستحالها في في كيفينها ، فيجب أيضاً من ذلك أن تلك الاستحالة إذا عرضت للمفرد منها قبل المفرد وحده تلك الصورة ، أو إن كان لايقبلها بلأن تلك الاستحالة يستحيل فيها إلا أن تتصغر أجزاؤها ، إلا أن تتجاور فاعلة ومنفعلة على أوضاع مخصوصة ، وأن تكون تلك الصورة مستحيلة أن تستحفظها، المصورة مستحيلة أن تستحفظها، المحاورة مستحيلة من العلل والمعاذير — فهو جواب مشترك للطائفتين معاً .

على أنه يشبه أن تكون الحدود المحتاج إليها من المزاج في نهيئة المادة لقبول الصورة

<sup>(</sup>۱) م: المتوسط فيه من // م: بعد (۲) م: ولا يمنها من // د: \_ كا // م، ط: يمنع // م: \_ صورة (۳) م: يقبل // ط: صور (٤) م: \_ وإن // م: يترتب، وفي ط: يتركب // م، د: استحال // م: المركب (٦): د: المحدث بدلا من « المخترع » (۷) سا: بينهما .
(۸) م، ط: يخلع ... ويلبس (۹) د: فإذا (۱۰) م، ط: يستقر // د، ب: \_ ثم .
// بخ، د: و يحدث // ب، د: او بدلا من «إذ» (۱۱) سا: نظن//ب: وأنه // د: إلا المفرد // ط، سا: \_ المفرد (۱۳) سا، ط: لا يستحيل (۱۶) م، د: يتجاوز // م: فاعلها ومنفعلها // م: محسوسة // م، ط: يكون (۱۵) م، ط: يكون

التركيبية لأتحصل ولا تبقى إلا بالمزاج، فهذا هو الذى يجب أن يعقل من أمر وجود البسائط في المركبات ، والذى يقع من الاضطراب في إعراب القدماء عنه هو مالا يتميز لبعضهم الصور التي بها النار نار والماء ماء عن هذه الكالات التابعة.

على أن هؤلاء إذا سئلوا فقيل لهم: ماتعنون بقولكم إن الماء بارد ورطب إذا حد؟ ثم الماء هل هو برد بالفعل أم برد بالقوة ؟

فيقولون إنانعنى بذلك برداً بالقوة ، ولسنا نعنى به البرد بالفعل. فيكون أخذهم البرد في حد الماء مصروفاً إلى وجود معنى في المائية يقوى الماء على أن يبرد ، ومحال أن يبرد ، ولا يتبرد . فيكون المأخوذ في حد الماء هو القوة التي يصدر عنها التبريد بالفعل للماء ولما يجاوره . وليس هذه القوة على البرد بالفعل كقوة النار على البرد بالفعل . وذلك لأن النار تحتاج إلى أن تنسلخ صورتها عن مادة وتلبس صورة أخرى ، حتى تكون لها هذه القوة .

وأما الماء فهذه القوة فيه قريبة جداً من الفعل لاتحتاج ، فى صدور الفعل منها ، إلا إلى زوال المانع . فهذه القوة ليست قوة الهيولى ، بل هى صورة زايدة على الهيولى ، فاعلة للبرد فى الماء . وفيا ينفعل عنه بتوسطه .

وهم إذا قالوا إن العناصر بالامتزاج تنكسر حمياتها ، وتصير بالقوة هي ماهي إنما
 يعنون هذه القوة القريبة . فهذه القوة القريبة هي فصل حدكل واحد منهما . وإذا بقى
 للشيء فصل حده لم تفسد صورته لامحالة .

 <sup>(</sup>١) ب: نعقل // بخنعقل(٢) سا: إغراب //د: \_ هو (٣) سا: الصورة // م: النابعة .

 <sup>(</sup>٤) د : وطب//طحدد(٦) ط : إنما (٧) م : فالثانية // ط : ف الماء + به // د: يتبرد :

<sup>(</sup>۹،۸) م: والماء تجاوزه (۹) سا: لتوة //سا: ـ بالفط // م: وليس ذلك //وف ( ب » : وذلك فان (۱۰) م، ط: يحتاج ... ينسلخ ... يلبس ... يكون (۱۲،۱۳) د: ـ «فيه قريبة جداً » إلى قوله « فهذه التوة//وفي (۱۲) ط: عنها (۱۳) د: ـ قوة//ط: هي قوة صورة زائد . (۱۵) م، ط: ينكسر // د: جسماتها // م، ط: ويصير (۱۷) ط: حد// د: منها // م: شيء فضل // م: يفسد // ط: فلم

فهم ، من وجه ، قد يشيرون إلى هذا ، وإن لم يتفق لهم التصريح به . ثم هذا المزاج على وجوه :

إما أن يكون الحار من البسايط يسخن البارد مقدار مايبرد البارد الحار . حتى يحصل أمر منوسط بين حميتي البرد والحر ، وكذلك بين حميتي الرطوبة واليبوسة ، فيسمى هذا الامتزاج معتدلا مطلقاً .

فارن كان اعتدال بين الحر والبرد ، ولم يكن بين الرطوبة واليبوسة ، بل غلبت الرطوبة ، قيل من اج رطب ، أو غلبت اليبوسة ، قيل من اج يابس .

و إن كان الأمر بالعكس ، فكان اعتدال بين الرطوبة واليبوسة ، ولم يكن بين الحرارة والبرودة ؛ بل غلب الحر أو البرد قيل من اج حار ، أو من اج بارد .

فتكون هذه أمن جة خارجة عن الاعتدال خروجاً بسيطاً ، وذلك إذا استقر الفعل والانفعال على غلبة من أحد طرفى مضاد وعلى اعتدال بين الطرفين الآخرين . وبا إزائها أربعة أخرى مركبة ، وذلك عندما لايقع بين طرفى مضادة من المضادين اعتدال ، بل يكون الاستقرار على غلبتين ، فيكون حاريابس ، وبارديابس ، وحار رطب، وبارد رطب، وبارد رطب ، وبارد مركبات .

فارد قد قلنا فى الكون والاستحالة وما يتصل بهما ، وفرغنا من جميع ذلك ١٥ فبالحرى أن نتكلم فى النمو .

<sup>(</sup>٣) د : « يبرد البارد » مكررة// م : والحار . (٤) ط : هو متوسط/ / ، من حميتي ، و في « د » بين جهتي ( الأولى والثانية ) . ( ٨ ) ط ، د : فإن // سا : الاعتدال (٩ ) ط : غلبت // سا : ــ مزاج . (١٠) م ، ط : فيكون (١١) د : طرقى مادة // م : على . (١٢) م : المضادين (١٣) م : ط : فيكون // د : سبعة // ط : واحد معتدل (١٦) م : النعو

# الفصل التأمن فصل في الكلام في النمو

وأما النمو فإنه لا يكون إلا بزيادة ما ، ولا كل زيادة . فإن المتكاثف ، كالماء ، إذا استحال هواء ، فزاد حجمه ، فقد فسد وحدث شيء آخر مع حجمه ، ولم يكن موصوفا بحركه الازدياد التي عرضت ؛ ولا أيغما إذا كان الموصوف باقياً ولم ينضف إليه زيادة من خارج مثل الماء إذا تخلخل عند استحالته إلى السخونة ، وهو ماء بعد ؛ ولا كل زيادة منضمة فإنه إذا التصق بالجسم جسم ، أو زيد على ماء ماء ، وكل واحد من المزيد عليهما ساكن ، لم يستحل شيئاً ، وإنها انضاف إليه زيادة ، فلا يكون ذلك حركة النمو ؛ بل يجب أن يكون الذي ء الباقي بالنوع تحرك بكليته إلى الازدياد بما يدخل عليه ، ولا كل ما كان أيضاً كذلك ، فإن الشيخ بعد وقوف النمو قد يسمن ، كما أن النامي في سن النمو قد يهزل . وليس زيادة السمن من النمو ، كما ليس نقصان المزال من الذبول ؛ بل يجب أن يكون ذلك الازدياد مستمراً على تناسب مؤد إلى كمال النشو ، ويكون الوارد يجب أن يكون ذلك الازدياد مستمراً على تناسب مؤد إلى كمال النشو ، ويكون الوارد منجاً إلى كمال النشو .

فيجب أن يكون هذا الوارد يداخل المورود عليه ، نافذاً في خلل تحدثه في جسمه

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الثامن (۳) سا: وهو الـكلام (٦) د: الأزياد // ط: عرضت + ناميا // م: يتصف إليه (۵) سا: متضمنة // ب، د: ألزق، وفي بخ: النزق / / سا: \_ جسم. (٩) م: انضافت، وفي ﴿ سا »: تضاف (١٠) ط، م: الشيء الباقي + إما // د: في النوع (١١) د: شيخ (١٢) م: وليست (١٣) م: كال الشيء (١٤) ط: واستحال + كله. // ط: نمي // (١٥) م: النشء (١٦) سا: إلى خلل:

يندفع له المورد عليه إلى أقطاره على نسبة واحدة فى نوعه ، والنوع باق في شخصه .

ولوكان نفوذه فى الخلاء لما كان يحتاج الجسم ، فى أن يزداد ، إلى امتلاء مافيه من الأبعاد الخالية ؛ بلكان حجمه واحداً ، كانت الأبعاد خالية أو لم تكن .

وهذه الحركة بما تنسب إلى المتحرك بها من النبات والحيوان من جهة الحر . فإن الحيوان ، والنبات أيضاً ، قوامه من نفس وبدن . وهذا إنما يعرض العروض الأول اللبدن ، ويعرض لبدنه من جهة مقداره . فههنا هيولى النامى الحامل لصورة جسمية ، وهاهنا اللقدار الذى لتلك الهيولى ، وههنا الصورة الشكلية الخلقية المحيطة بذلك المقدار . والهيولى دائمة التبدل ، فيشكل من أصها . ولا يبعد أن يظن بها أنها عساها أن تأبى النحل على كل قديم منها ، ويحصل الشخص فى وقت من الأوقات جملة مادة غير الجلة الأولى . فلا تكون مادته هى الباقية الثابتة ، حتى يكون النمو والزيادة منسوبا إليها . السبة أولية .

فن هذا لايبعد أن لاينسب النمو إلى مادة واحدة بعينها . وأيضاً ، فإن المادة لاتنمو ، لأن مادة واحدة بعينها ، وإن بقيت بقاء الدهر ، فإنها لاتصير بسبب النمو أعظم ، بل الأعظم هو المجتمع منها ومن الزيادة . وهي مع الزيادة على القدر الذي كانت عليه قبل الزيادة . وإنها الأزيد هو شيء آخر ، وهو هذا المجموع ، وهذا المجموع من حيث هو مجموع إنما حدث الآن بانضام الزيادة إلى الأصل . فلا المادة نامية ولا الزيادة .

وأيضاً فإن المقدار المحمول في المادة حكمه ، في الأمرين جميعاً ، هذا الحكم .

<sup>(</sup>٣) م: واحد // م، ط: يكن (٤) ط: جهة الجزء (٥) د: قوله من// ط: النماء إنما .
(٦) د: الصورة (٧) م: وعنهما الصورة (٨) د، ط، سا: دائم // ط، د: أمره // سا: نظن // ط، د: به أنه // ط، د: عساه // م: يأتى ، وفي ط، د: يأبى (٩) سا: قد تم // ط، د: منه // ط: فيحصل (١٠) ط: فلا يكون (١٢) سا ، ط: بعينه (١٣) م: ينمى (١٣) د: « إلا زيادة وحدة » بدلا من « لأن مادة واحدة » // ط: يصير (١٤) سا: \_ وهي مع الزيادة (١٥) م: \_ وهذا الجموع .

والصورة أيضاً يقبح مايظن فيها من أنها تحفظ تبديل للمادة ، حتى يكون البناء المركب من الآجر إذا انتزع منه آجرة آجرة ، حتى يبدل الآجر كله يكون هو بعينه البناء الأول بالعدد ، ويكون الشكل والصورة ، تنتقل ، وهي واحدة بعينها بالعدد من مادة إلى أخرى . وهذا من المحال ، بل إنما (يتم ذلك بأن تبطل الصورة الأولى من البناء مع انتقاض حاملها ، وتحدث صورة أخرى شبهة بالأولى . وهذا شيء قد سلف منا بيانه .

وأيضاً إن تبدّل بعض المادة ، فيجب أن يعلم أن الصورة ليست واحدة بعينها . ولا يلتفت إلى مايقولون . وذلك أن الباقى من الصورة فى بعض الباقى من المادة هو جزء الصورة . ولعمرى إنه لم يحدث إلا من جهة ليس كلامنا فى مثلها . وأما البعض الآخر من الصورة ، وهى التى فى المادة المتجددة ، فليس هو الأول بعينه ، كما علمت فى متبدل المادة بأسرها ، وإنما هو مثل الأول . وإذا كان صورة السكل فى هذا الموضع هى جملة الباقية والحادثة ، وليست هى الجملة الباقية ، والصورة الباقية بجملتها هى جملة باقية ، فليست الصورة باقية عند النمو . فينبغى لنا أن نطلب المخلص من هذه الشبهة ، فنقول :

يجب أن نعلم أن أنواع النبات والحيوان لايستبدل ألبتة منها جميع المادة ، ولا يتحلل عنها جميع المادة ؛ بل يتحلل ، فى أول الأمر ، اللطيف المتحلل منه ، ويستمد بدله . وإن تحلل الكثيف منه فإنما يتحلل آخر الأمر . ويتحلل القليل منه ، ويبقى فى الجملة على الاستمرار ما يستحفظ القوى والصور الواجبة . والنفس إن كانت محتاجة فى قوامها إلى المادة ، أو كانت محتاجة ، فى أفعالها الأول ، إلى المادة ، فإن انضم إليها

<sup>(</sup>١) م: يفتح: في سا: يصح // ط: تنحفظ (٢) سا: \_ الآجر // ط: آجر ، آجر وفي م: آخره آخره آخره // ط: يتبدل // م: الآخر، وفي ط: الأجزاء // م: كان يكون (٣) سا: ينتقل // م: \_ من مادة (٤) د: يتمم // م: \_ بأن (٥) ط: ويحدث (٦) م: يبدل (٧) ط: لأن ط: هو // م: هي (٨) م، سا: مثله // سا: \_ البعض (١٠) م: المتبدل // م: الأولى (٣) م: إذا //ط، د: \_ كان (١١) د: هو جملة، وفي ط « الجملة »// سا: \_ وليست مي الجملة الباقية (٢٠) م: الملخص (١٣) ط: يعلم // سا: « نوع » بدلا من « منها » (١٤) ط: \_ (ولا يتحلل عنها جميم المادة // ط: المتحلل منها د: المتخلل منه // م: منها (الثانية) (١٥) ط: الآخر. (١٦) ط: والصورة. (١٧) ب: وكانت

شىء استحال إليها ، وزاد فيها وفو كالات القوة المستحفظة بالأولى التي هي قائمة بالمادة . فيكون كأن في كالات تلك القوة شيئاً قديماً وشيئا منضافا إليه ، أو تكون الصورة والقوة هي تلك القديمة ، وإنما انضاف إليها كالاتها ، وتكون الجلة ليست هي القديمة بل حادثة من القوى ، ويكون الأول لم يبطل ، وإنما انضاف إليه ماصار بعراً كل .

ولو كانت المادة تتبدل لكانت الأنداب والشامات قد تبدلت. فالباقى فى الشخص من مادته هو ما تستحفظ به الصورة الأولى الأصلية . ومن الصور القائمة فى المادة التي لا تتبدل بهم صورة النوع . وأما القوى التي هى الكلات الثانية الصورة النوع فقد ينضاف إليها الزيادة والمقادير . فقد تكون الأولى منها المحفوظة بالمادة المحفوظة باقية ، وتنضاف إليها زيادة تتميز عن الأولى فى القوام والاستحكام لتأخره . فيكون هو أيضا معرضا للتحلل قبل المادة الأولى .

وأما الشكل والخلقة فمن جملة أمور عارضة لازمة للصورة النوعية ، أو عارضة غير لازمة.

فالباقى فى هذه الحركة التى هى النمو ، هو الصورة النوعية ، والزايد هو المقدار في أول الأمر ، ثم الصورة الشكلية والخلقية (لأجل المقدار . فإنها تصير أزيد لأن الصورة الواحدة الشكلية بعينها تصير أصغر وأكبر . فإنها تكون فى المقدار الذى هو أنقص أصغر ، وفى الأزيد أكبر . والمقدار أيضا كذلك قد لا يكون أولا ناقصا ، ثم إذا أضيف إليه الغذاء المنمى صار أعظم ، لأنه مجموع مقدارين ، لا أن المضاف إليه نفسه صار أعظم ، لأنه مجموع مقدارين ، لا أن المضاف إليه نفسه صار أعظم ، بل هو كما كان . إنما الأعظم هو المجموع . وأما الشيء الذى له هذه المادة ،

<sup>(</sup>۱) سا: بالأول (۲) م، ط: كانه . . . شيء قديم وشيء منضاف ، وف « د » كأن . . . شيء قديم وشيء منضاف ، او يكون (۴،۳) م : ـ «إليها كالانها . . إلى قوله « وإنما انضاف » // د : من حادثة (٥) ط: يتبدل // د : الأبدان // د : \_ الشخصى من (٦) ط: ومن الصورة (٧) م : \_ وأما القوى التي هي الكالات الثانية لصورة النوع .

 <sup>(</sup>٨) سا ، بخ : الأول (٩) م ، ط: ينضاف //م : حيز عن (١٠) سا ، د : يعرض التحلل//د : في الأولى (١٤) م : « الأولى » بدلا من « أول الأمر » // سا : أو الحلقية // م : يصير .
 (١٥) م ، ط: يصير //م : وأقصر (١٦) سا : وفي المقدار //م : فلا يكون .

<sup>(</sup>١٧) م: \_ المنمى // د . للمضاف إليه .

حين له هذا الشكل، فهو نوع الشيء، وهو باق وإحدا بعينه بلا اختلاف، وهو الذي تصير مادته مادة مضافا إليها زيادة ولا ينمو. فإن النمو والازدياد في الحجم ليس مما يعرض لمثلها من الصور الطبيعية التي ليست مقدارا ولا عرضا من الأعراض الذاتية للمقدار.

ولا المقدار نفسه ينمو . فإنه كما كان فى نفسه ، والزيادة لم تجعله أعظم ؛ بل أحدثت مجموعا منه ، ومعها عظما .

وأما الصورة الشكلية فهي التي تنمى ، أى أن كل جزء من الصورة يصير أعظم ما كان ، ولا كذلك المادة ولا المقدار .

فالمنحرك أولا هو النوع ، وحركته هي في صورة الشكل والخلقة بوساطة المادة ثم المقدار النامي. فالنوع هو النامي، أي هوالزائد في مقدار خلقته بسبب مادنه و مقدارها. فهكذا ينبغي أن يعقل أمر النمو . والمنعي هو الغذاء . وهو غذاء ومنم ، وهو غذاء من جهة ما هو شبيه بالشيء بالقوة يقوم بدل ما يتحلل منه . وهو منم من جهة ما له مقدار يزيد في مقدار النامي . والغذاء هو الذي يقوم بدل ما يتحلل بالاستحالة إلى نوعه فقد يقال له غذاء ، وهو بعد بالقوة مثل الحنطة . وقد يقال له غذاء إذا لم يحتج إلى غير الالتصاق والانعقاد فقط ، وقد حصل له التشبه في الكيف . وقد يقال له غذاء ، وقد غذا وصار لحما في والغذام تم منفعته في كونه غذاء بأن يتشبه ويلتصق ، فأنمي بدل ما يتحلل . فإن لم يتشبه كادة البرص ، كان غذاء ، لا في كمال أحواله . وإن تشبه ما يتحلل . فإن لم يتشبه كادة البرص ، كان غذاء ، لا في كمال أحواله . وإن تشبه

<sup>(</sup>۱) م: حتى //سا، د: من حيث هو باق واحد (۲) م: منضافا //م: ينمى (٣) د: عثلها //سا: من (١) سا، د: الثابتة المقدار (٥) م: ينمى // د: فانه كاكان فى نفسه إلى ينمو .

// م، ط: يجمله (٧) م: ينمى // ط: الصورة الشكلية (٩) م: هى //سا: بوساطته

(١٠٠) سا: الذى هو الزايد//سا: مقاديرها (١) د، ط: فهو فذاء //د: منمى //سا: وهو غذاء

(الثانية) // سا: منمى (١٤) م: فقد يقال (الأولى) //د: يعد // سا: يحتاج (١٥) سا: فقط // سا: النسبة بدلا من «التشبه » (١٦) ط: غذى // م، ط، د: يتم // ب، سا: فأنما

(١٨) م: وإنه لم يتشبه (الثانية) ط: وإن تشبه

ولم يلتصق كمادة الاستسقاء الزقى لم يكن غذاء بالفعل نافعا فل كمال أحواله )، بل بجب أن يتشبه ويلتصق معا ، حتى يغذو غذاء طبيعيا .

والغذاء الأول ، أعنى التشبه بالقوة هو جوهر لا محالة . فا نه يستحيل أن يكون غير الجوهر جوهرا بالقوة . ويجب أن يكون جوهرا غير ممتنع عن أن يكون له مقدار طبيعى ، وإلا لم يتكون عنه جسم طبيعى . فلا يخلو إما أن يكون ذلك له بالفعل عند ماهو شبيه بالقوة ، أو يكون بالقوة . فإن كان بالقوة فهو هيولى مجردة ، ويستحيل قوامها إلا مقارنا لصورة جسمانية ، فهى ، إذن ، تكون مقارنة لصورة جسمانية ، وتلك الصورة الجسمية تزول عند قبولها هذه الصورة .

ولا نطول الكلام فى بيان أن تلك الصورة تكون صورة جسمية له ، لا لغيره ، وإلا كان مع هذه الهيولى هيولى أخرى فى صورة واحدة ، وصار جسمان فى جسم ، وغير ذلك .

فليس إلى ذلك للمحصلين حاجة ؛ بل يكفينا أن نعلم أن تلك الهيولى ، لمّا قارنتها صورة جسمية ، قبل هذه ، فقد كانت الجسمية موجودة لها قبل أ ، وكان الشبيه بالقوة جسما بالفعل ، ولا يجوز أن يكون الجسم الكلى العام ، فإن ذلك لا وجود له إلافي الوهم ، بل هو جسم ما شخصى ، فغذاء كل جسم شخصى ، ومبدأ إحالة الغذاء موجود في المفتذى ، لأن القوة المشبهة موجودة فيه ، ومبدأ النمو ، وهو الذي يلصق بالنامى ماهو يزيد في كميته ، هو أيضا في النامى . لكن كمية الغذاء شيء يصير أيضا كمية المغتذى أكبر . فهو أيضا مبدأ للنمو ، وهو في الغذاء .

<sup>(</sup>۱) د : الذق ، وفي ﴿ سا » اللحمى // د : بالعقل (٧) ط ، سا : يغدو (٣) م : هي (٥) د : فلا يخلوا // ط : له ذلك (٧) د : لا مقارنا / / م : مقارنة بصورة // ب و بخ : وهي // م : — تكون // ط : يكون مقارنته (٨) م ، ط : بزول (٩) د ، سا : — تكون (١٠) د : هيولي آخر (١٣) م : في ذلك (١٣) ط : + وكان بتي أن الشبيه (١٣) جميع النسخ ما عدا م ، ب : جسم ، وهنا زيادة في ط : وكان الشبيه بالقوة يصير جسما بالفعل (١٥) م ، ط : حالة الغذاء (١٦) م : — هو (الثانية) (١٧) سا : وهو // سا : \_ أيضا (الثانية) // م، د : أكثر

وقد يتفق أن يكون الذى به يقع النمو محيلا . وذلك إذا لم تقدر القوة المشبهة أن تمكل تشبيهه في جوهره وكيفه ، أو يكون أول ما يرد يؤثر في البدن ، ثم يكر عليه البدن فيؤثر فيه ، ويحيله إذا كان قد استرخت قوته في موافقة من المغتذى ، مثل الثوم ؛ فا نه يغذو النامى ويسخنه معا والمربى بالفعل شبيه بالفعل ، والمربى الذى هو بعد غذاء لم يستحل شبيه بالقوة . وربما كان ضداً أو متوسطاً ، وربما لم يكن ضداً ، فإن الحنطة ليست ضداً للدم ، وإنما هي غذاء من طريق ماهي حنطة ، لامن طريق ماهي حار وبارد فقط .

فليكن هذا كافياً فيما يجب أن نقول في أمر المربى والمنمى وهو الغذاء من حيث له مقدار يزيد فيما يغذوه. فحرى بنا الآن أن ننتقل إلى إيضاح القول في الأسطةسات وعددها.

<sup>(</sup>۱) م: محلا، وفي سا، د: مخيلا // م، ط: يقدر (۲) م، ط: يكمل // ب: تشهه // ط، د: كيفيته // ط: فيؤثر (۳) ط: ويجعله بدلا من « ويحيله » // م: سرحت، وفي سا استوجب بدلا من « استرخت » (۳، ٤) م: مثل النوع . (٤) ب: سببه بالفعل (٥) د: ـ ضدا ( الثانية ) (٦) د: فالحنطة (٧) ط: حارة وباردة (٩) ط: تنقل // م، د: الاستقسات، وفي ب: الاستقسات.

## الفصل الت اسع

## فصل في إبانة عدد الأسطقسات

وقد سبق منا القول إنه لايصح أن يكون الأسطقس واحداً ، وكيف يكون ذلك. وقد علمت أنه لايصح أن يكون ماهو فى جوهره نار ماء ، أو ماء نارا ، أو أرض هواء ، أو هواء أرضا . وكيف يكون ذلك ، وههنا فعل وانفعال بقوى متضادة لا تنبعث عن صورة متفقة ، بل إنما تنبعث عن صورة مختلفة . والصورة المختلفة تستحق تنويعات مختلفة ، ولا فضل لصورة على أخرى ، حتى يجعل تركيبها مع العنصر اسطقسا بالتخصيص دون غيره .

وإذ هذامن المتضح الذى لاشك فيه فمتضح، لاشك فيه، أن الأسطقس ليسبواحد. • ١٠ فهو إذن كثير . ومعلوم أنه ليس بكثير غير متناه . فبقى أن تكون الأسطقسات كثيرة متناهية .

وينبغى أن تكون ذات صور يصدر عنها ، فيا بينها، فعل وانفعال ، حتى تكون أسطقسات تتكون منها المركبات بالامتزاج ، وأن تكون الكيفيات الصادرة عن صورها أقدم الكيفيات المتفاعلة ، ولأنها أسطقسات لهذه الأجسام المحسوسة ليست أسطقسات

10

<sup>(</sup>١) م ط: الفصل التاسع ، وفي د : فصل التاسع ، وفي بقية النسخ « فصل في »

<sup>(</sup>٣) د ،ب: الاستقصات (٤) م ،ب الاستقص (٥) م : ماء نارا (الأولى)//أو نار ماء(الثانية)

<sup>(</sup>٦) م، ط: ينبث (٧) ط.ه: صور مختلفة والصور //ط: تستحق (٨)د:فصل // م: تركبها //م، د:// م، د: استقصا // م: بالتحقيق (١٠) م، ب: الاستقص (١١) سا، ب: فهو إذا م، ب: الاستقصات (١٣) م، ط: أن يكون ... يصدر (١٤) م، ب: استقصات // م، ط: يتكون // م: بالتصات

للأجسام الموهومة ، فيجب أن تكون الكيفيات التي تخصها كيفيات محسوسة . ومن شأن الحاس أن يشعر بفعلها فيه .

والكيفيات المحسوسة متصنفة بحسب تصنيف الحواس ، لكن الكيفيات التي تخص حس البصر كالألوان ، أو حس السبع كالأصوات ، أو حس الشم كالروابح ، أو حس الذوق كالطعوم ، ليست من الكيفيات الأولى في هذه الأجسام العنصرية ، ولا من المشترك فيها . فإن المركبات أنفسها قد توجد خالية عن أطرافها ووسايطها . وإنما تحدث في المركبات ، بعد تفاعل يقع منها في كيفيات قبلها . وهذا يدل عليه الاستقراء الصناعي .

وأما الكيفيات الملموسة فلا يخلو عنها وعن وسايطها جسم من الأجسام المستقيمة الحركة . ولا جسم منها إلا وطرف من أطراف مضادتها موجود فيه ، أو ضده ، أو هو قابل له أو لضده . فينبغى أن تكون الفصول الأولى للأجسام الأولى منها محصلة بهذه الكيفيات ، دون الطعوم والروائح والألوان .

وأما الكيفيات الأخرى المتقدمة لسابر الكيفيات مما لايحس إحساساً أولياً باللمس مثل الشكل، ومثل الخفة والثقل، وأشياء سنعدها، فإنها لا تفيد الفصول التي نحن في طلبها.

أَمَا الشكل فلأن الطبيعي فيه متشابه البسايط، فلاينفصل به ؛ ولوكان مختلفاً أيضاً لما صلح أن يقع به فعل أو انفعال . والقسرى أبعد من ذلك .

وأما الخفة والثقل فبالحرى أن تفيد الفصول للأجسام الأسطقسية . لكنه لايفيد

<sup>(</sup>۱) ف سا: سقط: «ليست اسطقسات للأجسام الموهوبة فيجب أن تكون زيادة في م وهي : أن تكون متصنفة بحسب تصنيف الحواس لكن> //سا : \_ الكيفيات التي يخصها // إلى قوله تصنيف (٤) ط : يحص// سا: حسن(٥) م : بحس( الذوق) (٦) م : توصد// م : \_ خالية (٧) م ، ط : يكون يحدث // م ، سا : بينها// م : «أنات» بدلا «كيفيات (١٠) ط : موجودة (١١) م ، ط : يكون // م : الفضول // ط : لهذه (١٣) ب : حجما لا يحس // يخ : فيما (١٧٠١٤) م ، ط : يفيد (١٦) سا : تنفصل (١٧) ط : يصلح (١٥) ب : الاستقصية

ولا واحد منهما الفصل الذي هو به أسطقس . فإن الفصل الذي به الأسطقس أسطقس هو الذي به ينمل وينفعل الفعل والانفعال الذي به يتم المزاج ، وذانك في الكيف، لأن الأسطقس إنما هو أسطقس للمتزج ، ولا فعل ولا انفعال ، في باب الكيف ، يصدر عن الخفة والثقل ، وإنما توجب الخفة والثقل بالذات انفعالا في الحركة المكانية .

ويجب ههنا أن نتذكر ما سلف من قولنا إن الماء ، مثلا ، ليس كو نه ماء هو كو نه أسطقسا ، وليس كو نه أسطقسا هو كو نه جزءا من العالم ، وله قياس إلى تقويمه العالم وله قياس إلى تقويمه المركب. ومن حيث هو ماه يجب أن يكون في طباعه أن يرجحن ، وأن يكون باردا رطباإذا لم يعقى، و من حيث هو جزء من العالم فالأنفعله النقل المحصل له في حيزه الطبيعي ، وهو الأعون له على السنكال معنى كو نه جزءا من العالم . ومن حيث هو جزء من المركب وأسطقس فلا يعين فيه الثقل الذي له ، ولا الخفة التي له ، اللذان بهما تصير ، إلى موضعه ، كل المعونة ، بل كأنهما يناقضان مناقضة ما للمنفعة المطلوبة في الأسطقس من حيث هو أسطقس عندكونه أسطقس . إنما يكون الأولى به مفارقته لمكانه الطبيعي ، و وصيره إلى مشابكة أضداده ، بل إنما يكون الأنفع له والأعون إن كان ماء ، أن يكون باردار طبا يفعل مشابكة أضداده ، بل إنما يكون الأنفع أو مضادا النفع فيا يحتاج إليه في للزاج ، لأنهما يدعوان ، واما تقل ذاك وخفة هذا فقليلا النفع أو مضادا النفع فيا يحتاج إليه في للزاج ، لأنهما يدعوان ، إلى النباين و التنائى، لا إلى الاجماع والتلازم ، ولا لهما في الاجماع تأثير في المجتمعسار فيه .

<sup>(</sup>۱) ط: الفصل م، ب: استقص // د: - الاستقص استقص // ب، م: الاستقص استقص (۲) د: يتم به // ط، د: وذلك ، (۳) م، ب : الاستقص ... استقص // م، ط: المنزاج (٤) م، د، سا: إنما (٤) م، ط: يوجب // ط: المكانية + لافي الكيف المنزاج (٤) م، ب: استقصا // م: - اسطقسا هو كونه // ط: جزء // ب: - لهقياس د: + وذلك لأنه في نفسه ماء ، ط: العالمي // سا: - له ( الثانية ) (۷) د: من حيث ما هِو// م: - في وذلك لأنه في نفسه ماء ، ط: العالمي // سا: - له ( الثانية ) (۷) د: من حيث ما هِو// م: - في وذلك لأنه في نفسه ماء ، ط: العالمي // سا: من حيز (۹) م: لاهون (۱۰) م، ب: استقص د: «المعنى بدلا من فلايمين //د: الذي له بدلا من «اللذان بهما» //م، ط: يصير (۱۱) د: من الإسطقص //، ب: المتقص // د: فإن الأسطقص عند كونه استقسا// م، ب: استقصا//م: الأولى بمفارقته (۱۲) م ؛ بالأعوان // د: - ماء أن يكون (١٤) د: ذلك (١٥) م: - هذا // م: النبارى د: + والتبادى لا إلى مضاد النفع // سا، د: فا (١٦) ط، د: التبادى ، وفي م: التبارى د: + والتبادى لا إلى الاجتماع (١٦) د: التلاؤم

وكذلك إن كانت من الكيفيات كيفيات ، مثل الثقل والخفة ، لا تقع فى الفعل والانفمال ، فلا تكون داخلة فى الفصول التى بها تصير الأجسام البسيطة أسطقسات . من حيث تصير أسطقسات .

ثم إن الكيفيات المنسوبة إلى اللمس مختلفة المراتب. فليس كلها فى درجة واحدة ؛ بل بعضها أقدم من بعض. ويشتمل على جملتها هذا التعديد ؛ وذلك أن الكيفيات الملموسة هى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ، واللطافة والغلظ ، واللزوجة والمشاشة والجفاف والبلة ، والصلابة واللين ، والخشونة والملاسة .

واللطف يقع على معنيين:أحدها رقة القوام، والآخر قبول القسمة إلى أجزاء صغيرة جدا . والغلظ يقابلهما ويشبه أن يكون النخلخل مشابها للسفي الأول ، إلا أن التخلخل يستدعى معنى زائداً على الرقة ، وإن كان تابعاً لها، حتى تكون الرقة تدل عليه دلالة الملزوم.

والتخلخل يدل عليه دلالة المتضمن . وذلك لأنالتخلخل هو اسم واقع على معنيين . أحدها : أن تكون المادة انبسطت فى الكم مترققة . فيتضمن هذا المعنى مع الرقة إزدياد حجم، وتكون فيه إضافة إلى شىء آخر ، أو غير يكون أصغر حجا .

وأما الآخر فكالماء للهواء . أما الغير فكالماء الواحد لنفسه ، إذا كان أشد تكاثفا فصار أشد تخلخلا ، ولو لم تكن هذه الإضافة لكان الأولى بالمعنى اسم اللطافة والرقة .

ويقال نخلخل لنباعد أجزاء الجسم بعضها عن بعض على فرج يشغلها ما هو ألطف من الجسم، وتكون جملة الاتصال بينها لم تفقد ؛ بل بين أجزائها تعلق ثابت ،

<sup>(</sup>۱) د: لا ينفعل سا : كان: (۲،۱) م: الانفعال والفعل / /ط: يصير / /م ،ب: استقصات (٤) د: اللمسى (٥) م: فا ين بعضها : (٩) سا ، د : يقابلها // ط: للطف (١٠) م: تابعا له (١١) م: لا له الملزوم (١٢) م: على دلالة (١٣) م: مترفقة (١٤) م،سا، د : يكون // م: إلى ، وفي ط: إضافة شيء إلى // م: أو غير أو يكون ، وفي سا، ط، د : او غيرشيء (١٥) سا: أما // م: فكاللماء //ط: والهواء (١٦) سا : فيكون أشد (١٦) م: بهذه (٩) م، ط: ويكون // ط: بينهما //د : ينقل //د : بعلو

فلا يتبرأ بعضها من بعض تبرؤا تامل. وهذا غير مشتغل به في هذا الغرض.

لكن اللطيف، والمتخلخل على أول الوجهين، وفيه الكلام، غير نافع في الفعل والانفعال إلا بالعرض، وهما جاريان مجرى الخفة والثقل؛ ويكادان يلازمانهما، حتى أن كل ماهو أثقل فهو أغلظ وأشد تكاثفا.

وأما اللزوجة فإنها كيفية مزاجية لابسيطة . وذلك أن اللزج هو ما يسهل تشكله ، وأما اللزوجة فإنها كيفية مزاجية لابسيطة . وذلك أن اللزج هو ما يسهل تشكله ، بأى شكل أزيد ، ويعسر تفريقه ، بل يمتدمتصلا . فهو مؤلف من رطبويابس شديدى الالتحام والامتزاج . فإذ عانه من الرطب ، واستمساكه من اليابس ، وإنك إن أخذت ترابا وماء ، وجهدت فى جمعهما بالدق والتخمير ، حتى اشتد امتزاجهما ، حدث لك جسم لزج .

والهش، الذي يخالفه، هو الذي يصعب تشكله ويسهل تفريقه. وذلك لغلبة ١٠ الياس فيه، وقلة الرطب، مع ضعف المزاج.

وأما البلة فمعلوم أن سببها رطوبة جسم رطب يمازج غيره . فابن ههنا رطب الجوهر ومبتلا ومنتقما .

فرطب الجوهر هو الجسم الذى كيفية الرطوبة تقارن مادته ، ويكون كونها له كونا أوليا ، مثل الماء .

وأما المبتل فهو الذي إنما يرطب برطوبة جسم غيره. وتلك الرطوبة لذلك الجسم أولية . لكن ذلك الجسم قد قارنه ، فقيل إنه مبتل ، فيصلح أن يخص باسم المبتل

غيره . وتلك الرطوبة // بخ : غير// بخ ، سا : تلك (١٧) سا : يختص

 <sup>(</sup>۱) م: يبرأ // سا: \_من بعض . // في النسخ الأخرى تبريا وفي يخ متبردا(٢) سا: أحد وجهين ، وفي د : أحد الوجهين . (٣) ط ، د : ويكادان يلازماه . وفي ب ، م : يلازماه (٥) بخ : لأن اللزج // م : بشكله ، وفي « ب » : تشكيله (٦) د : يسهل تعويقه (٧) سا: فالإزعان ، وفي « د » فاذا عانة // سا : والاستبساك ( ٧ ، ٨ ) م : إذا أخذت (٨) ب ، ط : ماء وترابا (٨) ب : جمها // د : بالرق //م ، ب : مزاجهما (١٢) م : بمانع غيره // سا : وإن همنا (١٣) ط ، د : ومبتل ومنتقع (١٤) م : فالرطب الجوهر سا ، ط : رطيب // م ، ط ، سا : كيفيته // م ، ط يقارن // م : لو كونا (١٦) سا : ترطب // د : \_\_

ما كان هِذا الاسم جاريا على ظاهره ويصلح أن يقال على التعميم ، حتى يكون المبتل هو كل جسم مترطب رطوبة غريبة .

لكن المنتقع لا يكون منتقعا إلا بأن يكون الرطب الغريب جرى فيه ، و نفذ إلى باطنه. فالمنتقع من الوجه الأول كالنوع من المبتل ، ومن الوجه الثانى هو مباين له ، غير داخل فيه .

وقد يكون الجسم اليابس رطبا أو منتقعا ، ولا سواء رطوبة الغصن النضير ، ورطوبة الذاوى اليابس النقيع . فان جوهر هذا يابس، وقد نفذ فيه رطب غريب ، وذلك جوهره رطب من نفسه ، فالجاف بازاء المبتل ، كما أن اليابس بإزاء الرطب .

والصلابة واللين أيضاً من الكيفيات المزاجية . وذلك أن اللين هو الذى يقبل الغمز إلى باطنه ، ويكون له قوام غير سيال ينتقل عن وضعه ، ولا يقبل امتداد اللزج ولا يكون له سرعة تفرقه وتشكله . فيكون قبوله الغمز من الرطوبة ، وتماسكه من اليبوسة .

وأما الملاسة فمنها ماهو طبيعى ؛ ومنها ماهو مكتسب. والطبيعى لازم لكل جسم بسيط ، لوجوب إحاطة سطح واحد به تمييز مختلفة الأجزاء فى النتوء، والانخفاض، وبالجملة غير مختلفة الوضع، فلا تختلف به الأجسام البسيطة.

لكن الملاسة قد تعتبر في طبيعة الأجسام من جهة أخرى . وذلك أن من الأجسام ما يسهل تفريقه على الملاسة حتى يكون تمليسه سهلا على أى تفريق كان . فتكون الفصول التي تقع فيه إما أملس وإما سهل الحركة إلى الملاسة ، وهذا يتبع رطوبة جوهر الشيء .

<sup>(</sup>۱) ط، د: هذا الجسم (۲) ط: برطوبة (۳) م: المنتفع // م: منتفعا // م: إلا أن:
(٤) فالمنتفع (٦) د: \_ أو // م، سا: منتفعا (٧) م: \_ الذاوى (٨) م، سا، ط: والجاف
// سا: الرطيب (١٠) سا، ط: فينتقل // ط: من وضعه // م: امتزاج اللزاج
(١٠) م: مختلف الوضع // ط: يختلف (١٦) م، ط. يعتبر(١٧) د: سهل // م: \_ يكون
// م، ط: فيكون (١٨) م، ط: يقع // ط: فيها // م: ملساً، وفي «د، الملسا

والخشونة ، في الجملة، ، تقابل ذلك . فالملاسة والخشونة بالجملة ، لا يدخلان في الغمل والانفعال .

وبعد ذلك، فالطبيعي لاتختلف به الأجسام، والمواتى والعاصى يتبع الرطوبة واليبوسة التي فيه . فيرجع أكثر هذه الأشياء إلى الرطوبة واليبوسة ، لكن الرطوبة قد تقال للبلة ، وقد تقال للكيفية ، وكلامنا في رطوبة الكيفية .

ويتبع بعض الأجسام الرطبة الجوهر أمر ، وهو الملاصقة والملازمة لما يمسه من جنسه كما للماء ، حتى أن الجمهور يظنون أن الرطوبة حقيقتهاهذا . لكنهم يشاهدون أن الجسم كما كان أرق كان أقل التصاقا واستمساكا بما يلامسه ، وكما كان أغلظ كان أشد وأكثر ملازمة .

والماء اللطيف الجيد إذا غمر فيه الإصبع كان مايلزم الأصبع منه أقل مما يلزم من الماء الغليظ أو الدهن أو العسل. فإذن هذه الخاصية لا تلزم الجسم من جهة ما هو رطب مطلقا، وإلا لكان ماهو أرطب وأرق من الرطوبات أشد لزوما والتصاقاً ؛ بل هو لازم للكثافة والغلظ إذا اقترن بالرطوبة ؛ بل تبقى للرطوبة سهولة التحدد بغيرها والتشكل بغيرها ، مع سهولة النرك وضعف الإمساك ، كما أن اليابس يلزمه الثبات على ما يؤتاه من الشكل ، مع معاوقة في قبوله .

فيجب أن يتحقق أن الرطوبة هي الكيفية التي بها يكون الجسم قابلا النحو الأول من القبول، واليبوسة هي التي بها يكون الجسم قابلا النحو الثاني من القبول.

فلا يستبعد أن يكون الهواء رطبا ، وإن كان لا يلتصق ؛ إذ الالتصاق ليس لنفس

<sup>(</sup>۱) م، ط: يقابل (۳) م: - لا . (٤، ٥) م، ط: يقال

<sup>(</sup>٦) طـ: تماسه (٧) ب، سـا : كالماء (١٠) م : واما اللطيف (١١) م : إذن فهذه // م، طـ: يلزم (١٢) طـ، د : هذا لازم (١٣) طـ: اقترنا // م، طـ: يبقى

<sup>(</sup>١٤،١٣) سا، ب، د: بغيره // د: - والتشكل بغيرها. (١٤) ط: الاستمساك

<sup>(</sup>١٤، ١٥) سا : نواه من الشكل (١٥) د : مع من (١٦) سا ٥: فوجب // د : ــ الجسم // ط : لنحو (١٧) ط ، د : هي 🛨 الـكيفية // ط : لنحو .

كون الشيء رطبا؛ بل للغلظ. والهواء إذا غلظ، فصار ماء، صار أيضاً على صفة الملازمة والالتصاق.

#### فالكيفيات الملموسة الأولى هي هذه الأربعة:

اثنتان منها فاعلتان ، وها الحرارة والبرودة ، ولكونهما فاعلتين ماتحدان الفعل ، بأن يقال إن الحرارة هى التى تفرق بين المختلفات ، وتجمع بين المتشاكلات ، كا تفعله النار . والبرودة هى التى تجمع بين المتشاكلات وغير المتشاكلات كا يفعل الماء . واثنتان منفعلتان وهما الرطوبة واليبوسة . ولكونهما منفعلتين ما تحدان بالانفعال فقط . فيقال إن الرطوبة هى الكيفية التى بها يكون الجسم مهل الانحصار والتشكل

بشكل الحاوى الغريب، وسهل الترك له . واليبوسة هي الكيفية التي بها يعسر انحصار الجسم وتشكله من غيره، وبها يعسر تركه لذلك . ولذلك فإن الجسمين الرطبين يسهل اتصالحها مع النهاس، ويصعب، أو لا يمكن، تفريقهما عن النماس المحفوظ إلى أن يتفرقا بل عن الاتصال بسهولة جدا . واليابس بالخلاف من ذلك .

فلهذا ما تسمى تانك فاعلمتين وهاتان منفعلتين ، و إن كان الحار والباردكل واحد منهما يفعل في الآخر . كما ينفعل منه . وكذلك كل واحد من الرطب واليابس يفعل في الآخر ، وينفعل منه . لكنه إذا قيس الحار والبارد إلى الرطب واليابس وجد الرطب واليابس لا يؤثران فيهما ، ووجدا يؤثران في الرطب واليابس ، مما نعلمه بعد من حال الحل والعقد وغير ذلك .

<sup>(</sup>١) سا : ماء صار ، وفي ط : وصار ، // وفي « د » : \_ فصار (٣) م : والكيفيات .

<sup>(</sup>٤) م : فاعليتان // م ، ب : فاعليتين // م : \_ ما // م ، ط : يحدان (ه) د : بالعقل

<sup>(</sup>٦) م، ط: يفيله // سا: يفيله الماء (v) م: ما // ط: \_ ما // م، ط: يحدان

 <sup>(</sup>۸) سا، د: - فقط // م: سهل الانخمار (۹) د: القريب // د: يعتبر انحصار.

<sup>(</sup>١٠) سا، د: تركها // م: — أندلك // وق ط، د: وكذلك (١١) : انفصالها // د. : فلا يمكن تفرقهما (١٢) م، ط: يسمى //د: فلا يمكن تفرقهما (١٢) م، ط: يسمى //د: فاحلتان // د: منفعلتان // سا: فارن كان (١٤) سا، د: عنه .

<sup>(</sup>١٦،١٥) سا: الرطيب (١٦) ط: كا تعله //م: بعيد.

فهذه الأربعة هى الأوايل. ويتركب منها أربع مزاوجات صحيحة. فيكون من الأجرام البسيطة جرم تتبع طبيعته كيفية الحر واليبوسة ، وآخر تتبع طبيعته الحر والرطوبة ، وآخر تتبع طبيعته البرد واليبوسة . فتكون هذه الأسطقسات .

والأرض هى الجسم الظاهر من أمره أنه بسيط يابس . وبمخالطته يكون كل جسم على الله والأرض هى الجسم الطباء والمياء والمياء

والهواء ظاهر من أمره أنه بسيط رطب .

والنار ظاهر من أمرها أنها بسيطة حارة .

لكن الأرض فى طبيعتها البرد أيضاً ، وذلك أنها إذا تركت وطباعها ، وأزيل عنها تسخين الشمس ، أو سبب آخر ، وجدت باردة اللمس . وإنما تسخن بسبب غريب . وكيف لا ، والنقل لا يوافق الحرارة ؟ وجميع الأجسام الغالب فيها الأرضية تبرد الأبدان .

والهواء إذا ترك وطباعه ،ولم يبرد بسبب مخالطة أبخرة تزول عنها الحرارة المصعدة ، وتعود إلى طبيعة الماء ، كان حارا . وكيف لا يكون كذلك والماء إذا أريد أن يحال هواء سخن فضل تسخين ؟ فإذا استحكم فيه التسخين كان هواء .

وأما النار فانها ليست سهلة القبول للأشكال ؛ بل هي منحصرة بذاتها . فهي يابسة . لكن إثبات حرّ الهواء ويبس النار ، وخصوصاً يبس النار ، وإيضاح القول فيه يصعب . وسنأتى فيه بالمكن .

10

<sup>(</sup>۱) م : مزاجات (۲) م ، ط : يتبع // م : الحرارة (۳،۲) في النسخ الأخرى ماعدا ط ، د : سقطت الأجزاء الآثية : وآخر تتبع طبيعته الحر . . . . والرطوبة وآخر تتبع طبيعتة البرد (۳) د : والأخر (الأولى ) (٤) م ، ب : الأستقصات .

<sup>(</sup>ه) سا : والجسم هو الأرض // م ، ط ، د : هو الجسم // د : ــ أنه (٦) م : يابس // م : ــ والماء // ب : ولمحالطته (١٠) سا ، ط : وأنها // م ، ط ـ: يسخن (١١) م ، ط : يبرد . (١٣) ط ، د : لم // د : محالطته (١٤) م: الماء //ط : يحيل // سا : 4 وإما كان هواء . (١٣) سا : وأما البارد (١٧) سا : حد (١٨) م : صعب // م ، سا : وسيأتي

وقد قيل إن اللهيب والغليان لما كان كل واحد منهما إفراط حرارة ، وكان الجود إفراط برد ، وكان الجود خاصة البارد والرطب ، فكذلك اللهيب والغليان خاصة الحار اليابس . وهذا قول لست أفهمه حق الفهم ، وعسى أن يكون غيرى يحققه ويفهمه . وذلك لأن الغليان فليس إفراط حر ، بل إن كان ولابد فهو حركة تعرض للرطب عن الحر المفرط . ولااللهيب إفراط الحر ، بل إضاءه تعرض عن إفراط الحر في الدخان فإن سمى اشتداد الحر لهيباً فلا مضايقة فيه . والجمود ليس إفراط برد ، بل أثر يعرض من إفراط البرد لافي كل جسم ، بل في الرطب . ولا الجمود ضد الغليان لأن الغليان حركة الى فوق . وتضادها الحركة إلى أسفل إذا كانت تضعه . فأما الجمود فليس هو حركة . فلمل الواجب أن يجمل الجمود اجتماع المادة إلى حجم صغير مع عصيان على الحاصر فلمكل ، والغليان انبساطها إلى حجم كبير مع ترقق وطاعة لحصر المشكل . فإن كان الخلاف بينهما مابين التكاثف والتخلخل .

ولم يستمر ما يقولونه . ثم ليس مما يجب ضرورة أن يكون الضد يعرض للضد ؛ فإن الأضداد قد تشترك في أمور منها الموضوع .

وقد علمت في كتب المنطق أن مثل هذا الكلام كلام مقنع لا محقق ، وجدلى لا برهاني . ويشبه أن يكون لما تشككت به على هذا القول جواب ، لكنى لم أحصله بعد ، ولم أفهمه . فالأولى أن نشتغل بتبيين يبس النار ، ونجعل الطريق إليه إبانة أنها لا تقبل الحصر والتحديد ، ويكون بياننا أنها لا تقبل الحصر والتحديد ، لا من جهة المحسوس ؛ وذلك لأن النار المحسوسة غير صرفة . ومع ذلك ، فإنه يعرض للأجسام في

<sup>(</sup>۲،۱) م : ـ « لما كان كل واحد منهما » إلى توله « فكذلك اللهيب والغليان » (٣) د : غير

<sup>.</sup> ه. د : لأنه // جميع النسخ : فليس // سا ، ط : يمرض (٤) سا ، د : لأنه المناف النسخ : فليس النسخ المناف ال

<sup>(</sup>۸) ب : ومضادها // م ، ط : ويضادها (۸) م : نصفه . وفي سا ، ب ، ط : بصفة : // م : صو ، وفي سا ، ب ، ط : بصفة : // م : الحاضر، وفي «د» الحاصل (۱۰) م : ترفق ، وفي د: توقف// ط : يمحصر (۱۲) ط : الضد (الثانية) (۱۳) م ، د : بشرك، وفي ط : يشترك (۱۱) د : يتحتق . (۱۱) د : لا برهان // سا : تشكك (۱۱) م : \_ أن//م ، سا : بتبين // م ، ط : يجمل// م : لطريق (۱۷) ط : يقبل (الأولى)// سا ، د : \_ ويكون بياننا أنها لا تقبل الحصر والتحديد . // م ، ط : يقبل (الثانية ) (۱۸) م ، : مترفة

غير مواضعها الطبيعية أن تحفظ أشكالها المواتية للحركة ، كالماء المصبوب فى انصبابه ، بل نجعل بياننا ذلك بضرب من القياس ، وهو أن النار لايشك فى أنها حارة . فلا يخلو إما أن تكون حارة رطبة أو حارة يابسة لا تسهل طاعة طباعها للحصر من غيرها .

فاين كانت حارة رطبة فهى من جوهر الهواء ، وإذا كانت من جوهر الهواء لزم أن يكون مكانها مكان الهواء ، فيلزم أن لاتكون النار هاربة عن حيز الهواء إلى حيز آخر ، فهى إذن حارة يابسة .

وقد يقول على هذا قائل إن الهواء نفسه ، إذا سخن ، ارتفع عن حبر هذا الهواء المعتدل الحر ، والبخار أيضاً يرتفع ، ويطلب مكانا فوق مكان الهواء ، وهو بعد أشبه بالماء من الهواء بالماء ، وإنما يصعده الحر المفرط ، فالحر المفرط هو سبب أن تكون النار هاربة عن حبر هذا الهواء ، الذى ليس حرّه بمفرط ، وإن كان من طبيعته كالماء ، الذى هو دونه فى المكان ، إذا سخن فإنه يهرب عن موضع الماء والهواء جميعا هربا إلى فوق ، كالهواء نفسه إذا سخن ، فما كان من الهوا السخن من سائر الهواء فهو هارب عن حيزه للعتدل بسخونته .

فنقول مجييين : إن الحيز المطلوب إن كان من طبيعة الحيز المهروب عنه لا يخالفه فطلب ذلك والهرب عن هذا محال .

وإن كان ليس من طبيعته ، فهو ، لا محالة ، حيز لغير الهواء . وليس يمكن أن يكون حيزا إلا لمفرط الحرارة إذا كان هذا المتصعد إنما يتصعد لأنه مفرط الحرارة . فيكون حيز ما هو مفرط الحرارة حيزا غير حيز الهواء . ولا شك أن ذلك هو حيز

10

<sup>(</sup>۱) م، ط: يحفظ // ط: للحركات (۲) ط: يجعل // م: يضرب // سا، ب: نشك (٣) م، ط: يكون // م، ط: يسهل . (٤) م: \_ وإذا كانت من جوهر الهواء // ب: وإذا كانت من حبز . (٩) ط: فان الحر وإن كانت (٥) سا: فلزم // م، ط: يكون // م: من حبز . (٩) ط: فان الحر // م، ط: يكون (١٠) ط: هارباً // ط: طبيعة نفسه (١٢) م: الهواء سخن . (١٣) ب، ط، د: حبز // م، ب: سخونته (١٤) ب: إذ كان ، وفي ط: إذا كان . (١٣) با ، ط، د: في طبيعته // د: مخالفه (١٦) د: فهولاء (١٧) م: لفرط ، وفي « سا » . للمفرط // د: أو كان // سا: \_ هذا

النار، فنكون النار غير الهواء فى الطبع، والهواء المتسخن هو يطلب غير حيز الهواء، كما أن الماء المتسخن يطلب غير حيز الماء. ولكن ذلك الحيز حيز لجرم آخر لامحالة، والغ فيه الكيفية المصعدة للهواء وللماء عن حيزها ، وليس يطلب شيء منهما حيز نفسه. وفي طلبهما حيزاً آخر إثبات حيز آخر لجسم آخر، وهو النار. ولا يجوز أن يكون الحيز واحدا إلا أن الأسخن يطلب منه ما هو أرفع ، وذلك لأن الأرفع إما أن يتحدد بحد جسم شامل ، أو حد جسم مشمول ، إذ لاوجه لإثبات الخلاء، ولا لاثبات الخلاء،

قان كان ذلك الأرفع والأدون يتحدد بتحديد جسم شامل متعين ، أو مشمول متعين ليس هو حد جسم شامل للأدنى ، أو مشمول فى الأدنى ، فالأرفع والأدنى مكانان مختلفان ، فلهما جسمان ، بالطبع ، مختلفان . وإن كان يتحدد بشامل واحد فى الطباع فلا مكان أرفع رأدون ؛ بل المكان ذلك أو أجزاؤه إن أخذت على وجه التوسع ، وأجزاؤه متفقة فى القرب والبعد ، والعلو والسفل .

فبين من هذا أن النار حارة يابسة . لكن سلطان النار الحرارة ، وسلطان الهواء الرطوبة ، وسلطان الماء البرودة ، وسلطان الأرض اليبوسة . وبالحرى أن يكون الماء والأرض بالقياس إلى الهواء يابسين . فأن البرد يقتضي الجمود والتكاثف . ولولا الحرارة الخارجة لكان الماء جامداً . لكنه بالقياس إلى الأرض رطب . فإنه إما سيال بذاته ، وإما شديد الاستعداد للسيلان ، من أدنى سبب خارج ، والبرد الذي يجمد به الماء

<sup>(</sup>۱) م ، ط: فيكون النار// سا: المسخن // م ، سا: \_ هو، وقى ط: إنما هو (٢) سا: المسخن //سا ، د: لكن// م ، سا: \_ آخر (٣) م: المبعدة للهواء ، وقى سا: المنفرة وقى د: المنبعة // م \_ ولماء ، وقى ب د: والماء // م: من حيز سما // م ، ط: اليس . المنبرة // م \_ ولماء ، وقى ب د والماء // م: من حيز سما // م ، ط: اليس . // سا ، ب ، ط: وليس (٥) م \_ إلا أن // م: \_ وذلك لأن الأرفع //م: فا مما (٢) د: يتجدد (٧) م: ولإثبات (٨) م: \_ ذلك//د: يتجدد (٩) ط: فليسا(١٠) م: وإن تحدد (٣) سا: فتبين // د : مادة يابسة // م: الحرارة النار (١٤) م: وسلطان الماء البرودة وسلطان المواء الرطوبة . (١٧) ط: يجمد ها

إن أردت الحق وترك العادات فليس إلا برداً مستفاداً في الهواء من الماء والأرض. فإذا صار الهواء بحيث لا يسيل الماء استولت طبيعة الماء والأرض على الماء ، وعاونهما الهواء ، إما بالتبريد وإما بإزالة التسخين ، فجمد من الماء ظاهره أولا لاحتقان الحار في باطنه ، ثم لا يزال يجمد حتى يستولى الجمود على جميعه لطبيعة البرد الذي أولى العناصر به الماء ، وأولى الآثار به الإجماد .

وطبيعة الماء والأرض هما اللذان يحدثان برداً فى الهواء، يعود ذلك البرد معينا لطبيعة الماء على إحداث كيفية البرد فى نفس الماء على قدر يتأدى إلى الإجماد.

والنار والهواء ، بالقياس إلى الجامدات ، متخلخلان رطبان ، لكن النار ، بالقياس إلى المهامة من الهواء. بالقياس إلى المهامة عن قبول التشكيل والاتصال مع المهامة من الهواء. فهذا هو الحق الذي يجب أن يعتقد .

وقد يمتعض لسماع هذا الفصل الأخير قوم لا نشغل قلوبنا بهم . ويزيدهم امتعاضاً ما نريد أن نذكره من تحقيق ذلك فيما يستقبلنا من الـكلام . ثم ههنا شكوك .

<sup>(</sup>۱) م: « زارت » بدلا من إن أردت »م: الأرض والماء. م: طبيعة الأرض على (۳) سا، د: وعاونه (٤) د: وعلى (٦) ب: في الأرض. (٧٠٦) في م معيبا للطبيعة (٨) ط: فالنار (٩) سا، ط، د: يابس لأنه // ط، د: من قبول // ب: التشكل (١٠) ط: يعتقد فيه (١١) د: بسماع // م: الآخر // ط: يشغل (١٠) سا: نذكر // م: يستقبلها .

### الفصل للعاسث

# فصل ق ذكر شكوك تلزم ما فيل

بالحرى أن تبع هذا الفصل بذكر شكوك لم نتعرض لها ، ثم نعقبها بالكلام الفصل . من ذلك أمر حدود الكيفيات الأربع ورسومها .

فإن الحرارة ليست إنما تفرق المختلفات ؛ بل قد تفرق المتشاكلة ، كما تفعل بالماء . فإنها تفرقه تصعيداً . وأيضاً فإن النار قد تجمع المختلفة . فإنها تزيد بياض البيض وصفرتها تلازماً ، ثم بالحقيقة . ولا أحد الفعلين لها فعل أول وذلك لأن فعلها الأول تسييل الجامد من الرطوبات بالبرد وتحليله ، ثم تصعيده وتبخيره .

فإن كانت المجتمعات مختلفة فى قبول التحليل والتبخر ، بأن كان بعضها أسرع فيه ، وبعضها أبطأ ، أو كان بعضها قابلا ، وبعضها غير قابل ، عرض عن ذلك أن بادر الأسرع دون الأبطأ ، والقابل دون غير القابل إلى التصعد والتبخر ، فيعرض منه الافتراق .

ولوكانت هذه الأشياء متشاكلة في الاستعداد لهذا المعنى لم يمكن النار أن تفرق

<sup>(</sup>۱) م، ط، ء: الفصل العاشر (۲) في سا ، ب: فصل في (٤) سا: وبالحرى // ط:

نتبع // م: \_ لها (٦) م: \_ ليست // م: يفرق (الأولى والنانية) // م، ط: يفعل (٧) ط:

فإنه يفرقه (٨) صفرتها في جميع النسخ (٨) م: \_ ثم // ب: فلا أحد // ط: واحد // سا:

تسميل الحامل (٩) م: تصعده وتبخره (١٠) د: والتحيز // م: التبخير (١١) ط: أن يبادر

(١٢) د: التحيز // م، ط. التبخير // سا، ط، د، يعرض، وفي « ب»: فعرض

(١٢) م: يكن اللار، // ط: للنار // م، ط: يفرق

بينها. وأيضاً فإن الحاريفعل في البارد والبارد في الحار ، ولا يفعل الحار في الحار العالم ولا البارد في البارد. وكذلك الرطب يفعل في اليابس ، واليابس في الرطب ، ولا يفعل الرطب في الرطب ، ولا اليابس في اليابس . وإذا كان الحار والبارد يفعل كل منهما في الآخر ، وكذلك الرطب واليابس ، فليس في الآخر ، وكذلك الرطب واليابس ، فليس إحدى الطبيعتين أولى بأن تخص بالفعل من الأخرى ، ولا أولى بأن تخص بالانفعال من الأخرى ، ولا أولى بأن تخص بالانفعال من الأخرى ، ولا أولى بأن تخص بالانفعال من الأخرى .

ومن ذلك الشك فى أمر النار ويبسها ، والهواء وحره ، والأرض وبردها . فإن لقايل أن يقول: إنه ليس يجب أن يكون جميع ماتوجبه القسمة ، ولا ينكره العقل فى أول النظر ، حاضراً موجوداً . فعسى أن لا يمكن أن يكون شىءهو حاررطب ، أو شىء هو بارد يابس ، ليس لأن العقل وحده يمنع عن أجتماع الحرارة والرطوبة ، والبرودة واليبوسة ، منعه عن اجتماع الحار والبارد ، والرطب واليابس ، ولكن الأمر ليس يعقل بديهة . فإن همنا أمور لا تمنع الازدواجات عن وجودها ، ولا بديهة العقل ، ويمنع الحق وجودها . فإنه ليس يمتنع ، فى أول العقل ، أن يكون حار ، بالطبع ، فى أولة النقل ، وليس هذا بموجود ألبتة .

ولوكانت القسمة تعتبر ويلتفت إليها لكان يجوز أن نقول: إن من العناصر ماهو المحاريابس خفيف، ومنها حاريابس ثقيل، ومنها ما هو حار رطب خفيف، ومنها حار رطب ثقيل، وكنا نحكم أن كل ما لا تمنع القسمة الجمع بينه، كما بين الحرارة والثقل في أول العقل، فإن المستحصل منه بالقسمة موجود في الأعيان. فكما أن الثقل لا يخالط

<sup>(</sup>۱) // م، سا: بینهما//سا: النارق الحار//سا: \_ والباردق الحار (۲) سا: \_ق البارد:
(۳) د: وإذ (٤) د: يفعل عن//م: ق البابس (٥) م، بخ: الطبقتين//م، ط: يخس //
ط: الأولى من أن//م، ط: يخص (الثانية) (٧) ط: وحرها، وقد: وجوه (٨) د: \_أن يقول//
ط: يوجبه (٩) سا: حاصلا موجودا // ب: رطبا (١٠) م: \_ ليس (١١) ط: من اجتم عظ: يوجبه (٩) سا: حاصلا موجودا // ب وطبا (١٠) م: \_ ليس (١١) ط: يعتبر // م،
(١٢) م، ط: يمنع (١٣) د، ب: ولا يمنع الحق (١٤) سا، د: وهذا ايس (٥١) ط: يعتبر // م،
ط، د: يقول (١٦) د: \_ ومنها ما هو حاريابس ثقبل (١٧) م، ط: يمنع، وفي (د): يجتمع (١٨) م: \_ لا

الحرارة ، مع كونه غير مضاد للحرارة ، ولا مقابل، ولا محكوم عليه ببديهة العقل أنه مناف ، فكذلك يجوز أن تكون الرطوبة واليبوسة لا تخالط الحرارة ، ولا تخالط البرودة ، فيكون ، حينئذ ، الموجود أنقص من المقسوم .

ومع هذا ، فلم يستوف أصحاب هذه القسمة قسمتهم ؛ بل بخسوا القسمة حقها ، وذلك لأنه لا يخلو إما أن تكون الحرارة والبرودة ، والرطوبة واليوبسة الأسطقسية لا تكون إلا خالصة صرفة ، أوقد تكون منكسرة .

فإن كانت لاتكون إلا خالصة صرفة وجب أن تكون حرارة أسطقس أقل من حرارة أسطقس آخر . فإن الذي هو أقل حرارة ليست حرارته خالصة بالقياس إلى حرارة ماهو أشد حرارة ؟ بل الأقل حرارة يكون ،بالقياس إلى الخالص الحرارة ، فاتراً أو بارداً ، وإن كان قد تكون في الكيفيات الأولكيفية غير خالصة ، ويكون منها ماهودو في النهاية . وقد حصل ههنا قسم قد ضيع ، وذلك أن أصول اللزاوجات حينئذ لا تكون أربعة ؛ بل تكون أكثر من ذلك . فيكون طر وبارد ومتوسط أو منكسر ، ورطب ويابس ومتوسط أومنكسر ، فينبغي أن تتحدد المزاوجات من هناك . فتكون حينئذ الازدواجات أكثر من العدد المذكور . ثم يكون الهواء ، مثلا ، رطبا معتدلا في الحر والبرد ، والنار حارة معتدلة في الرطوبة والبوسة ، والأرض يابسة معتدلة في الحر والبرد . وعلى أن يكون ههنا عناصر أخرى منها ما هو بارد ومعتدل في الرطوبة واليبوسة ، ويكون حار رطب غير المواء ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه الجلد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه الجلد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه الجلد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه المغد

<sup>(</sup>۱) ب: بضرورة العقل (۲) سا: مناف//م، ط: يكون (۳) سا: أو لا (٤) سا: تستوف (٥) ء: أو البرودة أو الرطوبة أو الببوسة // م، ب: الاستقصية // م: يكون (٦) ب: وقد //ء، ط: قد //ط: إلا خالصة (٧) م، ء، ط: يكون م: يكون //ط، ء: أن لاتكون // م، با استقص (٨) م، ب: استقص (٩) ء: الخالص حرارة (١١) م، المزاجات: د //: فقد (١٢) م، ط: يكون (١٢٠١٢) م: ورطبويا بسومتو سطأو منكسر (١٣) م: يتحدد، وفي ط: يتخذ // ب: من ثم بدلا من «من هناك //م: فيكون (١٤) م: والنار (١٤) م: والنار حارا معتدلا (١٥) ء: والأرض يابسا معتدلا // ط: الحرارة والبرودة (١٧) ء: فكأنه (الأولى والثانية) (١٨) ط: وبارد يابس

ثم من الواجب أن ننظر فى أمر النار التى يدعى أنها تحت الفلك ، وأنها فى هيئة الجو ، ولكنها شديدة الحر ، حتى أنها تحرق مايصل إليها ، هل تلك الحرارة لها من جوهرها ، أم تعرض لها بسبب تحريك الفلك ؟

فإن كانت بسبب تحريك الفلك ، فما جوهر ذلك الجسم في نفسه الذي عرض له ما عرض ؟ فإن كان جوهره هواء لكنه سخن ، فيشبه أن تكون نسبة النار إلى الهواء هي بعينها نسبة الجمد إلى الماء ، فلا يكون مفارقا له بالفصل ، بل تكون مفارقته له بعرض من الأعراض .

و إن كان الحق مايدعي قوم من أنها فاترة لا تحرق، فباذا تفارق الجو ؟ وأما النار التي عندنا فهي بالاتفاق غير تلك النار.

فارن كانت هذه التى عندنا تلك، وقد عرض لها اشتداد فى الحر للحركة، وإضاءة للاشتعال فى الدخان، فباذا تخالف الهواء، حتى تنسل عنه، وتطفو عليه حارة فى الحركة المسخنة، فيسخن لذلك؟

وإن كان معنى النار في هذه غير معنى النار هناك فهذا إما أسطقس وإما مركب. فارن كان أسطقسا فقد زاد عدد الأسطقسات. وإن كان مركبا فلم صار المركب في كيفيته أقوى من البسيط ؟ ولم صار الحريصقد ما مكانه الطبيعي هو السفل ، كما يصعد الماء والدخان وفيهما طبيعة مهبطة ، لكنها تغلب بهذه الكيفية ؟

ثم البرد لايفعل ضد ذلك في إهباط النار.

<sup>(</sup>۲) ط، سا: شدید // ء: الجو // ط بحرق // ط، ء: أهل (۳) م، د: یعرض // ط، ء: أو یعرض (٥) م، ط: یکون (٦) م: هی // م: بالفعل // مفارقتها (٨) ء: - من // ب: ولا تحرق // ء: فیما یفارق // ط! یفارق // سا: الحر (٩) سا، طء: فیمو (١٠) ط، ء: فإن کان // م ط: استعداد (١١) ط: إضائه // م ء: الاشتغال // ط: یخالف // ط، م، ءینسل عنه . . . یطفو // سا، ط: حاوا (١٢) سا، ب: فتسخن (١٣) ء: فیره // م، ب استقص (١٤) ب: الاستقصات // م، د: « المرکب » بدلامن « مرکبا » // م کیفیة فیه ، وفی سا: أقوی فی کیفیته ، وفی د: أقوی کیفیة (١٦) ، م ط: یغلب

وهل يجوز من هذا أن يقال: ليست النار إلا هواء سخن جدا ، فهو يرتفع عما هو أبرد منه كالبخار ، فإنه ماء سخن جدا ، فهو يرتفع عما هو أبرد منه ، وليس العنصر إلا الهواء والماء والأرض ؟ فالمسخن من الهواء نار ، والمسخن من الماء بخار ، والمسخن من الأرض دخان . وكل مسخن فإنه يصعد إلى فوق ، لكن مسخن الماء شيء هو في طبيعته قوى البرد ، سريع إليه التبرد ، فيقصر عن مسخن الأرض الذي هو أقل تبردا ، في طبيعته قوى البرد ، سريع إليه التبرد ، فيقصر عن مسخن المواء ، الذي هو إما معتدل وإما إلى الحر . في الطبع ، وإبطاء . وكلاهما يقصر عن سخن الهواء ، الذي هو إما معتدل وإما إلى الحر ، فسخن الهواء يسبق ذنيك إلى الحيز الذي ليس فيه إلا الهواء المسخن جدا بالحركة ، حتى هو نار .

هذا، وأيضاً لم لانقول إن الأجسام التي تحت الفلك كلها جسم واحد من مادة وصورة توجب الكون تحت الفلك، ثم تعرض لها بعد ذلك هذه الكيفيات؟ فما يلى الفلك، ويكون حيث الحركة، يلطف و يسخن بسبب من خارج، لامن جوهره، وما يبعد، ويكون حيث السكون يبرد، ويثقل بضد ذلك السبب. فيعرض من ذلك أن يختلف ذلك الواحد اختلافا بكيفيات تعرض له من خارج، لا من طبيعته وصورته. فإن طبيعته وصورته مي التي صار بها جسما طبيعيا متحيزاً في ضمن الفلك ؛ لأنه لا يقتضى طبعا غير ذلك الوضع.

ومما يحق أن نورد شكا، على ماقيل فى إثبات هذه الأربع، أن الخلوص إلى إثبات الكيفيات الأربع، وأن العناصر لذلك الحيفيات الأربع المذكورة، حتى ظن بسببها أن المزواجات أربع، وأن العناصر لذلك أربعة \_ إنما كان بسبب الرجوع إلى الحس وتقديم اللمس على غيره، ورجوع الكيفيات

<sup>(</sup>۲،۱) : م ، سا : فما برد منه//ط : هو شيء (٥) سا : يسرع//ء:يقصر عنه//ب،ط : بردا

 <sup>(</sup>٦) بخ: + وإما معتدل.
 (٧) سا، ء: فيه الهواء المسخن // م: + إما (بالحركة)

<sup>(</sup>٩) م : - هذا ، وفي ط سا ، م : وهذا أيضا // ط : يتول ، وفي « ء » يتولون (٠٠) ط : يوجب // سا : بما // ب : فيما//د : ط ، د : تحت//ط م : تلطف و تسخن (١٣) سا : اختلاف الكيفيات // م ، د : لها // م ، ء : من طبايها وصورها // م : من طبيعها ء : وإن// م ، ط ، د : طبيعها (١٤) م ، ط ، د : وصورتها// م ، ط ، د ، صارت // ط ، د : به // هي : توجد في جيمالنسخ // م ـ لأنه (١٧) سا : نسبتها // ط : أربعة ، وفي سا : أنفم

الملوسة إلى هذه الأربع. فيجب أن يكون المهنى الذى نسميه رطوبة هو المهنى الملوس، لامعنى آخر يشاركه فى هذا الاسم. ثم المعنى الذى يشترك فيه الماء والهواء، الذى يسمى رطوبة ، ليس هو الرطوبة الملموسة. وذلك لأن هذا المهنى ، الذى يسمونه الرطوبة ، ليس وجوده فى الهواء وجود الحرارة والبرودة المحسوستين ، فى أن هاتين قد يجوز أن يستحيل الهواء من كل واحدة منهما إلى أخرى ، ويكون الهواء هواء . فإن الهواء ، إذا سخن ، أو برد ، لم يجب بذلك أن يكون قد استحال فى جوهره وأما الهواء ، إذا بلغ من تكاثفه إلى أن ييبس ، أو من تخلخله حتى يصير نارا عندكم ، لم يكن حينئذ هواء . فالهواء الحاصر ، الذى نسميه هواء ، لا يباينه المعنى الذى نسميه رطوبة الذى يشارك فيه الماء عندكم .

فاذا كانت الحال كذلك وجب أن يكون الهواء دائما بحيث تلمس رطوبته ، وإن كان لا يجب دائما أن تلمس حرارته أو برودته ، أإذ تانك تزايلانه ، وهذا يلازمه . ولو كانت هذه الرطوبة ملموسة لكان يجب ، إذا كان هواء معتدل ، لاحار ولا بارد ، وكان ساكنا لاحركة فيه ، أن يكون اللامس تلمس رطوبته ، إذ الرطوبة لا تفارقه ، كا يلمس ما تسميه العامة رطوبة من الماء .

ولوكان الهواء دائما بحيث تلمس رطوبته لكان الهواء دائما محسوسا، ولوكان ١٥ الهواء دائما محسوسا لكان الجمهور لايشكون فى وجوده، ولايظنون هذا الفضاء، الذى بين الأرضوالسماء، خاليا إذا لم يوجد فيه ربح أوغيم، وما ينسب إليه حر وبرد. كما إذا برد أوسخن أحسوابه على أنه مؤثر فى البدن برداً أو حراً، أو أن هناك برداً أو حراً

<sup>(</sup>۱) ط يسميه (۲) م: فيشاركه ،: وفي د: يشارك (٣) ط، د: نسميه (٤) م: المحسوسة (٥) ط، د: واحد // ط، د: آخر ، وفي سا: الآخر (١) ب: وبرد (٧) ط: يبس، وفي د: يلبس، (٨) م: الحاضر//م، د: يسميه هؤلاء // م: - لا // ب: ينافى ، وفي « د »: ينافيه // د، سام يسمونه (١٠) سا: فإذا كان، وفي « ب »: وإذا كانت، وفي «د»: وإذا كان/طمم: يلمس//سا، د،م: ان يكون دائما أن يلمس // ۲، ط: يلمس//سا، د: يلزمه (١٢) ب،ى فلو // ۲: + : بحيث (١٣) م، ط: يفارقه (١٤) م: يسميه (١٥) م، ط: يلمس//ط: رطوبة // ۲: كان (١٧) د: من الأرض//ط: كا + أنه (١٨) ط: فأحسوا، وفي « سا »: أوحسوا // طه د: إذا كان هناك برد أو حر ،

فبين أن سبيل هذه الرطوبة ، فى أنها ملموسة ، خلاف سبيل الحرارة والبرودة فى أنها ملموسة . فإذا كان كذلك لم يكن البناء على أمر صحيح .

ثم ما معنى قول القائل إن الرطوبة سريعة كذا ، أو عسرة كذا وكذا ، وإن اليبوسة بالضدق الأمرين ؟ فإن السريع والعسير ومايقابلهما إنما هو بالقياس إلى غيره ، وليس له حد محدود . فيجب أيضاً أن لا يكون الشيء مطلقا رطبا أويابسا ، بل بالقياس إلى غيره . على أن صناعة المنطق منعت أن توجد في حدود الأمور غير المضافة معان مضافة ، على أنها أجزاء لحدها .

فهذه، وما أشبهها، شبه من حقها أن تحل، أو يشعَر بها، حتى يكون القضاء على الأمر بحسب مراعاة جانبها.

١٠ فلنتشغل الآن بما يجب أن نعتمده .

<sup>(</sup>٣) ، سا: ــ وكذا (٤) ط: العسير (٥) سا: ــ أيضا . (٦) ب، ط، د . الغير المضافة//وط: مع أن صناعة (٧) ، يحل، وفي ط: يخل // ط نشعر . (١٠) سا: يعتمد .

## الفصل الحادي عشر

### فصل فی

#### حل شطر من هذه الشكوك

نقول إن تحديدنا الأمور التي هي محسوسة بالحقيقة تحديد بحدود ناقصة . وأعنى بالمحسوس بالحقيقة ما ليس إحساسه بواسطه محسوس ، أو بالعرض . فإن تكلفنا لها حدوداً ، أوشروحاً سماء ، فر بماحددناها أو رسمناها بإضافات أو اعتبارات لا يدل شيء منها ، بالحقيقة ، على ماهياتها ، بل على أمور تلزمها .

ولذلك من البعيد أن يقدر على أن نُحد الصفرة والحمرة والخضرة ، بل السواد والبياض . لكنه إذا كان السوادوالبياض طرفين رسما بسهولة لتأثيرهما فى الإبصار على الاطلاق الذى يحتاجأن يقدر مثله من الأوساط ، فيعسر . وذلك التأثير بالحقيقة أمر ليس هو مقوما لماهية السواد والبياض ، ولا من فهم ذلك فهم أن الشيء سواد وبياض ، اللهم إلا أن يكون قد أحس السواد وتخيله ، ثم أحس هذا الفعل منه فجعله علامة له .

ولذلك يجب أن يعرف حال البرودة والحرارة بالحقيقة ، وأن الحدود التي قيلت حدود غير محققة ، ولا محكمة ، بل إنما تقال بقياسها إلى أفعال لهما فى أمور من المركبات عندنا أو فى البسائط ، وإلا فلا اقتدار على تحديدها تحديداً حقيقياً .

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الحادى عشر، وفي د: \_ الفصل (٣) د: حل شك (٥) م: محسوسة //د وبالعرض // م: \_ لها (٦) سا، ط، د: واعتبارات (٨) ط: مهياتها (٧) م، ط، د: يلزمها (٨) سا. نقدر، وفي «ب»: تقدر // م، م ط: يحد، (٩) م: \_ لكنه إذا كان السواد والبياض // م طرف// د: لتأثيرها // ط: في الأوساط. (١٠) سا: أمراً (١١) ط: مهية. (١٣) م: \_ فهم// د: \_ «ذلك فهم» (١٢) سا، د: بالسواد // م: بجعله، وفي «ط» فحمل (١٣) ط، د: وكذلك // سا: فإن (١٤) م، ط: يقال // سا، ط: أنعالها، وفي سا، أفعال لها.

وبالحرى أن تكون الحرارة ، كما تجمع بعض المتجانسات ، فقد تفرق بعض المتجانسات ، كما ترمد الحطب، وتفرقه . لكن يجب أن يفهم ماقالوه على ما أقوله :

إن الحرارة تفعل فى الأجسام البسيطة وتفعل فى الأجسام المركبة ، والجسم الواحد البسيط يجتمع ، فيستحيل أن يقال إن النار تجمعه ، لأن قولنا كذا يجمع كذا معناه أنه يجمع ماليس بمجتمع . والبسيط المذكور مجتمع الأجزاء متشاكلها . وأما أمر التفريق فلا مدخل له فى اعتبار البسيط ، وذلك لأن التفريق إنما قيل بالقياس إلى الأشياء المختلفة فهذا الفصل المنسوب إلى الحار من جمع وتفريق إنما يقال بالقياس إلى جسم فيه متشاكلات متفرقة ، ومختلفات مجتمعة .

والجسم الذي تُجعل فعل الحار بالقياس إليه هو المركب القابل لفعل النار. وهذا المركب لا يجوز أن تكون أجزاؤه متشابهة الانفعال التحريكي عن الحار. فإن الجسم المتشابه الانفعال عن تحريك قوة واحدة محركة ، كالحار ، هو بسيط من حيث الاستعداد لذلك الانفعال. وكيف لايكون بسيطا ، ولو كان مركبا كانت أجزاؤه مختلفة في استحقاق الأماكن الطبيعية الخاصة بها . والحار إذا فرّق فإنما يفرّق بتحريك يحدث في الأجزاء المختلفة ، ولا سواء قبول الخفيف والثقيل للتحريك إلى الجهات . فإذن يجب أن يكون هذا المركب مختلف الاستعداد . فيكون أول ما يستحيل أجزاؤه ، ويستحيل بالسخونة . وكل جزء أسرع فيه التسخن كان أسرع إلى التصعد . فيعرض أن ينفصل بعض الأجزاء إلى حيز العلو أسرع ، وبعضها أبطأ ، أو لا يقبل بعضها ما يتصعد به . فليس كل الأجسام

<sup>(</sup>١)م، طد: يكون //م: يفرق (١) طه، د: ترمد //م، طد: يغرقه // د: فما .

<sup>(</sup>٣) م ، ط . يفعل (الأولى والثانية) (٤،٥) م،ط: يجتمع : يستحيل (٦) م : \_ يجمع كذا

<sup>(</sup>۸) سقط من النسخة د ابتداء من قوله « متفرقة ومختلفات مجتمعة » إلى قوله أنه ليس كله على سبيل نفور ومخالطة في ص ۱۷۰ (۹) سا : « فعل » بدلا من جعل »

<sup>(</sup>١٠) م، ط: يكون // سا: على الحار: عن تحرك // سا: قوة تحركه (١٣) م: للذلك الانفعال (١٣) م: الحاصية (١٥) ط: أجزاءه // سا: أجزاؤه و (١٦) م: يفصل (١٧) سا: ولا نقبل // ط، فإذن ليس.

يقبل التصعيد والنبخير بالذات . نعم قد يتفق أن يكون مالا يقبل التصعيد مخالطا لما يتصعد مخالطة شديدة ، فيسبق تصعيد الحار بما يخالطه تفريقه بينهما ؛ ويكون المتصمد أنملب ، فيصعد ذلك الآخر تبعاله . وإذا فعلت الحرارة هذا الفعل عرض أن تفاصلت المختلطات ضرورة ، وصار كل إلى حيز واحد يليق به ، فيجتمع فيه . فإن كانت رطبة الجواهر قابلة للاتصال بسهولة كان اجتماعها اتصالا ، وإن كانت يابسة لا تنصل بسرعة كان اجتماعها حصولها في حيز واحد ، وإن لم يكن اتصالا .

على أن النارفى قوتها أن تسيل أكثر الأجسام حتى الرماد والطلق والنورة و الملح والحديد تسييل إذابة ، وخصوصاً إذا أعينت بما يزيدها اشتعالا كالكبريت والزرنيخ والأملاح الحادة .

وأما ماظُن من أن النار تفرق الماء فليس كذلك. فإن النار لا تفرق الماء ماء ؛ بل إذا أحالت جزءا منه هواء فرقت بينه وبين الماء الذى ليس من طبعه. ثم يلزم من ذلك أن تختلط بذلك الهواء أجزاء مائية ، فتصعد مع الهواء ، ويكون مجموع ذلك بخارا .

على أن من الناس من ظن أن البخار هو طبيعة أخرى غير الماء والهوا، وغير المختلط منهما. وأما ما يتعلق به من عقد البيض فليس عقده جمعه ، بل هو إحالة له فى قوامه. ثم إن النار ستفرق ذلك عن قريب ، يعرف ذلك أصحاب حل النقطير.

وأما الذهب فا نه ليس لا يفرقه النار إذا أذابته ، لأنه متشابه الجوهر ، ولا لأنه متشابه الانفعال ، ولا لأن النار من شأنها أن لا تفرق المركبات ، ولكن لأن الامتزاج

10

<sup>(</sup>۱) سا: التصعد والتسخين // سا: يكون سيالا (۲) ط فيستبق // سا: لما (۲) سا: فإذا (٤) ب، ط: وإن (٥) م، ط: يتصل (٦) سا: فإن (٨) سا: فيذا (٨) سا: فإذا (٤) ب، ط: وفي سا: استقلالا (١٠) سا، م: أما // ط: يظن // م: يغرق (الأولى والثانية) (١١) ط: ماه // سا: حال ، وفي ط، ب: أحال // ط: جزء // ط: فرق (١٢) م: يختلط، وفي ط: يخلط // م، ط: فيصعد، وفي ب: فتتصعد ط: فرق (١٢) م: حغير (١٤) م: الحالة (١٥) م: سيفرق // م: من قريب // طعنقريب // م: الميقطير (٢٦) سا: أذابه . (١) م، ط: يفرق

فى جوهر الذهب والتلازم بين بسائطه شديدان جدا ، فكلما مال شىء منه إلى النصعد حبسه المائل إلى النحدر ، فيحدث من ذلك حركة دوران وغليان ، فتكون النار قد أوجبت تأثيراً مختلفاً . لكن هناك عائق آخر ، والأمور التى تنسب إلى القوى والكيفيات الطبيعية ، وخصوصاً العنصرية ، تنسب إليها بشرط ألا يكون عائق . فإن الخفة إنما يقال لها إنها تصعد بشرط ألا يكون عائق ، والثقل كذلك إنما يقال له ينزل بشرط أنلا يكون عائق ، والثقل كذلك إنما يقال له ينزل بشرط أنلا يكون عائق . فاكذلك المأخوذفي حد النار من تفريق كذا ، وجمع كذا .

وأما ما قيل في حديث الفعل والانفعال فلعمرى إن الاعتبار إذا توجه نحو الأضداد كانت متفاعلة ، وكانت نسبة الحر إلى البرد في الفعل والانفعال قريبة من نسبة الرطب إلى اليابس في الفعل والانفعال ، وإن كان لقائل أن يقول : ليس يجب أن تكون الأضداد كلها متفاعلة ، بل من الأضداد ما يتبع أضداداً أخرى ، مثل الأبيض والأسود. فإن اللون الأبيض لا يحيل الأسود إلى البياض ، ولا بالعكس ، بل بالمخالطة ، فتكون استحاله ما تابعة لاستحالة الحال في أضداد قبلهما .

ولا يبعد أن يكون له أن يقول: يشبه أن يكون الرطب واليابس من ذلك القبيل. فإنا لم نشاهد رطباً رطباليابس، أو يابساً يبس الرطب بالإحالة دون المخالطة ، أما الرطب فبلا ، وأما اليابس فنشفا ، وأما الحار والبارد فيفعل أحدها في الآخر بالإحالة ، من غير أن يتغير الجوهر في نوعه أصلا ، كما قد صححنا من إحالة الحار للبارد أنه ليس كله على سبيل نفوذ ومخالطة . فيشبه أن يكون ، على قول هذا القائل، أن تكون استحالة الأجسام سبيل نفوذ ومخالطة . فيشبه أن يكون ، على قول هذا القائل، أن تكون استحالة الأجسام

<sup>(</sup>۲) م: جنسه // م: فحدث (۳) م، ط: فيكون (۳) ط: فالأمور// م: ينسبه (٤،٥) م: سقط منم: «تنسب إليها بشرط» إلى قوله: إنها تصعد (٥) سا: وإيما (الثانية) (٦) م، سا: بمانع // ط: وكذلك (٧) م: – ما // م: من حدث، وفي ط: من حديث (٨) م: – مفاعله وكانت // م، ط: قريبا (٩) م: فإن لقائل // م، ط: يكون (١٠) م: أضداد (١١) م، ط: فبكون (١٢) سا، ب، ط: قبلها (١٣) ب: – أن يكون (١٠) م: فلا // م: فيشفا (١٦) عند كلة ﴿ للبارد » تنتهى الفترة الطويلة التي سقطت من (١٥) م: فل // م: فيشفا (١٦) م، سا، د: – أن يكون // م، ط: يكون (الثانية).

البسيطة في الرطوبة واليبوسة تابعة لاستحالة أخرى ، أو لكون وفساد. ولا يكون الرطب أن يحيل إلى اليبوسة من غير فساد الجوهر ، أو من غير استحالة تتقدمها ، ولا لليابس أن يحيل إلى الرطوبة من غير فساد أو استحالة ، كما للحار أن يحيل البارد ، والبارد أن يحيل الحار ، وغير ذلك . فإن الماء إذا صار أرضاً لم يكن ذلك لاستحالة أولية في رطوبة أو يبوسة ، بل لاستحالة الصورة الجوهرية التي تتبعها الكيفيات على ما بيناد . فيكون لما استحالت الصورة الجوهرية استحال ما يتبعها ، بأن فاض عن الصورة الجوهرية الفاسدة ، كما أن الهواء إذا استحال ماء ، فنزل ، ضد ما كان فاض عن الصورة الجوهرية الفاسدة ، كما أن الهواء إذا استحال ماء ، فنزل ، لم تكن الحركة المتسفلة حادثة عن ضد الحركة المتصعدة الأولى ، بل عن الصورة المعاندة للصورة الموجبة للتصعد .

وأما الماء إذا جمد، ويبس، فليس ذلك له عن يبوسة فعلت فى رطوبة ؛ بل عن البرد. فيكون البرد هو الذى يوجب اليبس. ويكون الحر بإزائه هو الذى يوجب الترطيب والتسييل. فتكون هاتان الكيفيتان منفعلتين عن الحر والبرد، ولا تنفعل إحداها عن الأخرى انفعالا أولياً، والحر والبرد ينفعل أحدها عن الآخر انفعالا أولياً. فهذا قول، إن أراد مريد أن يدفع الشك به، عسرت مقاومته.

لكنا نسلم أن الرطب من شأنه أن يرطب اليابس ، واليابس ،ن شأنه أن ييبس ١٥ الرطب. ونقول بعد ذلك أولا ، إلى أن نورد جواباً آخر ، إن هذا النحو من الفعل والانفعال لا يصلح أن يلتفت إليه فى التحديدات ، وإنما تحد القوى بانفعال وانفعالات

<sup>(</sup>۱) سا: فكون (۲) سا: يستحيل // ط: يتقدمها ، وفي م: يعتديها .

(٣) سا: يستحيل (٤) سا ، د : وإن (٥) د : الاستحالة // م ، ط : يتبهها // خ : الكيفيتان(٦) ط: استحالة (الأولى)//د مـ الجوهرية (٧) م: فاض//د : الفاسد//سا : و نزل (٨) م ، ط : يكن// م : المستقلة // م : من (٩) د : وللصورة العرضية (١١) ب:أوجب (الثانية) (٢١) م : فكون ، وفي ط : فيكون // د : منفعلتان (١٢) م : فكون ، وفي ط : ونغمل أحدما من الآخر (٢١) د : انفعالا أوليا // د : « والحر والبرد ينفعل أحدما عن الآخر » مكررة من الآخر ا وهذا (١٥) د : يبس (١٦) م : ويقول ، وفي ط : ونقوله .

على غير هذا النمط، وذلك لأنا إذا أردنا أن نحد الرطب استحال أن نأخذه في حدنفسه، واستحال أيضاً أن نأخذ ضده في حده ؛ وذلك لأن ضده ليس بأعرف منه ، فكيف نفسه ؟ وإنما يجب أن يؤخذ في الحدود والرسوم ما هو أعرف من الشيء . وأيضاً إذا أخذنا ضده في حده ، وكان ضده أيضاً إذا حدّ على نحو حدّه ، حدّ به ، وأخذ هوفي حده نكون قد أدرنا النعريف ، وعاد الأمر إلى تعريف الشيء بنفسه . مثاله إذا أردنا أن نحد الحرارة ، فقلنا هو الذي يسخن البارد ، ونكون قد أخذنا التسخين وهو النحرير الذي هو إثارة الحرارة ، في حد الحرارة ، فنكون قد أخذنا الحرارة في حد الحرارة ، وأخذنا أبارد في حد الحرارة ، وكذلك الحال في جانب البارد ، والبارد ليس بأعرف من الحر ، ولا الحر من البرد .

وإذا كان قانون الحد ما ذكر ناد ، وكنا نحد الحرارة من حيث فعلها ، أو نعرفها من حيث فعلها ، أو نعرفها من حيث فعلها ذلك الفعل الذي في ضدها ، فقلنا إن الحار ما يسخن البارد ، واحتجنا أن نقول : والبارد ما يبرد الحار ، فنكون قد أخذنا الحار في حد البارد المأخوذ في حد الحار . وهذا أمر مردود .

فبين أن نحوهذه الأفعال لا تؤخذ فى حدّ هذه القوى ، ولا فى تعريفاتها التى تناسب الحدود ؛ بل إنما تنسب القوى فى حدودها إلى أفعال وانفعالات تصدر عنها يكون تفهمها ليس دائراً على تفهم الحدود . فإن الحار والبارد تصدر عنهما أفعال ليست نفس التسخين والتبريد ، ولا دائراً عليهما . وتلك الأفعال مشهورة .

<sup>(</sup>۱) ط: ينحد// م: يأخذ (۲) سا: بأعرق (۲،۳) د: فكيف نفسه / ط، د: نأخذ (٤) ط: وإذا أخذ» بدلا «من إذا حد» / م: على نحو حده / م: هو (٥) م: مثاله + أيضا (٦) ط: ويكون / م: التسخن / / د: التجريد (٧) م، ط، سا: فيكون (١٠) د: نجد (١٠) م: يبرفها، وفي سا: تعرضها / م: حيث + هو (١١،١٠) د: أو نعرفها من حيث فعلها ذلك الفعل (١٢) م ط: فيكون // د: \_ الحار // سا: والمأخوذ (١٤) م، ب: هذا الانفعال // م، ط، د: يؤخذ، وفي د سا > يوجد // م: تعريفها (١٥) م، ط: ينسب // ب، ط، د: وانفعال // ط: تفهيم // م، ط: يفسر // د: عنها . (١٧) م: دا يرة

والرطب واليابس ليسا كذلك ألبتة ، ولا يتصور الرطب إلا من جهة سهولة قبول الشكل ، وسهولة الاتصال ، وسهولة تركهما . واليابس من جهة عسر قبول الأمرين وعسر الترك لها . وهذه الأحوال منسوبة إلى الانفعال . فإن أريد أن يعرق الفعل الذي لكل واحد منهما ، على حسب النضاد ، أو الانفعال الذي على حسب ذلك إن سمّ ذلك ، لم يكن تعريفاً حقيقياً به .

وأما الحار والبارد فاإن عرقا بالانفعال المذكور ، الذي يجرى بينهما ، لم يكن تعريفاً حقيقياً ، يل يجب أن يكون تعريفهما على النحو الذي قيل في الحار والبارد ، يقال لهما كيفيتان فاعلتان ليس بالقياس إلى كل شيء ، ولكن بالقياس إلى هذه الأجسام المركبة المشاهدة . فإنها تفعل فيها أفعالا ظاهرة مما قيل ، ولا تنفعل انفعالا إلاعن الضد . وإذا قيل للرطب واليابس انفعاليان فليس بالقياس إلى كل شيء ، بل بالقياس إلى هذه الأجسام المشاهدة . فإنها لاتفعل فيها إلا ما ينسب إلى الفعل والانفعال التضادي ، ولا تفعل فيها شيئاً آخر ، بل تنفعل منها بسهولة أو عسر .

وبعد هذا ، فالذى يجب أن يعتمد فى هذا شىء آخر ، وهوأن قولنا كيفية انفعالية يعنى بذلك الكيفية التى بها يكون الجوهر مستعداً لانفعال ما ، إما على سهولة أو على صعوبة . ونعنى بقولنا كيفية غير انفعالية ماليس بها يكون هذا الاستعداد . ونعنى بالفعلية الكيفية التى بها يفعل فى المستعد فعلا ما .

وأما بالجملة فإن الكيفية نفسها لاتنفعل ألبتة، ووحدهالا تفعل؛ إذ لاتوجد وحدها.

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: ليس (۲) سا: الأشكال، وفي ط: التشكل (۳) ب: وإن أريد/ ط: أردت ط: تعرف // ط، د: بالفعل (٤) ب: والانفعال (٥) ب: به (٧) م: \_ في (٨) ب: لكن (٩) سا: وإنها // جميع النسخ: مماقيل و الهاها «كا قيل » (١٠) // م: الرطب // جميع النسخ: انفعاليتان // م: إلى كل شيء بل بالقياس // ط، د: إلى كل شيء ببالقياس (١١) ط: يفعل // م، بنفعال الماها بهولة بنفيا ، وفي ب: منهما (١٢) ط: شيء (١٢، ١٣) سا: \_ من قوله: تنفيل منها بسهولة إلى قوله « يعتمد في هذا شيء آخر » (١٤) م: \_ بها // م: وإما على ، بدلا من «أو على » (١٥) م: \_ يكون (١٧) سا: ووحيدها، وفي د: ووجدها // ط، د: يوجد

وإنما تفعل بأن تماس أو تحاذى ، أو يكون لها النسبة [في النصبة] التي بها يصح الفعل.

ثم الحرارة والبرودة ليستا من الكيفيات التي بها يستعد الجوهر لانفعال ما ، خصوصاً ما أورد في الشك . وذلك لأن الحر ليس استعداده للبرد لأنه حار ، كيف والبرد يبطل الحر؟ ومادام هو حارا فيمتنع أن يصير بارداً . فالحر يمنع وجود البرد ، لا أن يعد له المادة ، بل المادة مستعدة بنفسها لقبول البرد المعدوم فيها . لكنه يتفق أن يقارن تلك الحالة وجود الحر الذي يضاد البرد ، ويمانعه ، ويستحيل وجوده معه .

وكدلك حال الرطوبة عند اليبس. وليست الرطوبة انفعالية ؛ لأن الرطب قد ينفعل إلى اليبس، وهو رطب؛ بل بأن تزول رطوبته. وهذا النمط لا يجعل الكيفية انفعالية ؛ بل نحو النمط الذى للرطوبة فى قبول جسمها التشكيل والتوصيل بسهولة. فإن الجوهر يقبل بالرطوبة هذا التأثير، وهو رطب، ويبقى له ذلك ما بقيت الرطوبة.

ومع ذلك ، فإن اليابس والرطب موضوعان للحر والبرد ، ويفعل كل واحد منهما فيه فعلا تابعاً للتسخين والتبريد . والرطب واليابس لايفعلان فى الحار والبارد شيئاً إلا بالعرض ، مثل الخنق المنسوب إلى الرطوبة . والخنق هو إما على وجه يضطر الحار إلى هيئة من الاجتماع والتشكل مضادة لمقتضى طبيعته ، إذا كانت يابسة ، فلا يجيب

<sup>(</sup>۱) م، ط: يفعل بان يماس أو يحاذى // بخ، ط، د: كلة غير واضحة تشبه أن تكون (في النصبة) // د: \_ التي (۲) سا: بهما يستعد // طد: للانفعال (۳) د: \_ ما: سا: لأن الحار // ب: وكيف (٤) ط: هو + وهو // م: لأن // سا: \_ المادة (٥) ط: تلك الحار (٦) م: وجود الجزء (٧) م: حالة // ب: التيبس (٨) ب: التيبس // م، ط: يزول (٩) في جميع النسخ: تحو النمط. والمعني غير واضح، ولمله: «هو» // ط: بالتشكيل (١٠) م، سا، د: ينفعل بالرطوبة // م: \_ له ذلك ما بقيت (١١) سا: موضوعا // سا، ب: البرد يفعل كل (١٣) سا: مثل الجنس .... والحق هو (١٥) م، سا: ماهية من // ط، د: التشكيل // سا: إذ // م: فلا يجب

إلا إذا بطلت طبيعته، وإما على سبيل أن لاينفعل الرطب لكثرته إذا قوبلت بالقوة المحيلة، فلا يستحيل إلى مادة تحفظ الحار، فلا يتولد حار بعد . وإذا انفصل الحاصل من الحار، صاعداً ، لم يكن مدد يحفظ اتصاله، كما يعرض عند كثرة دهن السراج . وهذا في المركبات . وإذا شئت أن تتحقق فعلية الحار والبارد ، ولا فعلية الرطب واليابس ، فانظر مايعتريك من ملامسة الطبيعتين .

<sup>(</sup>١) ط: « لكرامة » بدلا من « لكثرته » (٢) م، سا: حفظ // سا: وإذ، و في « د » : فإذا (٤) م، ط: يتحقق // سا: فلا فعليه (٥) ط: فانظر + إلى // م، د: الطبقتين

## الفصلالثاني عشر

### فصل في حل قطعة أخرى من هذه الشكوك

وأما الشك، الذى أورد بعد هذا، فالجواب عنه أن إيجابنا وجود عناصر أربعة ليس المعول فيه كله على القسمة ، بل على قسمة يتبعها وجود. فإن الشيء إذا أورده العقل في القسمة ، ثم دل عليه الوجود، لم يكن أظهر منه .

وقد وجدنا الحر والبرد يلائمان الكيفيتين المنفعلتين ، ليس إنما يلائم الواحد منهما الرطوبة دون اليبوسة ، أو اليبوسة دون الرطوبة . فقد رأينا اليابس يسخن ، ورأيناه يبرد . وكذلك رأينا الجسم الرطب يسخن ، ورأيناه يبرد . فلم يكناجهاع البرد مع الرطوبة واليبوسة ، مستنكراً ، في العقل المفطور ، وفي الوجود المحسوس ، إذا كانت المادة تحتمل ذلك، وكانت ازدواجات ممكنة في الوجود وأما حديث التكثير بازدواجات تقع من مفرط ومعتدل ، فنقول في جوابه إن المادة البسيطة ، إذا كانت فيها قوة مسخنة ، وكان من شأنها أن تقبل السخونة ، فمن المحال أن لا تسخن السخونة التي في طباعها أن تقبلها إلا لعائق . وذلك لأن من شأن المسخن ، إذا بتي ماليس فيه سخونة ، وهو يقبلها ، أن تحدث فيه سخونة . والسخونة مسخنة ، إذا من شأن المسخن ، إذا من شأن السخونة ، إذا لاقت مادة ، أن تحدث فيها سخونة .

(۱) م، ط: الفصل الثانى عشر، وفي د: فصل الثانى عشر (ه) د: المقول // م: -كله // م: الفصل (٦) ط: ولم يكن (٨) « أو اليبوسة دون الرطوبة » مكررة في نسخة سا (٩) م: - الرطب (١٠) سا: والتيبس(الأولى) (١١) م: في الوجود (الأولى)//م: يحتمل// سا: فسكانت (١٢) م: السكثير، وفي « د » التسكثر // م، ط: يقع (١٣) م: فيهما، وفي « د » : فيه // م، ط: يقبل (١٤) ط: سا: المحال + أن يكون // سا: يقبله (١٥) سا: يجذب فيه (١٦) م، ط: يحدث، وفي « سا » يجذب

أخرى. فكيف إذا كانت في نفس المادة واحتملت سخونة أخرى ؟ فهذه القوة المسخنة ، إذا أحدثت حداً من السخونة ، فبعد ذلك إذا لم تفد سخونة ، والسخونة الموجودة أيضاً في المادة إذا لم تفد سخونة بعد التي أفادت ، فا ما لأصل أن طباعها ليس تفيد السخونة في القابل إلا وقتاً ما ، و بحال ما ، وقد فرضنا القوة مسخنة بطباعها ، وكذلك السخونة الحاصلة منها التي تحدث عنها سخونة فما يلاقمها ؛ وإما لأن المادة لاتقبل ، وقد فرضنا أنها تقبل أكثر من الحد الموجود في الفاتر والمعتدل؛ بل نحسها كذلك. وإذا كانت حارة كان إمعانها في التسخن ،عند وجود ما بوجوده تكون السخونة ، أولى منها إذا كانت باردة ؛ وأما لعائق . ونحن لأنمنع ذلك . إنما نتكلم على مقتضى الطباع . فإن القوة المبردة في الماء يجوز أن تعاق في التبريد أصلا ، فضلا عن أن يبالغ في التبريد ؛ فربما كان العائق داخلا ، وربما كان خارجاً . فإذ لاعائق ، ولا امتناع قبول في المادة عن أن تسخن زيادة سخونة عن تلك القوة بعينها ، وعن السخونة الحادثة فيها إلى الغاية) التي من شأنها أن تبلغها حادئاً فها السخونة عن السخونة التي لاحائل بينها وبينها ، التي هي أولى أن تحدث فيها سخونة من سخونة خارجة قائمة فاعلة في جسم ملاق إحداث الميل الطبيعي للميل بعد الميل ، على سبيل الحتمية ، كما قد عرفته \_ فواجب أن يكون الأمر فيها بالغَّأُ (الغاية). وليس هذا ، كما يعلم ، من حال القوة المصعدة للنار الصغيرة فأنها لاتبلغ الغاية المكنة في الإسراع. فأون ذلك لعائق من خارج، وهو مافيه الحركة ؛ فإنه يمتنع عن الأنحراقِ له ، ويقاومه ، فلا يقدر مثل تلك القوة أن تحرق فوق ذلك .

<sup>(</sup>۲) د: أحدث // ط: يقد // م: \_ والسخونة (٣) م، ط: يغيد (٤) م، د: القوة المسخنة // بخ: فكذلك (٥) ط: يقبل (٦) د: بل في الفاتر // سا، د: \_ بل // ط: يسخنها كذلك // سا، نحسبها // د: إذا (٧) م، ط: التسخين، وفي سا، ب: السخن // م، ط: يكون السخونة //سا: لا نعلم ذلك (٩) م، ط: يماق (١٠) ب: \_ في // م: \_ عن (١١) م، ط: يسخن // م: من تلك (١٢) م، ط: يبلنها // م: \_ عن السخونة (١٣) م، ط: يحدث // سا: \_ فاعله // سا: يلاق ط: يبلنها // م: \_ عن السخونة (١٣) م، ط: يحدث // سا: وكما ،وفي ب: كما قد // م، سا: \_ قد (١٥) سا: الفاية الممكنة // سا: ومذا ليس (١٦) م، ط: يبلغ // د: \_ فإن ذلك لمانق ﴿ إلى قوله ﴾ الحركة فإنه وهذا ليس (١٦) م، ط: ينحرق (١٧) م، د: الانحراف // بخ مثل تلك، وفي النسخة الأخرى بتلك // ط: ينحرق // م: \_ فوق

فيعرض فى فعله من العائق قصور لا يعرض لما هو أكثر وأقل قبولا للمقاومة . ولو لم تكن مقاومته من جهة المتوسط لكانت الحركات كلها متشابهة ، كما مر لك فى مواضع أخرى .

وكذلك لو لم تكن فى الماء مقاومة للتسخن لكان يسخن بلا فتور غاية السخونة عند لقاء المسخن .

فيجب من هذا أنه إذا لم يكن مانع كانت المواد المتسخنة عن القوة المسخنة الموجودة فيها تتسخن على السوية . فإذا كان بعض الأسطقسات لا يبلغ الغاية في التسخن الطبيعى عن طبيعته ، وليس عائق من خارج ، فهناك عائق من أمر فيه عن طبعه . وليس يجوز أن تكون الطبيعة وحدها عائقة ، وموجبة . فيجب أن يكون بوساطة أمر آخر يفيض عنها . فتكون القوة ، إذا كان من شأنها أن تسخن وترطب معاً عاقت الرطوبة المادة عن أن تقبل السخونة عن تلك القوة إلى غاية الحد ؛ بل قعدت بها وكانت المادة لاتبق عن أن تقبل السخونة عن تلك القوة إلى غاية الحد ؛ بل قعدت بها وكانت المادة حداً وطبة إذا أفرط فيها الحر ، فتكون الرطوبة التي تفيض عن القوة تجعل للمادة حداً محدوداً في استعداد قبول الحرارة .

ولقائل أن يقول إن المادة ، وإن كانت مستعدة ، فإنها لأنخرج إلى الفعل إلا عن قوى تقوى على إخراجها إلى الفعل . فإن المتوسط مستعد أيضاً للانحراق الأشد . والماء مستعد للتسخن الأشد ، ولا يكفيه ذلك مالم يكن قوة تقوى عليه ، لأنه مستعد لأم

<sup>(</sup>۱) سا : اكبر // د : قبول // د : ـ لو (۲) م ، ط : يكن // د : مقاومة (٤) د للسخن ، وفي م « للمتسخن » // م ، د . لكانت تسخن // م : وغاية السخونة (٥) سا : بقاء (٦) د ، إذ لم يكن // د : لكانت // سا : المادة // م : ـ عن القوة المسخنة (٧) م : تسخن // سا « اليبوسة » بدلا من « البوية » // ب د : وإذا // م كانت // م ، ب : الأستقصات // د : في المسخن (٨) م : طبيعة // م ، ط ، : طبيعته (٩) م ، ط : يكون (١٠) ط : فيكون // م ، ط : يسخن و برطب (١١) م ، ط : يقبل // م الدخونة لم عن السخونة // م ، قبدت كانت // ط : يبقى (١٢) ط : فيكون // م : ـ التي //م ، ط : يخرج فيكون // م : ـ التي //م ، ط : يخرج الصورة ويكون // م : مستعد لم الصورة

عَن علة فَاعَلَة ذَاتَ قَوَة محدودة ) فإذا كانت القوة ليس لها أن تسخن أكثر من حد ، وأو يحرق أكثر من حد ، وأو يحرق أكثر من حد ، لم يكف استعداد المادة .

فنقول: إن تصور ماقلناه ، على الحقيقة ، يغنى عن إيراد هذا الشك ، وذلك لأن القوة إذا كان من شأنها أن تسخن ، ووجد القابل المستعد بلا معاوقة ، استحال أن لا يسخن ، وأن لا يقوى على أن لا يسخن . فهذه القوة ، بعد أن وجدت منها السخونة ، لم يبطل عنها أنها توجد السخونة في القابل للتسخن عنها كل وقت . ووجود ما وجد من السخونة المقدرة عنها لا يمنع القابل عن أن يكون قابلا للسخونة . وكذلك السخونة الموجودة فيها من شأنها أن توجد السخونة في أى مادة لاقتها قابلة للسخونة ولا مانع لها .

فإذا كانت المادة الخارجة تسخن عن تلك السخونة فالمادة الملاقية أولى لامحالة . فيجب أن يحدث عن القوة في المادة ، بعدما حدث من السخونة ، سخونة زايدة ، في طباعها أن تقبلها ، وفي طباع القوة والسخونة أن تحدثها ، لامن حيث هي زيادة أولية ، بل من حيث هي سخونة .. فإن تلك الزيادة سخونة ، لاشيء آخر ، كما أن لو سخنا آخر انضاف إليه لكان يفيد سخونة .

والقوة والسخونة من شأنها أن توجد السخونة كلوقت لذاتها ، لا لسبب، إن كان ١٥ عنها سخونة أو لم يكن . والسخونة التى وجدت عنها لا تمنع أن تفيض عنها أيضاً السخونة فى طبعها . ذلك والتأخر إلى وقت ثان ، على سبيل الوقوف ، لا معنى له . فإن

<sup>(</sup>۱) م، ط: يسخن (۱) سا: الماء (۳) سا: \_ إن // م: يعنى . (٤) ط: كانت // ط: يسخن (٥) في نسخة عج فقط: على أن لا يسخن (الثانية) وفي بقية النسخ: أن يسخن // د: وجد (٦) د: لم تبطل // ط يبطل منها // م، ط: يوجد // ط: التسخين (٧) ب: عنها (٨) م، ط. يوجد // سا: في المادة أي مادة // ط: كلنها قابلة (١٠) ط: يسخن// ط. سخونة + أخرى (١٢) م، د: يقبلها // د: وفي طباعها // م، ط: يحدثها (١٣) د: لشيء (١٤) م: يضاف (١٥) م، ط يوجد // م: لسببه، وفي طـ »: بسبب //ب: \_ إن (١٦) م: الله (١٥) مناعها // م: فانه

فى الزمان الذى بينهما لم يكن عائق زال ، فيجب أن يحدث ذلك بلا تأخير يفعله وقوف.

وليس حال الحرق كذلك . فإن الحرق وجوده أن يكون شيئاً بعد شيء ؟ إذ لاقرار للحركة ، ولا لما يجرى مجرى الحركة . ثم النحرق ، وإن كان قابلا بمادته فهو مقاوم بصورته مقاومة شديدة أو غير شديدة . ولهذا لا ينحرق الماء والهواء عن الشوط إذا رام إسراع الحرق وترك طريق الرفق ، لأنه يقبل قليلا لما فيه من المقاومة و تسخين الماء إنما يكون شيئاً بعد شيء ؟ لأن في أول الملاقاة يكون الماء بارداً ، والبرد يمنع استعداد المادة للضد ما دام ثابتاً ، فيحدث أولا في زمان تفرضه أولا حرارة ما بقدر الاستعداد المعوق . ثم يكون الفاعل ، بعد ذلك ، حرارة من خارج وحرارة في الماء يتعاونان على الإحالة . ويكون البرد المعاوق أقل ، فيكون في الزمان الثاني يستحيل أسرع وأشد ، وذلك لأن حال الفاعل والقابل مها في الزمانين مختلفان .

وليس هكذا الحال في مسألتنا نحن . على أننا لا نناقش في أن يستمر ازدياد التسخن في مادة الهواء عن القوة وعن السخونة الحاصلة في زمان على الاتصال . ولكن ذلك أيضاً غير موجود .

وقول القائل إن السخونة تسخن إلى حد مالا يقوى على أكثر من ذلك ، وإن كان ممكناً فى الوجود وفى طباع المادة ، قول لا يلتفت إليه . فإن ذلك إنما يكون إذا قيس إلى مقاوم . وأما إذا لم يكن مقاوم فهذا القول محال ، لأنه إذا حدثت فيــه سخونة

<sup>(</sup>١) ط : فزال / / سا : فوجب (٢) يفعله وقوف ، وفي د : ولعله وقوف (٣) ط : الحرق // م ، ط . الحرق (الثانية) (٤) م : ولما يجرى (٤) سا : لمادته (٥) سا : الشوط وفي النسخ الأخرى : السوط(٦) م ، ظ : الحرق (٦) د : الريق (٧) د : الأول الملاقاة // ط : الملاقات (٨) ب : يفرض ، وفي م : يفرضه //د : ما//م مالا يقدر (١١) م : مختلفة ، وفي سا ، مختلفين (١٢) بخ : ذلك الحال (١٣) سا ، ط ، د : التسخين// م : عن القوة وعن (١٥) م ، ط : يسخن (١٦) م : انطاع ، وفي د ه : طباعها (١٧) م : حدث

لم تكن عائقة عن أن تحدث عنه أخرى إلى أن يستوفى الحد الذى فى قوة المادة قبوله ، إذا لم يكن مانع ، وهو الحد الذى للنار مثلا ، فلا يكون هناك تحدّد دون النهاية البالغة ، وإذ قد بينا هذا فبالحرى أن نعود إلى مسألتنا فنقول :

قد بان أن بعض الأجسام البسيطة ، إذا كانت فيه قوة تسخن وترطب بالطبع ، وكان في جسم آخر أيضاً مثلها ، لم يجز أن يكون أحد الجسمين حاراً رطباً على حد ، والآخر أقل في أحدها أو كليهما ، أو أكثر ، بل يجب أن لايتشابها في ذلك إلا لعائق فإن لم يتشابها ، ولا عائق من خارج ، فإنما يجوز أن لايتشابها في كيفية واحدة حين لا يكون هناك عائق من خارج إلا لموق من الكيفية الثانية ، فيكون العائق وجود الكيفية الثانية التي تفيض عن تلك القوة بعينها . فإنها بمنع المادة منماً ما ، وتعاوقها عن الاستعداد النقص المنسوب إلى المعاوقة ، فتصير لها المادة . في قابلة إلا بشدة وعسر ، وإن كانت الطبيعة فاعلة .

لكن لقائل أن يقول: إن العوق أيضاً يجب أن يبلغ الغابة، [أولا يكون أصلا ،فإن نسبة العوق إلى القوة والمادة نسبة التسخين إلبهما ، وكما أن التسخين يبلغ الغابة المناق على المناق العوق بجب أن يبلغ الغابة ]:

فنقول: نعم إذا لم يكن للعوق عائق. وأما القوة المسخنة فمعاوقة للعوق، فلا تبلغ ما الحد الأقصى على المعاولة الأقصى المعاولة الأقصى المعاولة المعاولة الأقصى المعاولة ال

وإذا كان كذلك انحل الشك المذكور .

<sup>(</sup>١) طَ : عائق// م ، ط : يحدث // ب : أخرى عنه (٢) د : فاذ (٤) سا ، د : فيها // سا : الطبع . (٦) سا : كلام (٧) م : أن يتشابها (٨) سا : تعوق (٩) م ، ط : يغيض // م : يمنع // ط : ويعاوقها (١٠) سا : وتنتم // م المعاونة // م ، ط : فيصير (١١) ط ، د : لشدة (١٢ ـ ١٤) ما بين المعقوفتين يوجد في نسختي ط ، د فقط . (١٥) م ، ط : ببلغ

ولقائل أن يقول: إنه كيف يمكن أن ينبعث عن مبدأ واحد قوتان تعاوق إحداها الأخرى ، وتتقابلان وتتنازعان ، والمادة واحدة غير مختلفة ؟

فنقول: إن ذلك ليس على سبيل المقابلة ؛ بل على سبيل تقدير استعداد المادة ، ومعنى العوق هو هذا المعنى ، وهو أن وجوده يجعل المادة محدودة الاستعداد . وذلك لأن الحرارة ، إذا أخذت مرة صرفة ، ومرة متوسطة ، فلأن إحداها تكون مع يبوسة ، والأخرى مع الرطوبة . وكذلك البرودة . فحينئذ تعود الأقسام إلى الأربع .

 <sup>(</sup>٣) سا : ويتقابلان (٣) د : + بل على سبيل المقابلة // د : القدير // سا : الماء

### الفص لالث الث عشر

# فصل فى حل باق الشكوك

وأما الشك المذكور فى التماس البيان لإثبات كون النارمفارقة اللهواء ، لا بأنها أشد منه سخونة ، وهى من طبعه ؛ بل بالفصل الذاتى ، فقد ُ فرغ من ذلك .

وبين أن هناك مكاناً لجسم طبيعي غير الهواء وأنه حار .

وأما ما أخذ في التشكك كالمتسلم من فتور النار البسيطة فأمر لايقول به إلا المقصّر في الصناعة . فلذلك لا يلزم إلا من قال إن المركب أقوى من البسيط في الكيفية م

على أن لقائل أن يقول متأولا: إن المركب قد يعرض له أن يكون أقوى من البسيط فى الكيفية ، إذا كانت هناك أسباب أخرى. توجب الازدياد فى الكيفية غير الذى فى الطبع ، فيتظاهر الطبع والوارد والمرفد إياه على تقوية الكيفية ، وإن كان هذا القول ربما لم يلتفت إليه .

وأما ماسئل عن أمر النار التي هناك ، أعنى عند الفلك ، وهل السخونة أمر يعرض لها من حركة الفلك ، وهي في نفسها عارة . في طبيعتها ؟ فقول :

10

<sup>(</sup>۱، ۲) م، ط، د: الفصل الثالث عشر ، و في سا ، ب فصل في (٤) ب: منارقا // م: \_ لا (ه) ط: وهو من طبیعتها ، و في بقیة النسخ « وهو من طبعه » // م بالفضل (٧) د: « وأما ما أخذ » مكررة في «د» // د: المتسلم + المسلم // د: يتول به + في التشكك (٩) م: قوى (١٠) د، سا: \_ إذا كانت هناك أسباب أخرى . (١٠) م، ط: كان // م، ط: يوجب (١١) ب: التي في // ط، د: الموقد (١٣) د: \_ عند (١٤) سا: تعرض // ط: أوهى //د: \_ « ا » هي في نفسها حارة .

إنه لا يمتنع أن يكون النحريك يسخن ما ليس بسخين في طبيعته وتكون مع ذلك، طبيعته الذاتية محفوظة ، ويكون ما تغير المتسخن إلا في السخونة . ولا يمتنع أن يكون النحريك يحيل طبيعة المتحرك إلى الصورة النارية ابتداء ، لو وجد خالياً عنها ، أويكون النحريك سبب دوامها مدة وجودها ، مثل الحك المشعل . فإنه لشدة التسخين يعد المادة لقبول الصورة النارية ، ويعاوق الاستعداد المقابل له فيكون الحك سبباً ، بوجه ما ، للصورة النارية ، لا لتسخن أول شيء له طبيعة قائمة غير موجبة للسخونة . وإنما يسخن من خارج فقط بل لإفادة الطبيعة التي هي مبدأ السخونة بنفسها ، حتى لو تُوهِم الحك زائلا ، والتحريك باطلا ، بتى الجسم على الصورة النارية ، إلا أن يرد شيء مفسد الصورة النارية مقاوم لها . ولو كانت هذه النسبة من المحاكة والنحريك دائمة لكان وجوب لبس الصورة النارية دائما .

فالمادة التى هناك ملبسة صورة النارية بمعاضدة من حركة الفلك ، ولامضادة في طباعها لذلك . ولو كان في طبيعة ذلك الجسم شيء مضاد لذاك لكان التحريك الذي هناك يبطل تلك الطبيعة المضادة بفرط التسخن الذي هناك . هذا إن كان التحريك مسخنا ، وإن لم يكن مسخنا فالشبهة زائلة من كل وجه ؛ إذ كانت الشبهة في أن ذلك الجوهر الذي هناك ، إذ قد عرض له التسخن من خارج ، فليس ذلك له طبيعيا . وذلك لأنه عرض له الحك فسخنه . والحك عرضي فالسخونة عرضية .

فالمجيب عن ذلك يقول:

إن السبب الخارج العارض قد يكون سببا لصورة طبيعية يتنوع بها المادة .

<sup>(1)</sup> م: تسخين م: ويكون (٢) م، ط، د: يغير // طه: تمتنع (٣) طه، د: صورة (٤) سا : مثال، وفي «د». بأمثال (٥) طه، د: صورة (٦) م، طه: صورة // د: سخن (٧) د: الإفادة (٨) د: صورة (٩) د: أو التحريك (١١) سا : مكتسبة // سا : لماضدة . // سا مه د: مضاد (١٣) م: - يبظل // م يغرط // ط: اذا كان // د: كان لم ذلك (١٤) سا : إذ // ط، د: التسخين // سا : من خارج (١٤) سا : إذ // ط، د: التسخين // سا : من خارج التسخن // سا ، د: وليس (١٩) م، سا : ذلك // ط: لتسخنه // م، سا : عرض // م، سا : والسخونة (١٨) م، لما رض من الحارج . // م، ط: يتنوع // سا : والسخونة (١٨) م، لما رض وفي سا : العارض من الحارج . // م، ط: يتنوع //

ويتضح هذا فضل إيضاح فى الصناعة الحكية الإلهية . ونع ما أوجبت العناية الإلهية إسكان النار فى حيز الحركة ، وإلا لسكان كل ما نتوهمه أنه يحصل هناك ، ما ليس بنار من الأجسام العنصرية ينقلب ناراً فيتحرك إلى حيز النار الأخرى ، إن لم يكن حيزه تلك المجاورة ، ويعقبه غيره . فلا تزال النارية تتضاعف حتى تفسد ماليس بنار .

وأما التشكك المبنى على أن الحار ماباله يصعد قبل استحالة صورته الطبيعية، كما يصعد البخار والدخان . والبارد لايفعل ذلك ، فقد يمكن أن يجاب عنه بوجوه من الأجوبة :

من ذلك أن الحار ، في الجلة ، أقوى من البارد . ولذلك مالا يطاق النار . والماء والجمد لا يبلغ واحد منهما من برده الطبيعي أن لا يطاق ، وقد يبلغ ذلك من حره العرضي ، فكيف الشيء الذي في طبيعته حار ! فيشبه أن يكون الحار لقوته يغلب مقتضي جوهر الشيء وطبيعته ، ولا يقدر عليه البارد ؛ أو يشبه أن يكون البرد يهبط أيضاً ما يعرض له ، وإن لم يحل المعروض له عن جوهره ، ولم يغيره ، كما إذا استحال المواء ضبابا عن برد فانحدر ، وهو بعد ضباب . فلا يبعد أن يقال إن الضباب هواء قد برد ، ومال إلى أسفل ، ولم تبطل صورته الذاتية ، كما لم تبطل صورة الماء في الجمد ، أو يكون الشيء البارد الذي يتصعد بالتسخين هو أرض وماء قد يقبلان حرا أشدمن حر الهواء ، ولا يكونان قد فسدا بعد فساداً تاماً. فيظهر صعودها في الهواء ، ولا يكونان قد فسدا بعد فساداً تاماً. فيظهر صعودها

<sup>(</sup>۱) م،ط: أفضل // ط: الحكمة // ط: أوجب. (۲) م، ط: يتوهمه وفي سا، د: فيوجه إليه (۳) د: تنقلب // ط: حيز // م، ب: الآخر // م، ب، سا: حيزها فيوجه إليه (۳) د: تنقلب // ط: حيز // م، ب: الآخر // م، ب، سا: حيزها (٤) سا: تلك النارية // م، ط: يتضاعف (٥) م، ط: يفسد (٦) ط، د: البشكيك // م: حأن (٧) سا: تفعل (٩) م: أن النار // م: مايطاق// سا، د: البارد » بدلا من النار بحر الهواء وفي ط «الماء: بدلا من «النار » (١٠) ط: والنار . (١١) بخ : حرّة الطبيعي // ط: فكيف لم يكون//م: الذي له هو // ط: في طبعه (١١) بخ : حرّة الطبيعي // ط: فكيف لم يكون//م: الذي له هو // ط: في طبعه (١٣) سا، ط، د: أيضا بهبط // سا: بحك ، وفي «د» يخل // ط: الثيء المعروض (١٣) سا: حرّاً له هو (١٥) ما: بدر//م، ط: يبطل (الأولى والثانية) (١٦) م: هو ماء وأرض (١٧) سا: حرّاً له هو // م: بعد فقد فسد // م: صعودها (١٨) م: أو مجاورتهما // د: مجاوزتها

ولعل الهواء والنار ليسا يقبلان من البرد ما يصيران به أبرد من الماء، حتى يريا نافذين فى الماء هبوطا . ولعل ما يبرد من النار يعرض له أن ينحدر من حيزه إلى حيز الهواء . لكنه اذا انحدر لم يكن ذلك محسوساً ؛ لأن النار البسيطة غير محسوسة .

و لعل الضباب هواء متبرد متكاثف ، لكنه ليس مستحيلا بعد إلى الماثية .

وأيضاً فلقائل أن يقول إن البخار والدخان يصعدان على سبيل مرافقة النارية وبالقسر على ماقلنا قبل.

وبالجملة إن صعدا بالمرافقة لم يلزم السؤال، وإن صعدا، لا بالمرافقة؛ بل للاستحالة في الكيفية فقط، فالفرق ما قيل.

\* \* \*

المنع المنك المبنى على استحالة أن يكون ماتحت الفلك طبيعة واحدة ، وإنما بختلف بالأعراض، فيبطله وجود الحركات الطبيعية منضادة لوجود المركز والمحيط . والجسم المنشاكل الطبيعية النوعية لاتختلف حركاته الطبيعية ، إذ لاتختلف قواه الأصلية .

وأما ما نظن أن الكون يبرد الحركة ؛ إذ الحركة تسخن فذلك باطل. فإنا قد بينا أن السكون عدم الحركة ، وعدم العلة علة لعدم المعلول ، لا لضد مقابل له ، فإن الحركة إذا كانت توجب حرارة ، كان لا يكون حركة هو أن لا توجد حرارة .

وأما أن توجد برودة ؛ فيحتاج إلى علة ، فيشبه أن يكون الجسم الساكن البعيد

<sup>(</sup>۱) د : النار والهواء . (۳) م : ولا أن النار (٤) م : مبرد // ط : متكانف متبرد وفي «د» متبرد ومتكانف (٥) م ط : \_ وأيضا (١) م : صمد (٨٠٧) سا : \_ وإن صمدا ، لا بالموافقة بل للاستحالة إلى قوله : فالفرق ما قبل // ط : بالاستحالة (١٠) ط : عدم استحالة // م : يجب الفلك (١١) م : للوجود (١٢) م : المشاكل // م ، ط : يختلف الأولى والثانية (١٣) م ، ب ، د : \_ يبرد الحركة : إلى قوله : (١٣) م ، ب ، ط : يوجب « أن السكون » (١٥) ط : \_ كان ، وفي «د » : فإن لا يكون // م ، ط ، د : يوجب (١٦) م : يوجد

من الحركة قوى الاستعداد لقبول القوة المبرزة من الأشياء الكاسية للمواد صورها، ويكون ضعيف الاستعداد لقبول الطبيعة المسخنة ، بل بحتاج إلى معاون من حرارة مماسة أو حركة ، حتى يستعد ، فينال من واهب الصور مايستعدله . وسنطنب في هذا حين نتكلم فى الفلسفة الأولى .

وأما الشبهة المبنية على حال اللمس فيجب أن نقدم لحلها مقدمة ، ونقول: إن قولنا إن الرطوبة سهلة القبول والترك هو على سبيل النجور . فإن السهل والصعب يكاد أن يكون من المضاف . وليست الرطوبة من المضاف .

ولكن يجبأن نعلمأن الرطب هوالذى لامانع له ، في طباعه، ألبتة عن قبول الشكل والانحصار والاتصال؛ وعن رفضه، مع زوال القاسر راجعا إلى الجهة التي له أن يتحرك إليها ، والشكل الذي له أن يتشكل بالطبع به .

واليابس هو الذي في طباعه ممانع، إلاأن في طباعه إمكان قبول ذلك عند تكلف بجشمه القاسر إياه ، فتكون نسبة الرطوبة ، من هذا الوجه ، ومن حيث هي هكذا ، إلى اليبوسة قريبًا من نسبة الأمر العدمي إلى الأمر الوجودي . فيكون الإحساس بالرطوبة ليس إلا أن لايرى مانع ومقاوم، وباليبوسة أن يُرى مانع ومقاوم.

فالرطوبة وحدها لاتثبت عند الحس من جهة اللمس وحده جسا، واليبوسة تثبت ذلك .

10

<sup>(</sup>١) ( ب ، سا : الكاسبة // ط ، د : المواد ( ٢ ) ضعف// م : معاونه

<sup>(</sup>٣) د : استعد (الثانية) (٦) سا:فنقول (٧) م: التجويز(٧، ٨) م: يَكَاذَنْ يَكُونَانْ(٨)سا : ـــ وليست الرطوبة من المضاف (٩) م : تعلم ، وفي ط : يعلم// م ، سا : \_ البنة (١١) سا : \_ به (١٢) م : مانع (١٣) م ، سا ، ط : فيكوں . // م : من حبث (١٥) م : البوسة

<sup>(</sup>١٦) سا : بالرطوبة // م ، ط : يثبت // م : الجهة . (١٨) م ط : يثبت ،

وإذا نسبنا أحدالطرفين إلى الحس بالذات كفانا أمر مقابله العدمى فى أمر المزاوجة بل لو وجدنا بالحس اللمسى كيفيتين (لتمت المزاوجة الرباعية من مضادتين وبين قنية وعدم.

فليكن هذا مبلغ مانقوله في حل الشكوك المذكورة على الاختصار .

(۱۹) م : قسنا

صورة معقولة فى شيء منقسم ، فإذا فرضنا فى الشيء المنقسم أقساما عرض المصورة أن تنقسم ، فحينئد لا يخلو إما أن يكون الجزءان متشابهين أو غير متشابهين ، فإن كانا متشابهين فكيف يجتمع منهما ماليس هما ، إذ الكل من حيث هو كل ليس هو الجزء ، إلا أن يكون ذلك الكل شيئا يحصل منهما من جهة الزيادة فى المقدار أو الزيادة فى العدد لا من جهة الصورة ، فحينئذ تكون ، الصورة المعقولة شكلاما أو عددا ما ، وليس كل صورة معقولة بشكل أو عدد ، وتصير حينئذ الصورة خيالية لا معقولة .

وأنت تعلم أنه ليس يمكن أن يقال ، إن كل واحد من الجزاين هو بعينه الكل، كيف والثانى داخل في معنى الكل وخارج عن معنى الجزء الآخر . فمن البين الواضح أن الواحد منهما وحده ليس يدل على نفس معنى النهام ، وإن كانا غير متشابهين . افلينظر كيف يمكن أن يكون ذلك ، وكيف يمكن أن تكون المصورة المعقولة أجزاء غير متشابهة . فإنه ليس يمكن أن تكون الأجزاء غير المتشابهة إلا أجزاء الحد التي هي الأجناس والفصول ، وتلزم من هذا محالات منها أن كل جزء من الحسم يقبل القسمة أيضا في القوة قبولا غير متناه ، فيجب أن تكون الأجناس والفصول في القوة غير متناهية ، ولأنه ليس يمكن أن يكون فيه توهم القسمة يفرز ليست في القوة غير متناهية ، ولأنه ليس يمكن أن يكون فيه توهم القسمة يفرز الجنس والفصل ، بل مما لا نشك فيهأنه إذا كان هناك جنس وفصل يستحقان تميزا الجنس والفصول بالفعل أيضا غير متناهية . وقد صح أن الأجناس والفصول وأجزاء الحد الشيء في الحسم أن تكون أن تكون غير . الواحد متناهية من كل وجه . ولو كانت الأجناس والفصول يجوز لها أن تكون غير . بالفعل ، لما كان يجوز أن تجتمع في الحسم اجتماعا على هذه الصورة ، فإن متناهية بالفعل ، لما كان يجوز أن تجتمع في الحسم اجتماعا على هذه الصورة ، فإن ذلك يوجب أن يكون الجسم الواحد انفصل بأجزاء غير متناهية بالفعل ، لما كان يجوز أن تجتمع في الحسم اجتماعا على هذه الصورة ، فإن ذلك يوجب أن يكون الجسم الواحد انفصل بأجزاء غير متناهية بالفعل . وأيضا فلك يوجب أن يكون الجسم الواحد انفصل بأجزاء غير متناهية بالفعل . وأيضا

<sup>(</sup>٣) هما: يهماك.

<sup>(</sup>٦) عدداما: عدداك،م.

<sup>(</sup>٩) كيف : وكيف ك ، م .

<sup>(</sup>١٢) غير (الثانية): الغيرد، ف، م.

<sup>(</sup>١٥) وقد : فقدف . (١٦) فيه : ساقطة من ف إ يفرز : يقرر م .

<sup>(</sup>٢٠-١٩) بالفعل . . . والفصول : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢٢) انفصل: الفصل د.

لتكن القسمة مما قد وقع من جهة ، فأفرزت من جانب جنسا ومن جانب فصلا . فلو غيرنا القسمة لم يخل إما أن يقع منها في كل جانب نصف جنس ونصف فصل أر يوجب انتقال الحنس والفصل إلى القسمين ، فيميل الحنس والفصل كل إلى قسم من القسمة ، فيكون فرضنا الوهمي أو قسمتنا الفرضية تدور بمكان الحنس والفصل ، وكان يتحيز كل واحد منهما إلى جهة ما بحسب إرادة مريد من خارج فيه . على أن ذلك أيضا لا يغني ، فإنه يمكننا أن نوقع قسما في قسم وأيضا ليس كل معقول يمكن أن ينقسم إلى معقولات أبسط منه ، فإن ههنا معقولات هي أبسط المعقولات ، وهي مبادىء التركيب في سائر المعقولات ، وليس لها أجناس ولا فصول ، ولا هي منقسمة في الكم ، ولا هي منقسمة في المحنى . فإذن ليس يمكن أن تكون الأجزاء المفروضة متشابهة كل واحد منها هو في معنى الكل ، وإنما يحصل الكل بالاجتماع فقط ، ولا أيضا يمكن أن تكون غير متشابهة فليس يمكن أن تنقسم الصورة المعقولة .

وإذا لم يمكن أن تنقسم الصورة المعقولة ولا أن تحل طرفا من المقادير غير منقسم ولا بد لها من قابل فينا ، فلا بد من أن نحكم أن محل المعقولات جوهر ، ليس يجسم ، ولا أيضا متلقيها منا قوة في جسم ، فإنها يلحقها ما يلحق الجسم من الانقسام ثم يتبعه سائر المحالات ، بل متلقى الصورة المعقولة منا جوهر غير جسماني .

ولنا أن نبرهن على هذا ببرهان آخر فنقول: إن القوة العقلية هوذا تجرد المعقولات عن الكم المحدود والأين والوضع وسائر ما قيل من قبل ، فيجب أن نظر فى ذات هذه الصورة الجردة عن الوضع كيف هى مجردة عنه أبا لقياس إلى

<sup>(</sup>١) فأفرزت: فأفرز د،ك.

<sup>(</sup>٢) كل: ساقطة من د ، ك.

<sup>(</sup>٣) أويرجب :**أولوجب** ف .

<sup>(</sup>٤) فرضنا : فرضاد .

<sup>(</sup>ه) يتحيز : يحزم .

<sup>(</sup>٦) أيضا : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>١١) بالاحتماع: باجتماع م.

<sup>(</sup>١٣) المقولة : المقول د ال تحل : كل د .

<sup>(</sup>١٥) ولا أيضا : وليس أيضا د .

<sup>(</sup>١٦) منا جوهر : جوهر منام .

<sup>(</sup>۱۷) ذا : ذي د ا تجرد : يجرد ف .

<sup>(</sup>١٨) من قبل: ساقطة من م . (١٩) أبالقياس: بالقياس د ،م .

الشيء المأخوذ منة أو بالقياس إلى الشيء الآخذ ، أعنى أن وجود هذه الحقيقة المعقولة المتجردة عن الوضع هل هو في الوجود الخارجي أو في الوجود المتصور في الحوهر العاقل . ومحال أن نقول : إنها كذلك في الوجود الخارجي ، فبتي أن نقول : إنها إنما هي مفارقة للوضع والأين عند وجودها في العقل. فإذا وجدت في العقل لم تكن ذات وضع وبحبث تقع إليها إشارة أو تجزؤ أو انقسام أو شيء ٥ مما أشبه هذا المعنى ، فلا يمكن أن تكون في جسم . وأيضا إذا انطبعت الصورة الأحدية غير المنقسمة التي هي لأشياء غير منقسمة في المعنى في مادة منقسمة ذات جهات ، فلا مخلو إما أن لا تكون ولا لشيء من أجزائها التي تفرض فيها بحسب جهاتها نسبة إلى الشيء المعقول الواحد الذات غير المنقسم المجرد عن المادة ، أو تكون لكل واحد من أجزائها التي تفرض نسبة أو تكون لبعض دون بعض. ١٠ فان لم تكن ولا لشيء منها فلا لكلها ، فان مايجتمع عن مباينات مباين وإن كان لبعضها دون بعض فالبعض الذي لا نسبة له ليس هو من معناه في شيء وإن كان لكل جزء يفرض فيه نسبة منّا ، فإما أن يكون لكل جرء يفرض فيه نسبة إلى اللهات كما هي أو إلى جزء من اللهات ، فإن كان لكل جزء يفرض نسبة إلى الذات كما هي فليست الأجزاء إذن أجزاء معنى المعقول ، بل كل واحد منها معقول م في نفسه مفرداً ؛ وإن كان كل جزء له نسبة غير نسبة الجزء الآخر إلى الذات ، فمعلوم أن الذات منقسمة في المعقول وقد وضعناها غير منقسمة ، هذا خلف ؟ وإن كان نسبة كل واحد إلى شيء من الذات غير ما إليه نسبة الآخر ، فانقسام اللَّهَاتُ أَظْهِرٍ . ومن هذا تبين أن الصور المنطبعة في المادة الجسمانية لا تكون

<sup>(</sup>ه) أو تجزؤ : تجزؤف ؛ أو تحيزك || أوانقسام : وانقسام ف ، م ؛ انقسام ك .

<sup>(</sup>٧) غير (الاولى) : النير د، ف، ك

<sup>(</sup>٩) غير : الغيرد، ف، ك

<sup>(</sup>١٠) نسبة : ساقطة من ف ، م | البعض : لبعضها د .

<sup>(</sup>١٣) فيه (الأولى) : فيهاك؟ ساقطة من د، م || يفرض : يمرض م || فيه (الثانية) : فيها ك ؟ ساقطة من م.

<sup>(</sup>۱۵-۱٤) كماهى . . . الذات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۵) هي: هو د، ك.

<sup>(</sup>١٨) كان : كانتم إ غير ما إليه : غير ها إليه ك .

<sup>(</sup>۱۹) تېين : يتبين ف .

إلا أشباحا لأمور جزئية منقسمة ، ولكل جزء منها نسبة بالفعل أو بالةوة إلى جزء منه .

وأيضا فإن الشيء المتكثر في أجزاء الحد ، له من جهة النَّهام وحدة مَّا لا تنقسم . فلينظرأن ذلك الوجود الوحداني ، من حيث هو واحد منّا ، كيف يرتسم في المنقسم ويكون الكلام فيها و فيما لا ينقسم بالحد واحدا .

وأيضا فإنه قد صح لذا أن المعقولات المفروضة التي من شأن القوة الناطقة أن تعقل بالفعل واحدا واحدا منها غير متناهية بالقوة . وقد صح لذا أن الشيء الذي يقوى على أمور غير متناهية بالقوة لا يجوز أن يكون جسما ولا قوة في جسم ، قد برهن على هذا في الفنون الماضية . فلا يجوز إذن أن تكون الذات المتصورة للمعقولات قائمة في جسم البتة ، ولا فعلها كائن في جسم ولا بجسم . وليس لقائل أن يقول : كذلك المتخيلات ، فذلك خطأ ، فإنه ليس للقوة الحيوانية أن تتخيل أي شيء اتفق مما لا نهاية له في أي وقت كان ما لم يقرن بها تصريف القوة الناطقة . ولا لقائل أن يقول : إن هذه القوة أي العقلية قابلة لا فاعلة ، وأنتم إنما أثبتم تناهي القوة الفاعلة، والناس لا يشكون في جواز وجود قوة قابلة غير متناهية كما الهيولي . فنقول : إنك قبول النفس الناطقة في كثير من أشياء لا نهاية لها قبول بعد تصرف فعلى .

ولنستشهد أيضا على مابيناه بالكلام الناظر في جوهر النفس الناطقة وفي أخص فعل له بدلائل من أحوال أفعال أخرى له مناسبة لما ذكرناه . فنقول : إن القوة العقلية لوكانت تعقل بالآلة الجسدانية حتى يكون فعلها الخاص إنما يستتم بلستعال ٢٠ تلك الآلة الحسدانية ، لكان يجب أن لا تعقل ذاتها و أن لا تعقل الآلة وأن

 <sup>(</sup>٢) منه : منها ف .
 (٣) وحدة ما : وحدة عام .

<sup>(</sup>٤) واحدما : واحدك ، م . (٨) برهن : يبرهن م .

<sup>(</sup>٩) إذن : ساقطة من م

<sup>(</sup>١٠) كائن: كائنا ف، م. (١١) فإنه: لأنه م.

<sup>(</sup>١٢) يقرن: يقترن ف.

<sup>(</sup>١٥) تعلم : ستعلم د ، ف | أشياء : الأشياء م .

<sup>(</sup>١٦) فعلى : سَاقطة من د .

<sup>(</sup>١٧) ولنستشهد: فننستشهدك ؛ واستشهد م || بالكلام : في الكلام ك .

<sup>(</sup>١٨) ذكرناه : ذكرنا ف | فنقول : ونقول د .

<sup>(</sup>١٩) تعقل: تفعل م.

لاتعقل أنها حقلت ، فإنه ليس لها بينها وبين ذاتها آلة ، وليس لها بينها وبين آلتها آلة ، وليس لها بينها وبن أنها حمّلت آلة ، لكنها تعقل ذاتها وآلتها التي تلحي لها وإنها حقلت فإذن تعمّل بذاتها لابآلة ، بل قد نحقق فنقول : لانخلو إما أن يكون تعقلها آلتها لوجود ذات صورة آلتها تلك ، أو لوجود صورة أخرى ِ مخالفة لها بالعدد ، وهي أيضا فيها و في آلبها ، أو لوجود صورة أخرى غير صورة . آلتها تلك بالنوع ، وهي فنها وفي آلبًا. فإن كانت لوجود صورة آلتها فصورة آلتها في آلتها وفيها بالشركة دائمًا . فيجب أن تعقل آلتها دائمًا . إذ كانت إنما تعتملها لوصول الصورة إلها ، وإن كان لوجود صورة لآلها غير تلك الصورة بالعدد فذلك باطل . أما أولا فلأن المغايرة بين أشياء تدخل في حد واحد . إما لاختلاف المواد والأحوال والأعراض ، وإما لاختلاف ما بين الكلى والجزئى والمجرد عن المادة ١٠ والموجود في المادة . وليس ههنا اختلاف مواد وأعراض ، فإن المادة واحاءة والأعراض لموجودة واحدة ؛ وليس ههنا اختلاف التجريد والوجود في المادة ، فإن كليهما في المادة ؛ وليس ههنا اختلاف الخصوص والعموم لأن إحداهما إن استفادت جزئية فإنما تستفيد الحزئية بسبب المادة الحزئية واللواحق التي تلحقها من جهة المادة التي فيها . رهنا المعنى لا يختص بإحداها دون الأخرى ، ولا يلزم هذا على إدراك ١٥ النفس ذاتها ، فإنها تدرك دائما ذانها ، وإن كانت قاء تدركها في الأغلب مقارنة للأجسام التي هي معها على ما بيناه . وأنت تعلم أنه لا يجوز أن يكون لوجو د صورة أخرى غير صورة آلتها ، فإن هذا أشد استحالة ، لأن الصورة المعقولة إذا حلت الجوهر العاقل جعلته عاقلاً لما تلك الصورة صورته أو لما تلك الصورة مضافة إليه ،

<sup>(</sup>١) لها (الأولى) : ساقطة من ك.

<sup>(</sup>٣) بل: ساقطة من ك || فنقول: ونقول د || إما ساقطة من د.

<sup>(</sup>٤) تمقلها : تعلقهام | ذات : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>٦) كانت: كان م .

 <sup>(</sup>٧) تعقلها: تعقل ك.

<sup>(</sup>١٠) لاختلاف : الاختلاف م.

<sup>(</sup>١٢) والوجود: والموجودم.

<sup>(</sup>١٣) اختلاف الحصوص : اختلاف التجريه والحصوص د || إحداهما : أحدهما د ، ك . م .

<sup>(</sup>١٤) تستفيد: تستفيده ك.

<sup>(</sup>١٥) بإحداهما: بأحدهما د، ك، م | الأخرى: الآخر د، ك، م.

<sup>(</sup>١٦) كانت: كان د ، ك .

<sup>(</sup>۱۹) عاقلا : ساقطة من د .

فتكون صورة المضاف داخلة فى هذه الصورة . وهذه الصورة المعقولة ليست صورة هذه الآلة ولا أيضا صورة شىء مضاف إليها بالذات ، لأن ذات هذه الآلة جوهر ونحن إنما نأخذ ونعتبر صورة ذاته ، والحوهر فى ذاته غير مضاف البتة .

فهذا برهان واضح على أنه لا يجوز أن يدرك المدرك بالآلة آلته في الإدراك . ولهذا فإن الحس إنما يحس شيئا خارجا ولا يحس ذاته ، ولا آلته ولا إحساسه . وكذلك الحيال لا يتخبل ذاته ولا فعله البتة ، بل إن تخيل آلته تخيلها لا على نحو يخصه وأنها لا محالة له دون غيره ، إلا أن يكون الحس يورد عليه صورة آلته او أمكن ، فبكون حينئذ إنما يحكى خيالا مأخوذا من الحس غير مضاف عنده إلى شيء حتى لو لم يكن هو آلته لم يتخبله .

وأيضا مما يشهد لنا بهذا ويقنع فيه أن القوى الدراكة بالآلات يعرض لها من إدامة العمل أن تكل ، لأجل أن الآلات تكلها إدامة الحركة وتفسد مزاجها الذى هو جوهرها وطبيعتها ، والأمور القوية الشاقة الإدراك توهنها ، وربما أفسلتها ولا تدرك عقيبها الأضعف منها لا نغاسها في الانفعال عن الشاق ، كالحال في الحنس فإن المحسوسات الشاقة والمتكررة تضعفه وربما أفسدته كالضوء للبصر والرعد الشديد للسمع . ولا يقوى الحس عند إدراك القوى على إدراك الضعيف ، فإن المبصر ضوءا عظيما لا يبصر معه ولا عقيبه نورا ضعيفا ، والسامع صوتا عظيما لا يسمع معه ولا عقيبه صوتا ضعيفا ، والمنامع صوتا ضعيفا ، والأمر عقيبه صوتا ضعيفا ، ومن ذاق الحلاوة الشديدة لا يحس بعدها بالضعيفة . والأمر في القوة العقلية بالعكس ، فإن إدامتها للعقل وتصورها للأمور التي هي أقوى يكسبها في القوة العقلية بالعكس ، فإن إدامتها للعقل وتصورها للأمور التي هي أقوى يكسبها

<sup>(</sup>٢) أيضًا : ساقطة من ك ،م .

<sup>(</sup>٣) نأخذ : نحد د ، ك ؛ نجد م || ونعتبر : ونعبر د .

<sup>( ؛ )</sup> برهان : البرهان ف | آلته : البتة ك ، م .

<sup>(</sup>٦) إن تخيل آلته تخيلها لا : تخيلت آلته تخيله لا د .

<sup>(</sup>٧) يخصه : يخصام || وأنها : وأنه د ، ك ، م || له : لهام || غيره : غيرها م .

<sup>(</sup>۱۰) ما يشهد : ما يشهد د

<sup>(</sup>١٢) أفسدتها : نفسدها ك .

<sup>(</sup>١٣) عقيبها : عقبها ك

<sup>(</sup>١٦) لا يبصر : ساقطة من م || معه ... عظيما : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷–۱۱) ولا عقيبه : وعقيبه ف ، م .

<sup>(</sup>۱۷) ذاق : ذات م .

<sup>(</sup>١٨) المقل : الفيل ك .

قوة وسهولة قبول لما بعدها مما هو أضعف منها ؛ فإن عرض لها فى بعض الأوقات ملال أوكلال ففلك لاستعانة العقل بالخيال المستعمل للآلة التى تكل فلا تخدم العقل ، ولوكان لغير هذا لكان يقع دائما وفى أكثر الأمر والأمر بالضد .

وأيضا فإن أجزاء البدن كلها تأخذ فى الضعف من قواها بعد منتهى النشوء والوقوف، وذلك دون الأربعين أو عند الأربعين. وهذه القوة المدركة للمعقولات إنما تقوى وبعد ذلك فى أكثر الأمر ، واوكانت من القوى البدنية لكان يجب دائما فى كل حال أن تضعف حينئذ . لكن ليس يجب ذلك إلا فى أحوال و موافاة عوائق دون جميع الأحوال ، فليست هى إذن من القوة البدنية .

ومن هذه الأشياء يتبين أن كل قوة تلمرك بآلة فلا تدرك ذاتها ولا آلتها ولا إدراكها، ويضعفها تضاعف الفعل ، ولا تدرك الضعيف إثر القوى ، والقوى يوهنها ويضعف فعلها عن ضعف آلات فعلها ، والقوة العقلية بخلاف ذلك كله .

و أما الذي يتوهم من أن النفس إذا كانت تنسى معقولاتها ولا تفعل فعلها مع مرض البدن وعند الشيخوخة فذلك لها بسبب أن فعلها لايتم إلا بالبدن ، فظن غير ضرورى ولاحق ، و ذلك أنه قد يمكن أن يجتمع الأمران جميعا ، فتكون النفس لها فعل بذاتها إذا لم يعتى عائق ولم يصرف عنه صارف ، وأنها أيضا ، قد تترك فعلها الخاص مع حال يعرض للبدن فلا تفعل حينة فعلها وتصرف عنه، ويستمر القولان من غير تناقض . وإن كان كذلك لم يكن إلى هذا الاعتراض التفات . ولكنا نقول : ان جوهرالنفس له فعلان : فعل له بالقياس إلى البدن ، وهو السياسة ، وفعل له بالقياس إلى ذاته وإلى مبادئه وهو الإدراك بالعقل ؛ وهما متعاندان متمانعان ، فإنه إذا اشتغل بأحدها انصرف عن الآخر ، ويصعب ، متعاندان متمانعان ، فإنه إذا اشتغل بأحدها انصرف عن الآخر ، ويصعب ، م

<sup>(</sup>٣) وفي : أوفى ن .

<sup>(</sup>٤) النشوء: النشيء د .

<sup>(</sup>٦) أكثر: الأكثر م.

<sup>(</sup>٧) يجب : ساقطة من ك .

<sup>(</sup> ٨ ) فليست : فليس د ، ك ، م || هي : ساقطة من ن ، م .

<sup>(</sup>٩) يتبين : تبين د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>۱۰) الضميف : الضعف م .

<sup>(</sup>١١) عن : عند ف | آلات فعلها : الآلات ك ؛ الآلات فعلها م .

<sup>(</sup>١٥) صارف : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) وتصرف ؛ وتنصرف ك .

<sup>(</sup>۱۷) وإن : وإذا ف .

<sup>(</sup>١٨) له ( الثانية ) : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٩) له : ساقطة من م .

عليه الجمع بين الأمرين . وشواغله من جهة البدن هي : الإحساس والتخيل والشهوات والغضب والخوف والغرح والوجع .

وأنت تعلم هذا بأنك إذا أخذت تفكر في معقول تعطل عاياك كل شيء من هذه ، إلا أن تغلب هي النفس وتقسرها رادة إياها إلى جهتها. وأنت تعلم أن الحس بمنع النفس عن التعقل ، فإن النفس إذا أكبت على المحسوس شغلت عن العقول من غير أن يكون أصاب آلة العقل أو ذاته آفة بوجه ؛ وتعلم أن السبب في ذلك هو اشتغال النفس بفعل دون فعل ، فكذلك الحال والسبب إذا عرض أن تعطلت أفعال العتل عند المرض ، ولوكانت الملكة العقلية المكتسبة قد بطلت وفسدت لأجل الآلة ، لكان رجوع الآلة إلى حالها يحوج إلى اكتساب من رأس . وليس الأمر كذلك ، فإنه قد تعود النفس إلى ملكتها وهيئتها عاقلة بجميع ما عقاته بحالها إذا عاد البدن إلى سلامته ، فقد كان إذن ماكسبته موجودا معها بنوع منا إلا أنها كانت مشغولة عنه . وليس اختلاف جهتي فعل النفس فقط يوجب في أفعالها التمانع ، بل تكثر أفعال جهة واحدة قد يوجب ذلك بعينه . فإن الخوف يغفل عن الوجع والشهوة تسد عن الغضب ، والغضب يصرف عن الخوف ، والسبب في جميع ذلك واحد وهو تسد عن الغضب ، والغضب يصرف عن الخوف ، والسبب في جميع ذلك واحد وهو

فبين من هذا أنه ليس يجب إذا لم يفعل شيء فعله عند اشتغاله بشيء أن لا يكون فاعلا فعله إلا عند وجود ذلك الشيء المشتغل به . ولنا أن نتوسع في بيان هذا الباب ، إلا أن الإمعان في المطلوب بعد بلوغ الكفاية منسوب إلى التكلف لما لا يحتاج إليه . فقد ظهر من أصولنا التي قررنا أن النفس ليست منطبعة في البدن ولا قائمة به ، فيجب أن يكون اختصاصها به على سبيل مقتضى هيئة فيها جزئية جاذبة الى الاشتغال بسياسة البدن الجزئي ، لعناية ذاتية مختصة به ، صارت النفس عليها كما وجدت مع وجود بدنها الخاص بهيئته ومزاجه .

<sup>(</sup>١) البدن : الأبدان م إ هي : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٢) والوجم : والوجح ك . ﴿ ﴿ ﴾ وتقمرها : وتقرها د .

<sup>(</sup>٦) ذاته : ذاتها د ، ك .

<sup>(</sup>٩) رأس : الرأس ك ، م . (١٢) أنمالها : أنماله د ، ك .

<sup>(</sup>١٣) قد : فقد د | ينفل : يعقل م .

<sup>(</sup>١٤) تسد: تصدد، م؛ ساقطة من ك.

<sup>(</sup>۲۰) به (الثانية) : ساقطة من د . (۲۱) لعناية : بمناية ك .

<sup>.</sup> يا متاثيم : متثيم (٢٢)

#### الفصلالثالث

يشتمل على مسألتين : إحداها كيفية انتفاع النفس الإنسانية بالحواس ، والثانية إثبات حدوثها .

إن القوى الحيوانية تعين النفس الناطقة في أشياء منها: أن يورد الحس من جملتها عليها الجزئيات فتحصل لها من الجزئيات أمور أربعة: أحدها انتزاع الذهن الكليات والمفردة عن الجزئيات على سبيل تجريد لمعانيها عن المادة وعلائق المادة ولواحقها ومراعاة المشترك فيه والمتباين به والذاتي وجوده والعرضي وجوده ، فتحدث للنفس من ذلك مادىء التصور وذلك بمعاونة استماله للخيال والوهم . والثاني إيقاع النفس مناسبات بين هذه الكليات المفردة على مثل سلب أو إيجاب ، فهاكان التأليف فيها بسلب أو إيجاب أوليا بينا بنفسه أخذه ، وما كان ليس كذلك تركه إلى مصادفة الواسطة . والثالث . كان حكمه إيجابا أو سلبا أو تاليا موجب الاتصال أو مسلوبه أو موجب العناد كان حكمه إيجابا أو سلبا أو تاليا موجب الاتصال أو مسلوبه أو موجب العناد بل دائما وجودا يسكن النفس إلى أن بين طبيعة هذا الموضوع وهذا المحمول هذه بل دائما وجودا يسكن النفس إلى أن بين طبيعة هذا الموضوع وهذا المحمول هذه النسبة ، وأن طبيعة هذا التالي تلزم هذا المقدم أو تنافيه لذاته لا بالاتفاق ، فيكون ه النسبة ، وأن طبيعة هذا التالي تلزم هذا المقدم أو تنافيه لذاته لا بالاتفاق ، فيكون و النسبة اعتقادا حاصلا من حس وقياس كما هو مبين في الفنون المنطقية . والرابع لأخبار التي يقم بها التصديق لشدة التوتر .

فالنفس الإنسانية تستعين بالبدن التحصيل هذه المبادىء للتصور والتصديق،

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٣ ف.

<sup>(</sup>٣) حدرثها : حدرثه د .

<sup>(</sup>٦) عن (الأولى): من ك || وعلائق : وعن علائق د || ولواحقها : ولواحقه د .

<sup>(</sup> ٨ ) استماله : استمال ك ، م | الخيال : الخيال ك ، م | إيقاع : بإيقاع د ، ك ، . .

<sup>(</sup> ٩ ) الكليات : الكلبات د | مثل : ساقطة من د | فيها : فيه ف .

<sup>(</sup>١٠) أخله : أخلته م .

<sup>(</sup>١٥) وأن طبيعة : أو طبيعة د .

<sup>(</sup>۱۸) التصور : التصور م .

ثُم إذا حصلتها رجعت إلى ذاتها ، فإن تعرض لها شيء من القوى التي دونها شاغلة إياها يما يليها من الأحوال شغلتها عن فعلها فأضربت عن فعلها ، وإن لم تشغلها فلا تحتاج إليها بعد ذلك في خاص أفعالها إلا في أمور تحتاج فيها خاصة إلى أن تعاود القوى الخيالية مرة أخرى وذلك لاقتناص مبدأ غير الذي حصل أومعاونة بتمثيل الغرض ه في الخيال ليستحكم تمثله بمعونته في العقل ، وهذا مما يقع في الابتداء ولا يقع بعده إلا قليلا . فأما إذا استكملت النفس وقويت فإنها تنفرد بأفاعيلها على الإطلاق ، وتكون القوى الحسية والحيالية وسائر القوى البدنية صارفة إياها عن فعلها ، مثل أن الإنسان قد محتاج إلى دابة وآلات ليتوصل مها إلى مقصد منًّا ، فإذا وصل إليه ثم عرض من من الأسباب ما يعوقه عن مفارقتها صار السبب الموصل بعبنه عائقًا . ونقول : إن ١٠ الأنفس الإنسانية لم تكن قائمة مفارقة للأبدان ثم حصلت في الأبدان ، لأن الأنفس الإنسانية متفقة فى النوع والمعنى ، فإذا فرض أن لها وجودا ليس حادثًا مع حدوث الأبدان ، بل هو وجود مفرد ، لم يجز أن تكون النفس في ذلك الوجود متكثرة . و ذلك لأن تكثر الأشياء إما أن يكون من جهة الماهية والصورة ، وإما أن يكون من جهة النسبة إلى العنصر والمادة المتكثرة ١٤ تتكثر به من الأمكنة التي تشتمل على كل مادة في جهة والأزمنة التي تختص بكل واحد منها في حدوثه والعلل القاسمة إياها ، وليست متغايرة بالماهية والصورة ، لأن صورتها وأحدة . فإذن إنما تتغاير من جهة قابل الماهية أو المنسوب إليه الماهية بالاختصاص ، وهذ هو البدن . وأما إذا أمكن أن تكون النفس موجودة ولابدن ، فليس بمكن أن تغاير نفس نفسا بالعدد وهذا مطلق في كل شيء ، فإن الأشياء التي ذواتها معان فقط وقد تكثرت نوعياتها بأشخاصها

<sup>(</sup>٢) فأضربت عن فعلها : أو أضرت بفعلها ك ، م .

<sup>( )</sup> لاقتناص : لاقتباض ك | بتمثيل : تمثيل ك .

<sup>(</sup> ٥ ) ليستحكم : يستحكم د ؛ فيستحكم ك ؛ ويستحكم م | تمثله : بمثله م

<sup>(</sup>٦) فأما : + الذي ك .

<sup>(</sup>٨) مقصد ما : مقصده ك .

<sup>(</sup>٩) مفارقتها : مقاربته ك .

<sup>(</sup>١٠) الأبدان : البدن د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۳) تکثر : کثرة ك .

<sup>(</sup>١٥) منها ؛ نومها ك | إياها ؛ وإياها د ؛ لها م .

<sup>(</sup>١٧) أو المنسوب : والمنسوب ك ، م .

<sup>(</sup>١٩) ذراتها : ذاتها د | وقد : فقد ك .

فإنما تكثرها بالحوامل والقوابل والمنفعلات عنها أو بنسبة ممّا إليها وإلى أزمنتها فقط وإذا كانت مجردة أصلالم تتفرق بما قلنا . فمحال أن يكون بينها مغايرة وتكثر ، فقد بطل أن تكون الأنفس قبل دخولها الأبدان متكثرة الذات بالعدد .

وأقول : ولا يجوز أن تكون واحدة الذات بالعدد ، لأنه إذا حصل بدنان حصل في البدنين نفسان . فإما أن تكونا قسمي تلك النفس الواحدة ، فيكون ، الشيء الواحد الذي ليس له عظم وحجم منقسها بالقوة ، وهذا ظاهر البطلان بالأصول المتقررة فى الطبيعيات وغيرها . وإما أن تكون النفس الواحدة بالعدد في بدنين ، وهذا لا يحتاج أيضا إلى كثير تكلف في إبطاله . ونقول بعبارة أخرى : إن هذه الأنفس إنما تتشخص نفسا واحدة من جملة نوعها بأحوال تلحقها ليست لازمة لها بما هي نفس ، وإلا لاشترك فيها جميعها . والأعراض اللاحقة ١٠ تلحق عن ابتداء لا محالة زمانى لأنها تتبع سببا عرض لبعضها دون بعض ، فيكون تشخص الأنفس أيضا أمرا حادثا ، فلا تكون قديمة لم تزل ويكون حدوثها مع بدن . فقد صح إذن أن الأنفس تحدث كما تحدث مادة بدنية صالحة لاستعالها إياها ، فيكون البدن الحادث مملكتها وآلتها ، ويكون فى جوهر النفس الحادثة مع بدن منّا ذلك البدن استحق حدوثها من المبادىء الأولى هيئة نزاع طبيعي إلى الاشتغال به ١٠ واستعاله والاهتمام بأحواله والانجذاب إليه تخصها وتصرفها عن كل الأجسام غيره ، فلا بد أنها إذا وجدت متشخصة فإن مبدأ تشخصها يلحق بها من الهيئات ما تتعين به شخصا وتلك الهيئات تكون مقتضية لاختصاصها بذلك البدن ومناسبة لصلوح أحدهما للآخر ، وإن خفي علينا تلك الحالة وتلك المناسبة ، وتكرن مبادىء الاستكمال ﴿

<sup>(</sup>١) فإنما : إنما د . (٢) تتفرق : يفترق د .

<sup>(</sup>٣) الأنفس : النفس ك.

<sup>(</sup>٤) وأقول : فأقول م || بالعدد : العدد م .

<sup>(</sup>٩) الأنفس: النفسك.

<sup>(</sup>١٠) بما : ساقطة من م || لاشترك : لا شرك م .

<sup>(</sup>۱۱) تلحق : بها م (۱۲) تشخص : شخص م .

<sup>(14)</sup> إياها : إياه د || نيكون : ويكون د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) الأولى: الأول م.

<sup>(</sup>١٦) تخصها : يخصه د || وتصرفها : ويضرفه د .

<sup>(</sup>۱۷) يلحق : يكون م .

<sup>(</sup>١٨) الهيئات : الهيئة ك .

<sup>(</sup>١٩) خنى: خفيت م | الحالة : الحال م || وتلك : أو تلك م .

متوقعة لها بوساطته ، ويكون هو بدنها . ولكن لقائل أن يقول : إن هذه الشبهة تلزمكم في النفوس إذا فارقت الأبدان ، فإنها إما أن تفسد ولا تقولون به ، وإما أن تبقى متكثرة ، وهي عندكم مفارقة للمواد ، فكيف تكون متكثرة . فنقول : أما بعد مفارقة الأنفس للأبدان ، فإن الأنفس الممواد ، فكيف تكون متكثرة . فنقول : أما بعد مفارقة الأنفس للأبدان ، فإن الأنفس قد وجدت كل واحدة منها ذاتا منفردة باختلاف موادها التي كانت وباختلاف أزمنة حدوثها واختلاف هيئاتها التي لها بحسب أبدانها المختلفة لا محالة . فإنا نعلم يفينا أن موجد المعنى الكلى شخصا من المعانى التي تلحقه عند حدوثه وتلزمه ، علمناها معنى على نوعبته به يصير شخصا من المعانى التي تلحقه عند حدوثه وتلزمه ، علمناها أو لم نعلم . ونحن نعلم أن النفس ايستواحدة في الأبدان كالها ، ولوكانت واحدة عرو ، لأن الواحد المضاف إلى كثيرين يجوز أن يختلف بحسب الإضافة . وأما الأمور عمرو ، لأن الواحد المضاف إلى كثيرين يجوز أن يختلف بحسب الإضافة . وأما الأمور وهو شاب لم يكن شابا إلا بحسب الكل ، إذ الشباب له في نفسه فيدخل في كل إضافة ، وكذلك العلم والجهل والظن وما أشبه ذلك إنما تكون في ذات النفس و تلخل في كل إضافة ، وكذلك العلم والجهل والظن وما أشبه ذلك إنما تكون في ذات النفس و تلخل

فإذن ليست النفس واحدة ، فهي كثيرة بالعدد ، ونوعها واحد ، وهي حادثة ، كما بيناه . فلا شك أنها بأمر ما تشخصت وأن ذلك الأمر في النفس الإنسانية ليس هو الانطباع في المادة ، فقد علم بطلان القول بذلك ، بل ذلك الأمر لها هيئة من الهيئات ، وقوة من القوى ، وعرض من الأعراض الروحانية ، أو جملة منها مخصها باجتماعها وإن جهلناها . وبعد أن تشخصت مفردة فلا يجوز أن تكون هي والنفس الأخرى بالعدد ذاتا واحدة ، فقد أكثرنا القول في امتناع هذا في عدة

<sup>(</sup>١) متوقعة : متوقعا د ، ف ؛ متوقعتها ك || بدنها : بدنه د ؛ بدنها م || الشبهة : الشبه م .

<sup>(</sup>٢) الأبدان : للأبدان ك.

<sup>( ؛ )</sup> تكون متكثرة : يكون متكثر م || الأنفس : + ټكون ن .

<sup>(</sup>٥) وجلات: وجد د ، ك ، م || واحدة : واحد م ؛ ساقطة من د ، ك || منفردة : مفردا م .

<sup>(</sup> ٨ ) به : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) أن النفس: ساقطة من م.

<sup>(</sup>١١) لأن : ولأن م .

<sup>(</sup>١٢) أب لأولاد : أبا أولادم .

<sup>(</sup>١٨) الأمر : ساقطة من د | الما : له د ؛ ساقطة من ك ، م .

مواضع ، اكنا ننيقن أنه يجوز أن تكون النفس إذا حدثت مع حدوث مزاج ما أن تحدث لها هيئة بعده في الأفعال النطقية والانفعالات النطقية تكون على جملة متميزة عن الهيئة الناظرة لها في أخرى تميز المزاجين في البدنين وأن تكون الهيئة المكتسبة التي تسمى عقلا بالفعل أيضا على حد ما تتميز به عن نفس أخرى ، وأنها يقع لها شعور بذاتها الجزئية ، وذلك الشعور هيئة ما فيها أيضا خاصة ليست لغيرها . ويجوز أن تحدث فيها من جهة القوى البدنية هيئة خاصة أيضا ، وتلك الهيئة تتعلق بالهيئات الخلقية ، أو تكون هي هي ، أو تكون أيضا خصوصيات أخرى تخفى علينا تلزم النفوس مع حدوثها وبعده ، كما تلزم من أمثالها أشخاص الأنواع الجسانية فتتمايز بها ما بقيت ، وتكون الأنفس كذلك تتميز بمخصصاتها فيها ، كانت الأبدان أو لم تكن أبدان ، عرفنا تلك الأحوال أو لم نعرف أو عرفنا بعضها .

١.

<sup>(</sup>٢) بعده : معدة ك .

<sup>(</sup>٣) تميز ؛ تمييز ك .

<sup>(</sup>ه) ليست: ايس د، ف، ك.

<sup>(</sup> ٩ ) فيها : عنها د .

#### الفصلالابع

#### فى أن الأنفس الإنسانية لاتفسد ولاتتناسخ

أما أن النفس لا تموت بموت البدن ، فلأن كل شيء يفسد بفساد شيء آخر فهو متعلق به نوعا من التعلق ، وكل متعلق بشي نوعا من التعلق فإما أن يكون تعلقه به تعلق المتأخر عنه في الوجود ، أو تعلق المتقدم له في الوجود الذي هو قبله في الذات لا في الزمان ، أو تعلق المكافئ في الوجود . فإن كان تعلق النفس بالبدن تعلق المكافئ في الوجود ، وذلك أمر ذاتي له لا عارض ، فكل واحد منها مضاف الذات إلى صاحبه وليس لا النفس ولا البدن بجوهر ، لكنها جوهران ، وإن كان ذلك أمرا عرضيا لا ذاتيا . فإن فسد أحدها ، بطل العارض الآخر من الإضافة ، ولم تفسد عرضيا لا ذاتيا . فإن فسد أحدها ، وإن كان تعلقها به تعلق المتأخر عنه في الوجود ، فالبدن علة النفس في الوجود .

والعلل أربع: فإما أن يكون البدن علة فاعلية للنفس معطية لها الوجود، وإما أن يكون علة قابلية لها بسبيل التركيب كالعناصر للأبدان أو بسبيل البساطة كالنحاس للصنم، وإما أن يكون علة كالية. ومحال أن الصنم، وإما أن يكون علة كالية. ومحال أن يكون علة قاعلية، فإن الجسم بما هو جسم لا يفعل شيئا، وإنما يفعل بقوة. ولو كان يفعل بذاته لا بقوة، لكان كل جسم يفعل ذلك الفعل. ثم إن القوى الجسمانية كلها إما أعراض وإما صور مادية ن ومحال أن تفيد الأعراض والصور القائمة بالمواد وجود ذات قائمة بنفشها لا في مادة ووجود جوهر مطلق. ومحال أيضا أن يكون علة

<sup>(</sup>١) الفصل الرابع: فصل ٤ ف.

<sup>(</sup>٢) الأنفس: النفس د،م.

<sup>(</sup> ٤ ) وكل .... التملق : ساقطة من د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>٧) فكل : كل ك .

<sup>(</sup>١٠) تملقها : تملقه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) بقرة : بقواه م .

<sup>(</sup>١٦) لا بقوة : لا بقواه م | إن : ماقطة من ف ، ك ، م .

قابلية ، فقد برهنا وبينا أن النفس ليست منطبعة فى البدن بوجه من الوجوه ، فلا يكون البدن إذن متصورا بصورة النفس لا بحسب البساطة ولا بحسب التركيب بأن تكون أجزاء البدن تتركب وتمتزج تركيبا ما وامتزاجا ما فتنطبع فيها النفس . ومحال أن يكون الجسم علة صورية للنفس أوكمالية ، فإن الأولى أن يكون بالعكس .

فإذن ليس تعلق النفس بالبدن تعلق معلول بعلة ذاتية . وإن كان المزاج والبدن معلة بالعرض للنفس ، فإنه إذا حدثت مادة بدن تصلح أن تكون آلة للنفس ومملكة لحا أحدثت العلل المفارقة النفس الجزئية أو حدث عنها ذلك . فإن إحداثها بلا سبب مخصص إحداث واحد دون واحد محال ، ومع ذلك فإنه يمنع وقوع الكثرة فيها بالعدد ، لما قد بيناه ، ولأنه لا بد لكل كائن بعد ما لم يكن من أن تنقدمه مادة يكون فيها تهيؤ قبوله أو تهيؤ نسبة إليه، كما تبين في العلوم الأخرى ، ولأنه لو كان يجوز أيضا أن تكون نفس جرئية تحدث ولم تحدث لها آلة بها تستكمل وتفعل لكانت معطلة الوجود ولا شيء معطل في الطبيعة . وإذا كان ذلك ممتنعا فلا قدرة عليه ، ولكن إذا حدث التهيؤ للنسبة والاستعداد للآلة يلزم حينئذ أن يحدث من العلل المفارقة شيء هر النفس وليس ذلك في النفس فقط بل كل ما يحدث بعد ما لم يكن من الصور فإنما يرجح وجوده عن لا وجوده استعداد المادة له وصيرورتها خليقة به . وليس ها فإنما يرجح وجوده عن لا وجوده استعداد المادة له وصيرورتها خليقة به . وليس ها فأنا وجب حدوث شيء عند حدوث شيء وجب أن يبطل مع بطلانه ، إنما يكون ذلك إذا كانت ذات الشيء قائمة بللك الشيء وفيه . وقد تحدث أمور عن أمور ،

 <sup>(</sup>٣) تكون : + أجزاء من د ، ك ، م || ما (الأولى) : ساقطة من ك ، م || وامتزاجا : ومزاجا ك ، م .

<sup>(</sup>٦) حدثت : حدث د ، ك || النفس : النفس م .

<sup>(</sup>٧) حدث : حدثت د ، ن | ذلك : كذلك ن .

<sup>(</sup> ٨ ) مخصص : يخصص د ، م || واحد دون واحد : واحدة دون واحدة ن || يمنع : + عن م .

<sup>(</sup>١) ولأنه : لأنه ك .

<sup>(</sup>١٠) ولأنه : فإنه له .

<sup>(</sup>١٢) ولا شيء : لا شيء م .

<sup>(</sup>١٤) في النفس : النفس ك | كل : كان ك .

<sup>(</sup>١٥) من : مل ك .

<sup>(</sup>١٧) كانت : كان د،ك ، م || قائمة : قائما د ، ك ، م || عن أمور : ساقطة من م .

وتبطل تلك الأمور، وتبقى تلك الأمور إذا كانت ذاتها غير قائمة فيها، وخصوصا إذا كان مفيد الوجود لها شيئا آخر غير الذى إنما تهيأ إفادة وجودها مع وجوده. ومفيد وجود النفس هو غير جسم لولا هو قوة فى جسم ، بل هو لا محالة ذات قائمة برية عن المواد وعن المقادير . فإذا كان وجودها من ذلك الشيء ومن البدن يحصل وقت استحقاقها للوجود فقط فليس له تعلق فى نفس الوجود بالبدن ، ولا البدن علة له إلابالعرض . فلا يجوز إذن أن يقال إن التعلق بينهما على نحو يوجب أن يكون الجنم متقدما تقدم العلية على النفس .

وأما القسم الثالث مما ذكرنا في الابتداء وهو أن يكون تعلق النفس بالجسم تعلق المتقدم في الوجود ، فإما أن يكون التقدم مع ذلك زمانيا فيستحيل أن يتعلق وجودها به فقد تقدمته في الزمان ، وإما أن يكون التقدم بالذات لا بالزمان ، وهذا النحو من التقدم هو أن تكون الذات المتقدمة في الوجود كما توجد يلزم أن تستفاد عنها ذات المتأخر في الوجود . وحينئذ لا يرجد أيضا هلما المتقدم في الوجود إذا فرض المتأخر المتأخر في الوجود من الأن فرض عدم المتأخر أوجب عدم المتقدم ، ولكن لأن المتأخر لا يجوز أن يكون عدم إلا وقد عرض أولا للمتقدم في طبعه ما أعدمه ، فحينتذ عدم المتأخر، فليس فرض عدم المتأخر يوجب عدم المتقدم ، ولكن فرض عدم المتقدم أن عدم في نفسه . وإذا كان كذلك فيجب أن المتأخر معدوما بعد أن عرض للمتقدم أن عدم في نفسه . وإذا كان كذلك فيجب أن يكون السبب المعدم يعرض في جوهرالنفس فيفسد معه البدن ، وأن لا يكون البدن البتة يكون السبب المعدم يعرض في جوهرالنفس فيفسد معه البدن ، وأن لا يكون البدن البتة

<sup>(</sup>١) وتبقى :ساقطةمن م || تلك الأمور (الثانية): ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) لها : بها د || شيئا : شيءد || وجودها : وجوده د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٣) هو (الأولى): شيء د، ف.

<sup>(</sup>٤) المواد : المادة ك || وجودها : وجوده د ، ك .

<sup>(</sup>٥) استحقاقها : استحقاقه د ، ك .

<sup>(</sup>۹) وجودها : وجوده د ، م .

<sup>(</sup>١٠) فقد : وقدم | تقدمته : تقدمه د ، ك ؛ بقدمه م .

<sup>(</sup>۱۱-۱۰) من التقدم : المتقدم م .

<sup>(</sup>١١) في الوجود : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>۱۳) عدم المتأخر أوجب : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٤) يكون : + قد ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) يوجب : موجب ك.

<sup>(</sup>١٥) فرض (الثالثة): افترض د ؛ يفرض ك.

<sup>(</sup>١٧) المعدم : المقدم د ؛ المعدوم م | البدن ( النانية ) : اللبدن م .

#### الفص لالتاني

#### فصل فى أحوال كلية من أحوال البحر

ماء البحر ليس حكمه حكم سائر العناصر فى أن له طبقات مختلفة ظاهرة الاختلاف فى ترتيب العلو والسفل. وذلك لأن الماء سريع الاختلاط بما يخالطه ، لأنه ليس عقه وثخنه مثل عمق الهواء وثخنه . فلذلك يشتد اختلاط الآثار بكليته وتنفذ فيه . وجذب الشمس لما فى باطن الأرض وتحريكها إياه ينى بتبليغه وجه البحر وإخراجه عنه .ولولاذلك لكان ظاهر البحر ، ومايلى وجهه، أقرب ماء إلى طبيعة الهواه ، وكان لا كثير تأثير فيه للأرضية . وليس كذلك ؛ بل ماء البحر كله مالح أو زعاق .

والماء لا يتغير التغيرات التى بعد الكيفيات الأول ، بنفسه ، إنما يتغير لمخالطة مىء آخر. والهواء إذا خالطه جعله أرق وأعذب، ولم يجعله ملحا . إنما يصير ملحا بسبب الأرضية المحرقة المرة إذا خالطته. فلم يخطىء من زعم أن ملوحة ماء البحر لأرضية خالطته، إذا اعتقد ، مع ذلك ، شرط الاحتراق والمرارة .

وأنت فيمكنك أن تتخذ الملح من رمادكل محترق، ومن كل حجر يفيده التكايس حدة ومرارة ، إذاطبخته في الماء، وصفيته ، ولم نزل تطبخ ذلك الماء أو تدعه في الشمس ،

10

<sup>(</sup>۱) م،ط، د : الفصل الثانى (۲) وفى سا، ب: فصل فى (۳) ط : السكلية (٠) م : بما يحالفه// في ط زيادة وهى: يخالفه إلى ينضاف فى رطوبته الأشياء ولا ينضاف فى رطوبته المؤساء ولا ينضاف فى رطوبته الأشياء ولا ينداق إلى ر (٦) د : اختلاط الآبار // م ، ط : وينفذ

<sup>(</sup>۷) سا، ب، د : إياها // م : يني بتبايغه مطموسة // سا : وجه الأرض // م : وإخراجه منه (۸) م : \_ ماه (۹) د : ملح (۱۰) ط : التغيرات // م : يعد الكيفيات، وفي سا : تعد الكيفيات (۱۱) د ، ط : بمخالطة // م : « يصير ملحا » مكررة (۱۲) م : فلم يخطر مم ذلك //د: للارض خالطته .(۱٤) م : ان يتخذ // م : يغيد (۱۵) ط : طبخته بالماء/ص : يزل

فإنه ينعقد ملحا. ولهذا مايتخذ قوم من القلى ومن النورة ومن الرماد ملحا متى شاؤوا. وسبب ملوحة العرق والبول مخالطة المرارة المحترقة المائية فيملح. ولما أعوز الملح فى بعض البلاد كانوا يتخذونه من رماد قصب وشجر يكون لهم بهذا التدبير.

وليس ماظن قوم من أن ملوحة ماء البحر إنما هي بسبب أن الكثيف منه يبق محتبسا فيه بعد تبخر البخارات اللطيفة ، فيكون بسببه مرا . ومعلوم أن كثافته باختلاط الأرضية به . فإن لم تزد شرطا ، وقلت بمجرد الكثافة، فهلا كان الطين مرا أو ملحا ؟ ولم، إذاعاد إليه ماء يتبخر عنه في الأودية العذبة والأمطار الجود، لا يعود ألبتة مرة أخرى عذبا ؟ فمن المعلوم أن البحر ، وإن أنفق صيفا، فإنه يسترجع شتاء.

والماء بنفسه ليس فيه كثيف ولطيف ؛ بل هو متشابه الأجزاء . إنما الكثيف منه ما خالطته أرضية ؛ لأنه لاشيء أكثف من الماء إلا الأرض ، والأرضى إذا خالطه أرضية لا كيفية لما لم يتكيف ، وإنما يتكيف من كيفية الأرض . فإن كانت الأرضية شديدة المرارة لم يتملح ؛ بل يزعق ، وإن كانت قليلة المرارة ، بحيث اذا تحلل في الماء، قبل نوعا من الاستحالة عن مرارته ، ملح . وأى ماء ملح طبخته انعقد منه ، آخر الطبخ لامحالة ، ملح ، وحتى من البول والعرق ومياه أنهار ملحة .

والدليل على أن ماء البحر يتملح بمخالطته الأرضية ، وليس ذلك طبيعياً له ، أنه يقطر ويرشح فيكون عذبا ، وقد تتخذكرة من شمع فترسل فيه ، فيرشح العذب إلى باطنه رشحاً .

<sup>(</sup>۱) سا: فإنه معقد // د: القليان // م: والنورة//م، سا: رماد (۲) سا: البول والعرق //م، سا: المرة // د: لهائية // د: فيملح (۳،۲) م: « ولما أعوز لملح في بعض البلاد » إلى قوله «بهذا التدبير » (٤) م، ط: أننا هو (٥) م: تخيز البخارات، وفي ط: يتبخر (٦) سقط من م: به فإن لم تزد شرطا وقلت عجرد الكثافة // سا: خالفا، وفي يتبخر منه // م، ط: الأدوية // د: الغذية « د ومالحا (۷) م: ولماذا عاد// م: إليه يتبخر منه // م، ط: الأدوية // د: الغذية // م: الجو ولا يعود (٨) م: إليه ألبتة // د: - ألبتة (٨) ط: أنفق // د: - صيفا. // م: الجو ولا يعود (٨) م: إليه ألبتة // د: - الطبف وكثيف (١٠) ط: خالطه (الأولى) // سا، ط: إذا (١١) سقط من د: لم يتكيف (١٢) سا: يملح // م: لم يزعق (١٣) سقط من م: له (١٣) سقط من م: د فيرسل

والبحر أيضاً قد تكون فى مواضع منه مياه عذبة ، وقد تمده مياه عذبة ، إلا أنها ألطف من ماء البحر المجتمع فيه قديماً ، فيسبق إليها التحلل . فإن اللطيف يسبق إليه ، وخصوصاً فى حال الانتشار . فإن الانتشار ، يعين على ذلك ، كما لو بسط الماء على البر . وإذا كان كذلك صار العذب يتحلل بخاراً ويصير سحباً وغير ذلك، والمالح الكثيف يبق .

وقد يتفق أن يصعد منه بخار ، إلا أنه لكثافته لا يجاوز البحر ؛ بل ينزل عن و قريب مطراً مالحاً . وهذا في النوادر ويطيب بمخالطة الهواء .

فمن المعلوم أن الملح إذا طبخ فى الماء ، فيصعد بخار الماء ، وكان الملح لطيفاً ، يصعد معه أيضاً .

فالبحر بالحقيقة هو كما قيل من أنه يعطى الصفو لغيره ، ويحبس الكدر لنفسه ، مع أنه يأخذ الصفو أيضاً .

والبحر لملوحة مائيته ، وكثرة أرضيته أثقل من المياه الأخرى وزنا . ولذلك فقل ما مرسب فيه البيض . وأما بحيرة فلسطين فلابرسب فيها شيء ، حتى الجيوان المكتوف. ولا يتولد فيها الحيوان ، ولا يعيش . وههنا نهر عذب أيضاً لا يتولد فيه حيوان لبرده من منبعه إلى مصبه .

على أن فى البحر مواضع يعذبها ما ينبع إليها من عيون تحتها .

وقد قال « أنبادقليس »: إن ملوحة البحر بسبب أن البحر عرق الأرض. وهذا كلام شعرى ليس بفلسني . لكنه مع ذلك يحتمل التأويل . فإن العرق رطوبة من البدن

<sup>(</sup>۱) سقط من د: أيضاً // م، ط: يمده، وفي د: يهد (۲) ط: أنه ألطف // م: فسبق .

// د: إليه المتحلل // ط: يسبق إليه + بالتحلل (٣) سقط من م: فإن الانتشار

// م: على الشيء (٥) سا، د: يتصعد (٥) سا: لمخالطته، وفي ب: لمخالفة

(٧) سا: فتصد // ب: الماء بخاراً (٨) م: تصعد، وفي سا: فيصعد (١١) ب: - وزنا

// ب، د: وكذلك . (١٢،١١) م: فقاً الله (١٣) د: حيوان // م، ط: ههنا

(١٤) سا، د: وعلى أن (١٦) سا: أبدقليس، وفي ط، د: أنباذقليس // د: عوق الأرض

تملحت بما يخالطها من المادة المحترقة من البدن . وماء البحر قديملح بقريب من ذلك . فإذاً كانت ملوحة البحر لهذه العلة ولفاية مى حفظ مائه عن الأجون، ولولاه لأجن ، وانتشر فساد أجونه فى الأرض ، وأحدث الوباء العام . على أن ماء البحر يأجن إذا خرج من البحر أيضاً ، وإنما ينحفظ بعضه بمجاورة بعض و بمدد التمليح الذى يصل إليه .

فلهذه الأسباب كان الغالب فى البحر مالحاً . إنما العذب منه قليل . وطبيعته حارة تلهب النار فوق أن تطفئها، ثقيلة لذاعة للمغتسل به ، أكالة . وإذا تميز منه العذب فليس بسبب الأرض ، بل بسبب عيون ذكر ناها ، وإلا لأصلحتها الأرض الطيبة إذا جعل فيها له مصانع .

فبين من هذا أن جميع أجزاء الماء قابل للاختلاط بما يتصعد من الأراضى ، ومنفذ لما ينفذ من القوى الساوية . فليس للبحر طبقات .

وأما اختصاص البحر في طباعه بموضع دون موضع فأم غير واجب ؛ بل الحق أن البحر ينتقل في مدد لا يضبطها الأعمار ، ولا تتوارث فيها التواريخ والآثار المنقولة من قرن إلى قرن إلا في أطراف بسيرة وجزائر صغيرة ؛ لأن البحر لامحالة مستمد من أنهار وعيون تفيض إليه ، وبها قوامه . ويبعد أن يكون تحت البحر عيون ومنابع هي التي تحفظه دون الأنهار . وذلك لأنها لو كانت لوجب أن يكثر عددها جداً ، وأن لا تخفي على ركاب البحر ؛ بل إنما تستحفظ البحار بالأنهار التي مصبها من نواحي مشرفة عالية بالقياس إلى البحر .

<sup>(</sup>۱) سقطت من م: قد (۲) م، سا، د: فاذ // م: حفظ لمایه // م: ولولا لاجن (۳) ب: أجو نته // م: الوباء العالم // م: بأجن مطموسة (٤) م: يحفظ بعضه . (٤) ب: لجاورة // م: ويمدد التملح (٥) سقط من سا: كان (٣) ط: فطبعته // د: يلهب//م، ط: يطفها // د: له لجاورة // م: الكالة (٧) م: فليس بسبب العذب // د- بل/سا: لأصلحته (٨) سا: له فيها // د: له // ظ: مسابح // م في م، طزيادة هي فقرة سترد فيها بعدو هي «هلكت أمم من سكان ناحية دفعة أوانتقلوا دفعة لطوفان أو وباء فتنوسي ما يحدث بها بعدم: فيسيل مع أدني محرك، ثم يلزم ذلك لعدم الساحل واليبوعنه إلى الناحية التي هي أغور – وتوجدهذه الجلة في ص ٢٠ (٩) ط: فتبين (١٠) م: السائية. (١٢) م، ط: يفيض، وفي د: تفيض (١٢) م، ط: يفيض، وفي د: تفيض (١٤) م، أو منابع، وفي د، سا: وينابيع (١٥) ب، سا: دون الأنهار + إلا ما شاء الله ويظهر في قرب أكثرها ماء عذب (١٦) م، ط: يختي // سقط من د: « على »

ومن شأن الأنهار أن تستقى من عيون ، ومن مياه السهاء . ومعولها القريب إنما هو على العيون . فإن مياه السهاء أكثر جدواها فى فصل بعينه دون فصل . ثم لا العيون ولا مياه السهاء يجب أن تتشابه أحوالها فى بقاع واحدة بأعيانها تشابها مستمراً . فإن كثيراً من العيون يغور وينضب ماؤها . وكثيراً ماتقحط السهاء فلابد من أن نجف أودية وأنهار ، وربما طمت الأنهار ، بما يسيل من أجزاء الأرض ، جوانب من النجاد . وأنت ترى آثار ذلك فى كثير من المسالك ، وفى أودية الجبال والمفاوز، وتنيقن أنها كانت وقتاً من الزمان غايرة المياه ، وقد انقطع الآن مواردها .

وإذا كان كذلك فستنحسم مواد أودية وأنهار، ويعرض للجهة التى تليها من البحار أن تنضب، وستستجد عيون وأودية وأنهار من جهات أخرى، فتقوم بدل مانضب. ويفيض الماء في تلك الجهة على البر. فإذا مضت الأحقاب، بل الأدوار، كون البحر قد انتقل عن حيز إلى حيز، وليس يبعد أن يحدث الاتفاق أوالصناعة خلجان، إذا طرقت في سد بين البحر و بين غور ننوءاً، وهدمته، أو بين أنهار كبار وبين مثله. وقد يعرف من أمر النجف الذي بالكوفة أنه بحر ناضب، وقد قيل إن أرض مصر هذه سبيلها، ويوجد فيها رميم حيوان البحر. وقد حدّثت عن بحيرة خوارزم أنها حالت من المركز الذي عهدها به مشايخ الناحية المسنون حوولا، إلا أن أعمارنا ولانق بضبط أمثال ذلك في البحار الكبار، ولا التواريخ التي يمكن ضبطها، نفي بالدلالة على الانتقالات العظيمة فيها. وربما هلكت أمم من سكان ناحية دفعة بطوفان أو وباء، أو انتقالوا دفعة، فتنوسي مايحدث بها بعده.

<sup>(</sup>۱) م، ط: یستق. (٤) م، ط: یقعط / / ط: یجف ، (٦) د: المسائل // م: تتیقن، وفی ما: یتبین (٧) د: من المیاه (٧) م: انقطعت / فیجیع النسخ ماعداب: موادها (٨) م: فستنجسم ، وفی ط: فیتجسم // م، ط: یلیها (٩) م، ط: ینضب // ط، د: وستجدد // م، ط، د: فیقوم (١١) ط: من حیز // م: الیلی حیز ثم سقط من م: «ولیس یبعد أن یحدث الاتفاق ، والصناعة خلجان إلی قوله «وبین مثله ». (١١) د: والصناعة // ب: خلجان (١٢) د: ولی ط: وبین عور هواء ، وفی ط: وبین غور وهدوة // ب: وهدمت // د: وهدم (١٣) م: یعلم (١٤) د: هذا سبیلها وقد . (١٥) سنا : حؤلا ما (١٦) ط: لا بنی //د: البخار (١٧) سناط من م «ور بما ها کت الی قوله ( بها بعدم »

وهكذا حال الجبال. فإن بعضها ينهال ويتفتت ، وبعضها يحدث ويشمخ بأن تتحجر مياه تسيل عليها أنفسها وما يصحبها من الطين .ولا محالة أنها تنفير عن أحوالها يوماً من الدهر . ولكن التاريخ فيه لايضبط . فإن الأم يعرض لهم آفات من الطوفانات والأوبثة ، وتنفير لغتهم وكتاباتهم فلا يدرى ما كتبوا وقالوا . وهو ذا يوجد في كثير من الجبال . وبالهرمين اللذين بمصر ، على مابلغني ، كتابات منها مالا يمكن إخراجه ، ومنها مالا تعرف لغته .

وأعلم أن البحر ساكن فى طباعه ، وإنما يعرض ما يعرض من حركته بسبب رياح تنبعث من قعره ، أو رياح تعصف فى وجهه ، أو لمضيق يكون فيه ينضغط فيه الماء من الجوانب لثقله ، فيسيل مع أدنى تحرك ، ثم يلزم ذلك لصدم الساحل والنبو عنه إلى الناحية التى هى أغور . أو لاندفاع أودية فيه مموجة له بقوة ، وخصوصا إذا ضاقت مداخلها وارتفعت وقل عمقها ، فيعرض أن يتحرك إلى المغار .

واذا كان فى البحر موضع مشرف ، ووقع أدنى سبب محرك للماء ، فسال عنه إلى الغور ، فلا يزال يجذب مقدّمه مؤخره على الاستنباع فيدوم سيالا . والبحر الموضوع في الوهاد الغائرة أسلم من تمويج الرياح ، حتى يخيل من الجريان مايخيله نظيره فى موضع عال .

قالوا إن البحر الموضوع فى داخل منار هرقل لقلة عمقه وضيق مواضع منه وكثرة مايسيل إليه من الأنهار يخيل جريانا ، والبحر الذى من الجانب الآخر بالخلاف لكبره، وقلة ما ينصب فيه وشدة عمقه .

<sup>(</sup>۱) م : - ویتفت (۲) م ، ط ، د : یتحجر // د : وأما یصحبها (۳) ط : الطوفان (٤) م ، ط : ویتفیر // سا : یدر // م ، ب : ما کسبوا وما قالوا ، وفی سا : ماذا کسبوا وماذا قالوا // ط : مأذا کتبوا وما الذی قالوا (۵) د : والهرمین وفی ط : بالحرمین // ط : الذین وفی د : الذی // ما : سقطت فی «سا » (٦) ط : یعرف (۷) سا : أو إنما // سقط فی م ، سا : ما یعرض // ط : یحرکته (۸) ط : ینبعث // ط : یعمف // سا ، د : اضیق // م : یضفط // د : - ینضفط فیه (۹) ط : ینبعث // ط : یعمف // سا ، د : اضیق // م : یضفط // د : - ینضفط فیه (۹) ط : یتبعث // ط : یضفط // د : - ینضفط فیه (۹) ط : یتبعث // م : والنوعیه (۹،۰) ط : الناصیة (۱۰) م : سا: وقل عملها وارتفع (۱۱) وفی سا: وقل عملها وفی د : الوهاد الغائر // م : تموج ، وقی « د » تموج الریاح + ایاه // د : تخیل //«سا» // د : نظره (۱۲) ط : دیار هرقل (۱۷) ب : بخلافه (۱۸) فی « سا » توجد زیادة فی آخر الفصل و هی : « فهذا ما کان من أحوال البحر » .

#### الفصل الثالث

#### فصل فى تمريف سبب تماقب الحر والبرد

قد يعرض فى هذه العناصر ؛ بل وفى المركبات منها ، شىء يسمى التعاقب ، وهو أنه إذا استولى حر على ظاهر بارد اشتد برد باطنه وبالعكس . ولهذا ما توجد مياه الآبار والقنى فى الشتاء حارة ، وفى الصيف باردة .

وقد اختلفت الأقاويل في هذا .

فقائل إن الحرارة والبرودة تنهزم إحداها من الأخرى ، كأنها نهرب من عدوها . فإذا استولت عليها من الظاهر انهزمت غائرة ؛ وإن استولت عليها من الباطن انهزمت ظاهرة ، وكما يظن من هرب الماء من النار . وهذا المذهب يوجب أن يكون العرض من شأنه أن ينتقل من جزء موضوع إلى جزء موضوع ؛ بل من موضوع إلى موضوع . فإنه كثيرا ما يكون الباطن من الجسمين جسما منفصلا بنفسه ، فيعرض هذا العرض له في ذاته ؛ إذ المشتمل عليه منهما ، يستحيل استحالة مفرطة ، عن حر مثلا ، فيستحيل هو استحالة مفرطة ، عن حر مثلا ، فيستحيل هو استحالة مفرطة عن برد ، كأنه انتقل من المحيط به ، وهو موضوع مفرد ، إليه وهو موضوع غير مفرد .

<sup>(</sup>۱) ط، د : الفصل الثالث (۳) م : تعاقب سبب //م : البرودة (٤) ط : وقد //د:  $_{-}$  بل

 <sup>(</sup>٥) م، ط: يوجد (٧) في بخ، د: اختلفت الآراء، وفي ط: اختلفت الأوائل

<sup>(</sup>۸) م: سقطت « تنهزم» / / في ساء ط، د: أحدها من الآخر كأنه يهرب من عدوه (۹) في ساء ط، د: فإذا استولى عليه من الظاهر انهزم غائرا ، وإن استولى عليه من الباطن انهزم ظاهراً // م: في الظاهرة . . في الباطن (١٠) ساء ب: نظن // د: عن هرب // م، سا: الغرض (١٢) في سا: // م: الغرض (١٢) في سا: // م: الغرض (١٢) سا: منها // د: // منها (١٤) ط: فكائنه

وقد علمنا أن انتقال الأعراض مما لا يقول به المحصلون .

وقوم آخرون أبوا أن يكون لهذا المعنى حقيقة إلا فيما يكون الجسم الواقع فيه هذا الشأن إنما يسخنه جسم لطيف حار هو سار فيه ، أو يبرده جسم لطيف بارد هوسار فيه . فاين كان ذلك الجسم بخارا ، فاستولى البرد على ظاهره ، احتقن البخار فى داخل الجسم المستولى على ظاهره ، ولم يتحلل ، فازداد سخونة ، أو كان المستولى حرا فجفف الظاهر ، فكثفه ، فإن ذلك الجسم اللطيف لا يتحلل ، بل يبقى داخلا محتقناً ، ويزداد لا محالة قوة ، إذ لولا الاحتقان لكان يتحلل .

وأ كثر هؤلاء لم يصدقوا أمر القنى والآبار ؛ بل ذكروا أن ذلك غلط من الحس كما يعرض لداخل الحمام . فإنه أول ما يدخل عن هواء بارد شتوى يتسخن ما يفيض على رأسه من ماء فاتر ، ثم إذا استحم بالحمام الداخل استبرد ذلك الماء بعينه ، وذلك لأنه أول ما دخل كان بارد البشرة ، وكان الماء بالقياس إليه حارا ، ثم لما أقام في الحمام الداخل سخنت بشرته بالتدريج ، حتى صارت أسخن من ذلك الماء . فلما أعاد ذلك الماء على بشرته كان باردا بالقياس إليها . وأما الانتقال المتدرج فيه فلا يحس به ، كما يحس عن المغافص دفعة ذلك الذي يسميه الأطباء سوء المزاج المختلف .

وفي الصيف أسخن من تلك المياه ، والمياه في الشتاء ، فانها تكون أبرد من مياه القناة ، وفي الصيف أسخن من تلك المياه ، والمياه في الفصلين على حال متقاربة ، لكن الحس يغلط فيها الغلط المشار إليه .

<sup>(</sup>۱) ط: الأهراض// م: المخلصون (۲) ط: لهذه . (۳) سا: لطيف بارد (الأولى) (۳) ط: بارد وهو (٤) ط: واحتقن (٦) د: كهنه ، وفي « سا » وكيفه // سا: فيزداد (٨) ط: القناة // سقطت في م: الآبار (٩) د: لتسخن ، وفي ب: يستحسن // ب: يغيضه (١٠) د: استبرموذلك (١١) كان مكرر: في م // م: حار (١١) في م سقطت «الماء» (الأولى) (١٣) م: إلى بشرته // د: النتدوج // سقطت من د « فيه » // م، ط، ب، سا: (١٣) م: إلى بشرته // د: الناقص وفي ط: المفافس ، وبقية النسخ: المعافص (من غافصه فاجاه وأخذه على غرة) // م، د: \_ وذلك (١٥) م: كانها نكون (١٦) د: \_ والمياه // د: \_ متقاربة

وهذا الذي قالوه ليس مما لا يمكن . لكن ليست الصورة في الآبار والقني على نحو ماذكروا بوجه من الوجوه . فإنا قد امتحنا تلك المياه فوجدناها في الشناء تذيب الجمد في الحال ، ولا تذيبه في الصيف . وليس يصعب علينا في الشناء أن نسخن أبداننا سخونة تعادل سخونة الصيف . فإذا فعلنا ذلك ، وجر بنا تلك المياه صادفناها حارة ، وفي الصيف جربناها فصادفناها باردة ، وكثير منها يقارب المياه المبردة بالثلج والجمد . وههنا أمور جزئية من الأحوال الطبيعية تكذب هذا الرأى وتبطله سنحصها خلال ما نحن شارحو أمره من جزئيات الطبيعيات ، لكن الحق في هذا شيء آخر .

نقول إن الجسم الذى له طبيعة مبردة أو مسخنة فا نه يبرد ذاته ، أو يسخنها ، بطبيعته ، ويبرد أيضا ما يجاوره ويتصل به ، أو يسخنه .

وأيضا نقول إن القوة الواحدة إذا فعلت فى موضوع عظيم و فعلت فى موضوع صغير وأيضا نقول إن القوة الواحدة إذا فعلت فى موضوع عظيم و فعلت فى موضوع صغير فارت تأثيرها فى الموضوع العظيم. وهذا أمر قد تحققته من أمور سلفت . وتوجدك النجربة مصداقه . فلا سواء إحراق خشبة صغيرة وإحراق خشبة كبيرة ، ولا سواء إضاءة مشكاة من سراج واحد بعينه ، وإضاءة صحراء رحيبة منه .

فا ذا كان فى جسم ما ، من نفسه ، أو من شىء فيه ، مبدأ تسخين ، وكان ذلك مه المبدأ يسخنه كله ، كان تسخينه له كله أضعف من تسخينه لما هو أصغر من كلينه . وإذا استولى البرد على الأجزاء الظاهرة منه ، فامتنع فعلها فيه وبقى المنفعل عنه

<sup>(</sup>١) ط : والقنا (٣) سا ، د : ولا يذبيها // سا : فليس // م : أن يسخن

<sup>(</sup>٤) ط: سخونته (٤،٥) سقط في م ، سا . د : حارة وفي الصيف جربناها فصادفناها

<sup>(</sup>ه) بخ،سا:غیر باردهٔ //سا،د:وکثیرا (٦) ب: الرأی + منهم/ط:وتبطله شخصیها، وفیسا: وسنحصیها (۸) د : یقول // سا ، د : الذی طبیعته // بقیهٔ النسخ ، د:ویسخنه (۹) م : ویسخنه

<sup>(</sup>١٠) طُ: ونقول أيضًا // م: فعلت ( الثانية ) (١١) ط : في الموضع الصغير // سًا : سقطت

 <sup>◄</sup> وأقوى » // ط: ف الموضع العظيم + (١٢) سقطت « سلفت » من م // م، د: وتوجد
 (١٣) ط: احتراق // م: كثرة (١٤) سا، د، ط: رحبة (١٥) ط، خ: فكان

<sup>(</sup>١٦) في سا ، ط: سقط « كان تسخينه له كله» (١٧) ط: فإذا // سا: المنفعل منه

الأجزاء الباطنة ، وهو أقل من كليته ، كان ، تسخنها وانفعالها من المؤثر أشد بكثير من تسخن الكلية وانفعالها عن تلك القوة بعينها ، كمن كان عليه ثقل بحمله فنقص بعضه ، وتسلطت قوته على شطر منه ، فيكون تأثيره فيه أسرع وأقوى ، وكذلك الحال في التبريد .

ولا على سبيل انتقال عرض، أو انهزام ضد من ضد . فالماء ليس إنما ينهزم من النار على سبيل انتقال عرض، أو انهزام ضد من ضد . فالماء ليس إنما ينهزم من النار على مايظنونه ؛ بل يتبخر دفعة بخارات شأنها أن ترتفع إلى فوق دفعة ، مع مخالطة الماء الذى لم يستحل، فتحدث من ذلك حركة مضطربة وصوت ينبعث عن شدة حركة هوائية تعرضهناك ، لاعلى سبيل أن الماء يستغيث من النار بوجه من الوجوه . وهذه الحركة إنما يقصد الماء فيها كالمساعدة للنار ، والمصير نحو جهنها لما قبله من السخونة . فريما لم يمكنه لنقله ولبطلان الكيفية المكتسبة له عند مفارقة مستوقد النار بالغليان ، وربما قسره الهواء الذي يحدث فيه منه على التفرق ، وقذفه إلى بعيد تطريقاً لنفسه ، كما يغليه ويحبسه ، وكما يحدث عن إغلائه من التموج .

<sup>(</sup>۱) م : وهي أقل // سا ، ط : تسخينها // ب ، د : المؤثر + لها (۲) ط : تسخين // م ، ط : من تلك (۲) م ، د ، ط : فغضب بعضه ، وفي سا : فعصت (٥) ط ، م : يعتقد (٦) ط ، د : وانهزام // م : ينهزم من الماء (٧) م ، ط يرتفع // ط : دفة إلى فوق // ط : مع مخالطتها (٨) م ، د : يستحيل // م : تنبعث (٩) م ، ط : يعرض // سا ، د : سبيل (١٠) م : لما أفبله//سقطت «لم» من نسخة م (٢١) د : طريقا لنفسه (١٣،١٢) سا: تغلبه و تحبسه ، وفي د : أعلا عدائه .

#### الفصل الرابع

# فصل فى تمريف ما يقال من أن الأجسام كلما ازدادت عظما ازدادت شدة وقوة

ولهذه العناصر بل وللمركبات شيء آخر نظير ماذكرناه ، وهو أن الكية إذا ازدادت الكيفية . فإن النار إذا عظمت، وأدخل فيها حديدة، فإنما تماس الحديدة منها سطحاً مثل السطح الذي تماسه من النار الصغيرة . لكن سطح النار الكبيرة يحمى في زمان غير محسوس ، وسطح النار القليلة يحمى بعد حين .

وكذلك الشيء الذي يلتى في ملح قليل فا إنه لا يتملح ، كما يتملح إذا ألتى في الملاحة في مدة قليلة .

فبين أن كيفية الأعظم أشد كيفية من الأصغر . فمن الناس من يظن أن السبب ف ذلك ليس هو لأن الأعظم أشد كيفية ، ولكن الأعظم تتدارك أجزاؤه البعيدة ما يعرض للأجزاء القريبة من المنفعل . فإن هذا المنفعل لا محالة ، كما تأثر بمادته فقد يؤثر بصورته. فإن الفاعل في الطبيعيات منفعل . فإذا انفعلت الأجزاء القريبة من الفاعل الكبير عن

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: الفصل الرابع (۲) سا، ب، بخ: فصل في (۳) م: تعرف (٤) م: ﴿عنصرا﴾ بدلا من ﴿عظا ﴾ // م، ب: شدة قوة (٥) ط: فلهذه (٦) م: \_ الكيفية // ط، د. يماس (٧) م، ط، د: يماسه (١٠) م: \_ في (١٠،١١) سقط من م: ﴿ من الأصغر. فن الناس من يظن أن السبب في ذلك ليس هو لأن الأعظم أشد كيفية ﴾ . (١٣) بنخ: كما ينفعل بمادته // سا: لمادته، وفي ﴿ م ﴾ : يؤثر صورته، وفي بخ يفعل بسا: الكثير

المنفعل المكنوف الضعيف أعادت الأجزاء التى تليه إياها إلى قوتها، فحفظت قوتها، وهذا مثل المنغمس في الماء الغمر. فإنه يصيبه من البرد مالايصيبه لو انغمس في ماء يسير. وذلك لأن الماء اليسير إذا برد البدن تسخن أيضاً من البدن. فإذا تسخن لم يجد مما يطيف به ما يتداركه فيبرد. وأما الماء الغمر فإنه إذا سخن ما يلى البدن منه تداركه ما يلى ما يليه، فبرده، فعاد يبرد البدن. فلا يزال يتضاعف تبريده.

فهؤلاء يكاد أن يكون احتجاجهم يناقض مذهبهم. أما أولا فلأنهم يجعلون الأجزاء تبرد من الأجزاء: وليس يجب أن يسخن الشيء حتى يبرد. فإن البارد إذا لم يكن الجاملو في الفاية ، بل كان من شأنه أن يقبل زيادة برد ، كان من شأنه أن يبرد مما هو مبرد زيادة تبريد: وهذا يوجب أن تكون الأجزاء كلا تجاورت أكثر ، زاد كل واحد منها في برد صاحبه ، لأن صاحبه يبرد من طبيعته ، ويبرد أيضاً من مجاورته لأنه مبرد.

فيجب من هذا أن يكون كلا ازداد عظما ازداد تبرداً ، وإن لم يكن هناك مسخن .
وليس لقائل أن يقول إن الماء كله متشابه ، فيستحيل أن يفعل جزء منه في جزء ،
قائلا إن الشيء ، كما قد علم ، لا يفعل في شبيهه . وإذا كان كذلك فما دام مجاوره بارداً
مثله لم يصح أن يؤثر فيه ، بل يجب أن يتسخن هو أولا ، حتى يصير ضده ، فيفعل ذلك
فيه البرد .

وإنما ليس له أن يقول ذلك لأن المجاور اليارد ليس ينفعل عن مجاوره من حيث هو بارد ؛ بل من حيث ذلك مبرد ، وهو ناقص البرد ، مستعد لزيادة النبرد . فهو من جهة ما هو مستعد مقابل للبارد بالفعل .

<sup>(</sup>١) م ، سا ، ب : المكتوف ، وفي د : المكنون ، ط : السغير // ط : يليه // د : \_ فحفظت قوتها (٢) د : مثال // د . « فإن الماء » بدلا من « في الماء » . (٣) سقط من د : « لأن الماء اليسير » / / ط : يتسخن ( الثانية ) بدلا من « في الماء » . (٩) سقط من د : « لأن الماء اليسير » / / ط : يتسخن ( الثانية ) مقطت من م ، سا (٤) ط : ما تداركه (٥) «ما يلي » سقطت من م ، سا ، ط // « فبرده » سقطت من ب (٦) سقطت « أن » في م (٧) د : وإن البارد // وفي سا : فإن النار (٨) م : مما هو يبرد (٩) م : أن يكون للأجزاء // م ، د : تجاوزت // م : منهما (١٠) م : جاورة // م : يبرد (١٣) ط : شبهه // « وإذا كان كذاك » سقطت في كل من سا ، د (١٦) م : مجاوزة (١٧) م : ومستمد .

ومعني قولهم إن الشيء لا يفعل في شبيهه هو أن الشيء الحاصل بالفعل من المستحيل أن يقال إنه مستفاد عن طارئ من شأنه أن يحدث عنه مثل ذلك الحاصل ، بخلاف ما يعرض إذا كان الطارئ بهذه الصفة ، والمطروء عليه عادم لذلك الشيء الذي فرضناه ، فيا كلامنا فيه ، حاصلا ، بل فيه ضده . وأما الزيادة عن الحاصل فقد تقع من الطارئ إذا كان بطبعه فاعلا لها ، وكان في المجاور بقية استعداد لقبولها ، كيف كان الطارىء في كيفيته ، كان قويا أو ضعيفاً ، إلا أن يكون ضعفه في تلك الكيفية بجعله إلى ضدها أقرب، في كون السلطان في التأثير لضدها .

فهذا هو الذي يجب أن يسلم من قول الناس إن الشيء لا يفعل فى شبيهه. فإنه إن لم يفهم على هذه الصورة فليس بواجب أن يسلم. فالبارد إذا جاوره البارد عرض من ذلك أن يكون تبرده من قوته المبردة التى فى طبعه أقوى كثيرا من تبرده عنها، لوكان بجاوره شيئاً حارا ، يكون ذلك الحار كاسراً من البرد الفائض من طبيعته . وإذا كان مجاور الماء فإنه ، مع أنه لا يكسر تبريد قوته ، فهو يبرد أيضاً ، لأن القوة التى فى الماء ، على ما علمت ، تبرد الماء الذى هى فيه ، وما يجاوره معا من كل فاعل للتبريد ، وهذه القوة بالحقيقة ليست شبيهة للجرم البارد ، فيقال إنها لا تفعل فى شبيهها . فإن هذه القوة مبردة ، وليست متحركة . وهى إذا وجدت مادة مبردة محتملة لأن تبرد صار ما فيها لا يعوق عن التبريد الذى

يفيض منه ، لأنها مجانسة مشاكلة . والشيء الذي لا يبطل شكله وجب أن تحصل هناك زيادة زائدة في تبرد المادة .

فان كانت تلك المادة التى فيه زادته تبردا ، وتعدى ذلك أيضاً إلى تبريد ما يجاورها فيكون ، بالمجاووة ، كل واحد من الجزءين يزداد كيفية ، لأن طبيعته لا تجد عائقا عن تكميل الفعل ، ولأنه يفعل أيضاً في مجاوره وكلما كثرت هذه الزيادة التى في الحكم ازداد هذا التأثير ، إلى أن يبلغ الحد الذي لا وراعى .

ولوكان جائزاً أن نذهب الزيادة إلى غير نهاية لكان يجب أن يذهب هذا الاشتداد إلى غير نهاية للعلة المذكورة .ولهذا ليس بحق ما يشكك به بعض المتشككين على ما ذكر في علوم المشائين أنه ، لوكان الفلك ، مع عظمه ، نارا لكان يجب أن يفسد ما تحته. فقال لأأرى ذلك يجب ، فإن المفسد بالحقيقة هو السطح الماس . وهذا السطح يكون على طبيعة واحدة ، وإن كان للجسم الذي وراءه أي عظم شئت ، فإنه لم يعلم أن هذا السطح لاتثبت كيفيته على مبلغ واحد ، حالتي عظم جسمه وصغره .

وقد سأل أيضاً ، وقال : لو كان الازدياد في العظم يوجب الاشتداد في الكيف لكان يجب أن تكون نسبة برد ماء البحر إلى برد ماء آخر كنسبة عظمه إلى عظمه \_ قال و ليس كذلك ، فإن ماء البحر ، وإن كان أشد تبريدا ، وكان الشارع فيه لا يحتمل من تطويل المكث فيه ما يحتمله الشارع في ماء قليل ، فليس يبلغ أن تكون نسبة بردى المائين نسبة المائين في مقداريهما .

<sup>(</sup>۱) سا ، ط: ومشاكلة // « الذي » سقطت من د // م ، ط: يحصل (۲) م: تبريد الماء (۳) د: التي + هي // ب: زادتها // سا ، د: بردا (٠) سا : مجاورة // م: الحمم (۷) م، ط: يذهب (۸) سا : تشكك (۹) م : عظيمة نار (۱۰) د ، ط: لا أدرى //م؛ \_ يجب/ط : لأن المفسد (۱۱) « الذي » سقطت من سا/سا : إلى عظم // م، ط: يثبت ، وفي ب: يلبث (۱۳) سا ، م : وقال ولو (۱٤) م، ط: أن يكون// سا : \_ برد (الثانية) //د: أخرى//د : فقال (۱۵) ب : الشارع إيام (۱۲) ط : تطويل من// سا ، د : شارع في ماء //د : «فلمل » بدلا من « قلبل » // م، ط : يكون (۱۷) م، ب ، د : سقطت « نسبة المائين»

فنقول إن هذه أيضا مغالطة ، وذلك لأنه ليس قولنا « كما زاد الجسم البارد مثلا قدرا ازدادت كيفيته شدة » يوجب أن تكون نسبة القدرين نسبة الكيفية في المزيد عليه ، على الكيفية الأولى . وذلك أنا إما قلنا إنه إذا زيد على هذا الماء ماء مثله ، صار برد المزيد عليه أشد ، ولم نقدر قائلين إنه صار برد المزيد عليه صار ضعف برده الأول ، فإنا لم ننقل إليه برد المضاعف عليه بكليته حتى يتضعف . وليس إذا كان انضام ذلك إليه يوجب زيادة برد فيه ، يجب أن تكون تلك الزيادة مثل الأصل الأول ، أو مثل الذى في يوجب زيادة برد فيه ، يجب أن تكون تلك الزيادة مثل الأصل الأول ، أو مثل الذى في المضام . نعم لو كان برد الماء المبرد كله ينتقل إليه لكان بالحرى أن يظن هذا الظن ، وأن يقال إن المبرد إذا كان مثله تضاعف برده . وليس كذلك ؛ بل برد الماء المزيد عليه المضاف إليه يلزمه ، ولا يفارق جوهره . إنما يتعدى عنه إلى هذا أثر زيادة قليلة . وإذا أضيف آخر إلى المضاف زادت زيادة أخرى قليلة [ فلملها تكون ] أقل من قلك ؛ لأن المضاف الثاني أبعد .

فليس بجب في الزيادات أن تنضاعف الكيفية فيها بنضاعف الأقدار ، وإذ ليس بجب أن تكون الزيادة مثل الأصل ، بل يجوز أن تكون أقل منه بكثير ، وبحيث لا تحس في الأضعاف اليسيرة ، فلا يجب أن يكون ما اعترض به حقا . نعم لوكان جملة البردين اللذين في الماءين يمكن أن يفعل في موضوع كان يفعل فيه برد الجزء الأول الكان يكون تبريده ضعف تبريد ذلك . ولكن هذا محال وغير نافع لهذا المتعنت .

أما أنه محال فذلك لأن الأول إنماكان يبرد بالماسة . وإنماكان يماس مثل مثلا .

<sup>(</sup>۲) م، ط: يكون (۳) ط: وذلك لأنا // م: \_ مثله (٤) م: يقدر قابلين.

(٥) م: ينقل إليه برد المضاف إليه // « إليه » سقطت من د (٦) م: برودة // م: فيجب //م، ط: يكون//«الأصل» سقطت من د (٧) م: المضاف // م: كان برود // سا: الماء الذي برد/سا: فظن (٨) ﴿ إن » سقطت في م، سا (٩) ط: إنما يتأدى (١٠) د: أضبفت // بخ: فلعلها تكون أقل من ذلك ، وفي د: فلعلها أقل من ثلك . (١٢) م، ط، سا: يتضاعف (١٢) م، ط: يكون // م: \_ الزيادة // م، ط: أن يكون (٤) م، ط: يحس، يتضاعف (١٣) م، ط: يكون (١) م: ولا يجب (١٥) م: يتقل (يفعل الأولى) // ب: برد الجرم وفي سا: «فلان» بدلا من «فذلك لأن» //م: كان تبريدهوفيب: كان يكون (١٧) سا: «فلان» بدلا من «فذلك لأن» //م: كان تبريدهوفيب: كان يكون

وذلك الذى كان يماسه لا يمكن أن يماس مجموع الجزءين؛ بل إنما يماس مجموع الجزءين ضعف ذلك . وعند ذلك يكون فعله فعلا مشابها لفعله ؛ لأن المنفعل ضعف المنفعل إلا مايزيده زيادة اشتداد الكيفية للاجتماع .

وهذا الباب أصل فاصل ينبغي أن يحصل ويحقق .

وأما أنه غير نافع للمتعنت فلأن المسألة في تغير سطح واحد .

وبعد هذا، فيجب أن يعلم أن النسبة فى الزيادة تصغر ، وتصغر دائماً على ترتيب واحد .

<sup>(</sup>١) ب : مجموع الجرمين ( الأولى والثانية ) (٢) م ، ط : متشامها // ب : يزيد

 <sup>(</sup>٤) م: فاضل // ط: فينبغى (٤) سا، د تعيين، وفى م: تغبير. (٦) سا: نعلم // ط:
 صغر ويصغر.

#### الفصل النحامس

### فصل في

### تمديد الأفمال والانفمالات المنسوبة إلى هذه الكيفيات الأربع

إن لهذه الكيفيات الأربع أفعالا وانفعالات منسوبة إليها مشتركة فى جميع الأجسام. • فنها ماهى للفاعلتين ومنها ماهى للمنفعلتين .

فأما التى للفاعلتين فمنها ما ينسب إلى الحر . ومنها ما ينسب إلى البرد ، ومنها ما ينسب إليهما جميعاً .

فالمنسوب إلى الحر مثل النضج ، والطبخ والشي ، والتبخير والتدخين ، والإشعال والإذابة والعقد .

والمنسوب إلى البرد مثل التفجيج ، ومنع الطبخ ، ومنع الشي ، ومنع التبخير والتدخين ، ومنع الإشعال ، ومنع الذوبان الذي هو الإجماد ، ومنع الانعقاد ، وهو الخل والتكرج.

وأما الأمر المشترك بينهما فمثل التعفين ، ومثل تجميد كثير من الأجسام ، كالحديد والقرن . فإن كل واحد منهما يجمد بالحر والبرد ، ومثل العقد والتخثير .

10

<sup>(</sup>١) م ، ط ، د : الفصل الحامس (٢) في النسخ الأخرى ما عدا سا «فصل في ١/سا : - فصل في

 <sup>(</sup>٣) سا: الانفعال (٥) ط: إن لهذا //م: وإنفعالا (٦) د، ب للفاعلين . . للمنفعلين

<sup>(</sup>٧) سا : وأما م ، سا : للفاعلين // سا : ومنهما (٩) م : الاشتغال (١٠) م : \_ والمقد

<sup>(</sup>١١) م ، ط: منع الشيء // د: التبخر // ط: ومنع التدخين (١٢) ط: الاشتمال // ب: والإذابة (١٤) سا ، د: تجسيد (١٥) م: محمل بالحر // د: والتحصر .

وأما الأمور المنسوبة إلى الكيفيتين المنفعلتين فهى انفعالات لاغير. فمنها ماهى بإزاء هذه الأفعال الصادرة من الكيفيتين الفاعلتين ، مثل قبول النضج ، وقبول الطبخ ، ومثل الانقلاء والانشواء ، والتبخر والتدخن ، والاشتعال ، والذوبان ، والانعقاد.

ومنها ما ليس بإزاء هذه الأفعال . فمن ذلك ما بقياس إحدى الكيفيتين إلى الأخرى . أما لليابس فمثل الابتلال والنشف والانتقاع والميعان ؛ وللرطب مثل الجفوف والإجابة إلى النشف . وما ليس بقياس أحدها إلى الآخر ؛ فمن ذلك ما هو للرطب وحده . ومنه ما هو لليابس وحده ، ومنه ما هو للمركب منهما .

فأما الذي للرطب وحده فمثل الانحصار ، وسرعة الاتصال والانخراق .

والذى لليابس فمثل الانكسار والانرضاض والتفتت والانشقاق وامتناع الاتصال معلم ، أو الالتصاق بغيره . والذى للمختلط فمثل الانشداخ والانطراق والانعجان والانمصار والتلبد والتلزج والامتداد والترقق .

فهذه هي الأفعال والانفعالات التي تصدر عن بساطة هذه الكيفيات وتركبها صدورا أوليا . فماكان من هذه الأحوال بفعل وانفعال مشترك جمنا القول فيه في باب واحد ، وماكان من هذه الأحوال مشتركا بين الفاعلة والمنفعلة فسبيلنا أن لا نكرره في باب المنفعلة .

<sup>(</sup>۱) د : انفمالان (۲) م : الفاعلتين + من (۳) ط : والتدخين . (٤) سا : هذه الانفمالات (۲،٤) سقط في م ﴿ فَن ذَلِكُ مَا بِقِياسَ إِحْدَى الْكَيْفِيتِينَ إِلَى الْأَخْرَى ﴾ إلى قوله ﴿ وما لِيس بِقِياسِ أَحْدَمَا إِلَى الْآخِرِ ﴾ (٤) ط : لقياس (٢٠٠١) سقط في م : ﴿ وامتناع الاتصال بمثله أو الالتصاق بغيره ، والذي للمختلط فمثل الانشداخ ﴾ (١٠) ط : والالتصاق (١١) د : والترفق(٢١) م : حمى // م : الذي تصدر // د : هذه الكيفيات + وتركها هذه الكيفيات // م : وتركيها (١٤) ط : مشتركة // سا : فكرر .

#### الفصل السادك

#### فصل فى النضج والنهوة والاحتراق

فنقول إن النضج إحالة من الحرارة للجسم ذى الرطوبة إلى موافقة الغاية المقصودة. وهذا على أصناف: منه نضج نوع الشيء ، ومنه نضج الغذاء ، ومنه نضج الفضل. وقد يقال لما كان بالصناعة أيضاً نضج.

فأما نضج نوع الشيء فمثل نضج الثمرة . والفاعل لهذا النضج موجود فى جوهر النضيج ، ويحيل رطوبته إلى قوام موافق (للغاية المقصودة فى كونه . وإنما يتم)، فيا يولد المثل ، أن يصير بحيث يولد المثل .

وأما نضج الغذاء فليس هو على سبيل النضج الذى لنوع الشيء . وذلك لأن نضج الغذاء يفسد جوهر الغذاء ، ويحيله إلى مشاكلة طبيعة المتغذى . وفاعل هذا النضج ليس موجوداً فى جوهر ما ينضج ؛ بل فى جوهر ما يستحيل إليه . لكنه مع ذلك إحالة من الحرارة للرطوبة إلى موافقة الغابة المقصودة التي هى إفادة بدل ما يتحلل . والاسم الخاص بهذا النضج هو الهضم .

وأما نضج الفضل من حيث هو فضل ، أعنى من حيث لا ينتفع به فى أن يغذو فهو

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: الفصل السادس (۲) سا، ب، بخ: « فصل ف » (۳) سا: والإحراق والعفونة ، وفي « د » : والاحتراق والعفونة (٤) سقطت « ذي » من ط // د: المقصود (٥) م: منه نوع الذيء//م: الفصل (٦) سا، ط، د: أيضا نضجا (٧) ب: وأما نضج//م: موجودة (٨) د: الغاية المقصود (٨، ٩) م، ط: تولد (٩) ب: لمثل (الأولى) (١٠) م: ضخ (الثانبة). (٣١) د: المقصود // د: بل ما يتحلل (١٥) م: من حيث هي

مفارق للنوعين الأولين. فإن هذا النضج إحالة للرطوبة إلى قوام ومزاج يسهل به دفعها، إما بتغليظ قوامه، إن كان المانع عن دفعه شدة سيلانهورقته ، وإما بترقيقه، إن كان المانع عن دفعه شدة غلظه ، وإما بتقطيعه وبتفشيشه، إن كان المانع عن الدفع شدة لزوجته.

كن هذا النضج، مع ذلك، إحالة من الحرارة للرطوبة إلى موافقة الغاية القصودة.

وكذلك النضج الصناعى ، وهو بالطبخ أو التطحين أو القلى ، أو غير ذلك ما نذكره. ويعارض هذا النضج أمران: أحدها كالعدم، وهو النهوة والفجاجة ، والثانى كالضد ، وهو العفونة .

فأما النهوة فأن تبق الرطوبة غبر مبلوع بها الغاية المقصودة ، مع أنها لا تكون قد استحالت إلى كيفية منافية للغاية المقصودة ، مثل أن تبقى الثمرة نية ، أو يبقى الغذاء بحالة لا يستحيل إلى مشاكلة المفتذى ، ولا أيضاً يتغير ، أو يبقى الخلط بحاله لا يستحيل إلى موافقة الاندفاع ، ولا أيضاً يفسد فسادا آخر . فإن استحالت الرطوبة هيئة رديئة ، تزيل صلوحها للانتفاع بها في الغاية المقصودة ، فذلك هو العفونة .

والنهوة يفعلها بالعرض مانع فعـل الحر ، ومانع فعل الحر هو البرودة. وأما العفونة فتفعلها.

أما فيم سبيله أن ينضج على القسم الأول لضعف الحرارة الغريزية ، وقوة الحرارة الغريزية ، وقوة الحرارة الغريزية لوكانت قوية لكانت تحسن إحالة الرطوبة أوحفظهما . ولو لم تكن حرارة غريبة لماكان هذا يستحيل إلى كيفية حارة ردية ، بل يبتى فجا ،

<sup>(</sup>۱) م ، سا : إحالة الرطوبة // سا : إلى إقامة (۲) م : بتفليظ قوام // ط : من دفعه // د : بترفيقه (۳) ط : من دفعه // سا ، ط : تشقيقه ، وفى ، ب ، د : تقشيفه . // سا : الرفع (۵) م : وهو الطبخ والتطحين // ط : أو الغلى (۸) م ، ط : يبق // د ، م : تبق العفونة غير بلوغ . (۹) سا : إلى هيئة// م ، ط : يبق (الأولى) (۱۰) سقط فى سا : لا يستحيل إلى مشاكلة المفتذى ولا أيضا يتغير أو يبق الخلط بحاله (۱۱) د : إلى هيئة (۱۲) م ، ط : يزيل ، وفى د : تذيل // د : لا نتفاع // د : المقسورة (۱۳) د : ومانع فعل الجوهر // سا ، ط ، د : هو البرد (۱۶) م ، ط : فيفعلها (۱۰) م : وأما // ط ، ب : فيضعف ، وفى سا ، د : فضعف (۱۲) سقط من د : « لو كانت قوية لكانت تحسن » // م : لكان يحسن // ب : وحفظها (۱۲) م : أو لم يكن

ولهذا ما يكون الميت أسرع إلى التعفن بالحرارة الغريبة من الحى بكثير ، والساكن من المتحرك ، واللحم البنى من المطبوخ ، وأبرد الجنسين من أسخنهما ؛ فإن السخين الحار لا يقبل من العفونة ما يقبله مضاده ؛ مثل ماء البحر ومياه الحامات فإنها أقل عفونة من مياه الآجام . وجميع ذلك إنما يصير أسرع تعفنا لأن حرارته الغريزية تبطل ، وقد يبطىء التعفن إذا لم تكن حرارة غريبة ، وإن بطلت الحرارة الغريزية ، لأن عدم الحرارة الغريزية لا يكنى فى ذلك . وإذا أردنا أن تحفظ العصير من أن يعفن وينتن فإنا نجعل فيه الخردل أو قناء الكبر ، فإن ذلك يورثه تسخينا غريزيا ، أويقوى حرارته الغريزية ، فيقاوم بها الحار الفاعل فيه .

فكأن الرطوبة الغريزية تتداول تدبيرها حرارة غريزية وحرارة غريبة ، وتكون اليد للغالب منهما . فإن استولت عليه الحرارة الغريزية وجهت التدبير إلى الجهة الموافقة ، للغاية المقصودة ، وإن استولت عليه الحرارة الغريبة انصرف التدبير عن الجهة الموافقة ، بل صارت الرطوبة ذات كيفية غريبة غير ملائمة للنوع ، ولأنها ليست موجودة فى شىء آخر حتى تصير ملائمة له ، وتكون تلك الحراره حرارة منافية للوجود ، كما الغذاء إذا انهضم عن حرارة غرببة لشىء آخر ، فإنها تبقى معطلة عن موافقة الوجود .

ومنتهى العفونة التنتين . فللعفونة فى الكائنات عن الرطوبة ، طريق مضادة لطريق الكون . والعفونة لطريق الكون يصرف الرطوبة ، على المصلحة على الكون . والعفونة تصرفها ، على المفسدة ، إلى البوار . والبرد يعين على العفونة ، بما يضعف من الحرارة

 <sup>(</sup>۱) ط : إلى العفونة ، وفي د : إلى التعفين (۲) م : التي (۳) سا ، د :
 لا يقبل العفونة // سا : يقبل مضاده// ط : مضادة // ب ، د : مياه الحمات

<sup>(</sup>٤) د : الأرحام // ط : لأن الحرارة //ط : يبطل (٥) م ، ط : يكن // د : لاعدم (٧) سا، د:وينش بدلامن «ويننن/ط:ماءالكبر/د:قناءالكبر (٨) د:فيقاوم به //ط:فهه

<sup>(</sup>۱) م، ط: يتداول (۱، ۱) م، ط: ويكون البد، وف د: ولكن البد. (۱۰) م: الجلة الموافقة (۱۱)ب: استولت عليها (۱۲) سا، د: ملامة النوع //م: في أي شيء // سا: ملائما الموافقة (۱۱)ب: استولت عليها (۱۲) سا، د: ملامة النوع //م: في أي شيء // سا: ملائما (۱۳)ط، د: يصير //ط، م: ويكون// م، سا: حرارته//م: منافية للوجود (۱۰)م: اليس// المغذاء، وفي النسخ الأخرى: فالعفونة //ط: لها طريق (۱۲)م: البراد // ط: عن الحرارة ط: فللمفونة وفي النسخ الأخرى: فالعفونة//ط: لها طريق (۱۲)م: البراد // ط: عن الحرارة

الغريزية أولاً ، وبما يحقن من الغريبة ثانياً ، وهذا هو العفونة .

وربما استعد الشيء بالعفونة لقبول صورة أخرى ، فيتولد منه شيء آخر : نبات أو حيوان . وهذه الحرارة الغريبة إن كانت قوية ، بحيث تسرع في تحليل الرطوبة المذكورة ، لم تكن عفونة ، بل احراق أو تجفيف . وإنما تكون العفونة إذا بقيت الرطوبة مدة تستحيل عن الموافقة وهي رطوبة .

فقد عرف من هذا القول حال النضج النافع في لكيل الصورة النوعية . وأماالنضج الثانى والثالث فإن السبب فيهما حرارة غريبة أيضاً لكنها غريزية للشي والذي لأجله ماينضج النضج المذكور . فإذا فعلت هذه الحرارة فعلها ، وبلغت به الغاية المقصودة فقد نضج ، وإن قصرت وعاوقها بردكانت فجاجة ، وإن استولت عليها حرارة غريبة أخرى أفسدت على الغريزية فعلها ، وقهرت الحرارة التي في الغذاء ، فزال الغذاء عن طبيعته ، ولم يستحل إلى طبيعة البدن، وصار معطلا لا ينتفع به . وذلك هو العفونة . وكذلك الخلط إذا لم يبق مجاله ، ولم يستحل إلى النضج ، بتى عفنا. لكن الخلط العفن قد يلحقه النضج ، فيجعله بحيث يندفع ، الأن غاية هذا النضج هي هذا .

فالنضج مادته جسم رطب ليس بيابس صلب ، ولا أيضا بنحيف لا يحفظ الرطوبة التي له كالخشب . والفاعل فيه حرارة غريزية ، وصورته تكيف الرطوبة بكيفية موافقة لغرض الطبيعة عروغاينه تنمة نشء الأشخاص الجزئية

والنهوة مادتها جسم رطب ، وفاعلها برد أو عدم حر ، وصورتها بقاء الرطوبة

<sup>(</sup>۱) د : العفون (۲) م : فيتولد، وفي ط : فليتولد. وفي سا، ب : فيولد (۳) م : يسرع ، وفي د :
أسرع // د : محلل (٤) م ، ط : يكن ، وفي ط : يكن عفونته // م : احتراق // ط ، م ، د : وتجفيف
// م : إنما يتكون العفونة وفي د : إنما تسكون وفي ط : ولا عايكون (٥) ط : يستحيل (٧) م : فيها
(٨) د : أو بلغت (٩) م : كان (١١) م ، د : تستحيل (١٠) سقط في ﴿ سا » من قوله ﴿ إذا لم يبق
اله الله قوله ﴿ السكن الخلط » (١٢) د : لجمله (١٣) د : بحيث يدفع // م ، ط : هو // ط :
هذا + الاندفاع (١٤) م : جسم لطيف ، وفي ط : سخيف // ط : ولا بحفظ (١٥) ط : يكيف

غير مسلوك بها إلى الغاية الطبيعية . فصورتها عدم النضج ، وغاينها الغاية العرضية التي تسبى الباطل ، وقد بينا حكمه .

والتكرج يشاكل من وجه ، العفونة ، إلا أن التكرج يبتدئ من حرارة عفنية في الشيء تفعل تبخرا فيه لا يبلغ إلى أن ينفصل عنه بالتمام ؛ بل يحبسه البرد على وجه الشيء وظاهره ، فيداخل جرمه أو ما يغشي جرمه . ويحدث منه لون أبيض من اختلاط الهوائية بنلك الرطوبة ، كما يعرض للتبريد ، ويبقى على وجهه . فإن لم تكن هناك حرارة ألبتة لم يكن تكرج ، وإن كانت الحرارة أقوى كانت عفونة ؛ وإن كانت أشد من ذلك كان تجفيف وإحراق .

<sup>(</sup>١) م : \_ الطبيعية // فى م ، ب ، سا : سقطت « النضج » //بخ : الغاية المقصودة(الأولى) (٢) ط:يسمى. (٣) م:عتيبة. وفى ط : عفيفة//ط،:ميغمل//م: تبخيراً (٥) فىد زيادة واضطراب هو: وظاهرة الثىء وظاهره // م:فتداخل //د:افير أبيض (٦) م : المتبرد // سقطت نكس فى م وفى ط : يكن (٧) سا : وإن كان // ط : عفونته (٨) سا : كانت (الثانية)//د : تجفيفا وإحراقا

#### الفصل السابع

#### فصل فی

# الطبخ والشى والقلى ، والتبخير ، والتدخين ، والتصميد والذوب والتليين والاشتمال ، والتجمير والتفحم وما يقبل ذلك وما لا يقبله

وأما الطبخ فالفاعل القريب له حرارة رطبة تسخن وتخلخل المطبوخ بما هو حار، ولذلك تحلل من جوهره ورطوبته شيئا، ولكنها ترطبه بما هو رطب أكثر مما يحلل منه . ومع ذلك فإن رطوبته الطبيعية تتحلل من ظاهره أكثر من تحللها من باطنه . ويقبل الرطوبة الغريبة أيضا من ظاهره أكثر من قبوله إياها من باطنه . ومادته جوهر فيه رطوبة . فإن اليابس المحض لا ينطبخ إلا باشتراك الاسم . فإنه قد يقال للذهب وما أشبهه ، قد انطبخ ، وذلك إذا نفت الحرارة النارية ما فيه من الجوهر الغريب ، وخلصته نقيا .

وأما الشي فالفاعل القريب له حرارة خارجة يابسة . ولذلك يأخذ من رطوبة

<sup>(</sup>۱) م: الفصل التاسع // ط، د: الفصل السابع (۲) سا، ب، بخ: فصل فی (۳) د: الشيء // م: والتصد (٤) د: والإشعال // م: والتخبر // م: والتفجر // سا: والتخبر، وفي ط: التفجيم // ب: وما لايقبل (٦) ب، م: رطوبة يسخف/ /م: بما هي حرارة (٧) د: وكذلك // م: يحلل // د: ومن رطوبته // ط: ولكنه بربطته، وفي ب: لكن يرطبه // م: ما هي رطبة // ط: يحلل منه (٨) م، ط: يتحلل // سا: ظاهرها (١١) ط: وما أشبه // م: نفت (١٢) م: وخلصه (١٣) م، د: الشيء د: له + فيه // سا: وكذلك // سا: رطوبته

ظاهر المشوى بالتحليل أكثر مما يأخذ من رطوبة باطنه ، فيكون باطنه أرطب من ظاهره وبخلاف المنطبخ ، وتكون الرطوبة الموجودة فى المشوى رطوبة جوهرية ، وقد لطفت وأذيبت فى المطبوخ . فقد تكون رطوبته ممتزجة من الشىء الطبيعى ومن الغريب .

والشى أصناف، فمنه ما تكون الحرارة الملاقية هواء ناريا، ويسمى مشويا على الاطلاق، ومنه ما تكون الحرارة الملاقية حرارة أرضية. فإن كان مستقره نفس النار الجمرى سمى تكبيبا، وإن كان مستقره جسما آخر أرضيا تسخن من نار خارجة منه، ثم سخن ذلك الجسم، سمى قليا.

وقد يكون منه ما يشبه الشي من جهة ، والطبخ من جهة ، وهو الذي يكون التأثير فيه بحرارة لزجة دهنية ، وهذا يسمى تطحينا . فلأن هذه الحرارة رطبة فهذا التأثير . وقد يشبه الطبخ ، ولأنها لزجة لا تنفذ في جوهر الشيء نفوذا يخلخله ويلينه ، بل يجمعه ويحصر رطوبته في باطنه بتشديد اللزوجة فهذا التأثير يشبه الشي .

وقد يقال للهضم والنضج طبخ أيضا باشتراك الاسم .

وأما النبخير فهو تحريك الأجزاء الرطبة متحللة من شيء رطب إلى فوق، بما يفاد من مبدأ ذلك بالتسخين .

والتدخين هو كذلك للأجزاء الغالب فيها اليابس. فمادة التبخير مائية ومادة التدخين أرضية . والبخار ماء متحلل والدخان أرض متحلة . وكل ذلك من حرارة مصعدة ، فالجسم الرطب ، كالماء ، لا يدخن ، والجسم اليابس ، كالأرض ، لا يبخر .

10

<sup>(</sup>۱) م: المنشوى ، وفي د: « المشتوى » سقط في نسخة م من قوله « بالتحليل أكثر من ألم المنطول المنطقة عند المنطقة عند المنطقة عند المنطقة المنطقة

 <sup>(</sup>٦) م: مستقره، مستقرها فى كل من سا، ب، ط، د // م: فنسخن // سا: يتسخن
 (٩) من ( الأولى ) مكررة فى نسخة د (١٠) م: ذهبية // ط: تطبيخا // م، ب: سقطت:
 « قد » (١١) سا: ينفذ // م: تلينه

<sup>(</sup>١٢) ط. د : الشيء (١٦) سا : وهو كذلك (١٧) م : نتحلل (١٨) ط. لا نتسخر

وقد يكون جسم مركب من رطب ويابس يبخر ولا يدخن . وذلك إذا كانت الرطوبة فيه غير شديدة الامتزاج باليابس ، وكان اليابس عاصيالا يتصعد ، كن يعجن الطلق والحديد ، ويخمره بالماء ، ثم يقطره ، فإنه لا يقطر منه إلا الماء ، اللهم إلا أن يتولى في ذلك الباب حيل . ولا يجوز أن يكون جسم ممتزج هذا الامتزاج ويدخن ولا يبخر ، وذلك لأن الرطوبة أطوع لتصعيد الحرارة من اليبوسة . وكل ما يتصعد ويتبخر و بتدخن فأول ما يتصعد منه بخار ساذج لا محالة ، أو شيء الغالب فيه المائية ثم يصعد غير ذلك . فإن كانت فيه دهنية صعدت الدهنية بعد المائية . وإن كان جوهر اليبوسة فيه بما يقبل التصعد صعد حينتذ الدخان . وذلك لأن الرطوبة أطوع ، ثم المختلط من رطوبة ويبوسة كالدهنية اللزجة ، ثم شيء آخر . فإنه ، وإن كانت مادة التبخير والتدخن ما قلنا فليس كالدهنية اللزجة ، ثم شيء آخر . فإنه ، وإن كانت مادة التبخير والتدخم ما قلنا فليس إذا امتزجا فر يما امتزجا امتزاجا شديدا ، حتى تعسر مفارقة أحدهما الآخر ، وانفصاله عنه .

وربماكان الامتزاج أسلس من ذلك . فإن كان المزاج سلسا أمكن أن ينفصل بمض الأجزاء أن يفارق بعض الأجزاء أن يفارق بعضا .

فإن كان الرطب جامداً فربما أثر فيه الحرحتى بذوب ؛ وربما لم يؤثر أثراً بذوب به ولكن يلين كالحديد . وربما لم يؤثر ، إذابة ولا تلييناً ، كالطلق والياقوت . ويحوز أن يكون جوهر الغالب فيه المائية ، وقد جمد جوداً لا يؤثر فيه النار كالياقوت . وكل

<sup>(</sup>۱) سقط من د : « وقد یکون جسم مرکب من رطب ویابس یبخر » // طد : یتبخر // فی بخ : ینعتد ، وفی م ، یصعد ، وفی طه ، سا ، ب : یتصعد (۳) م : بالحدید

 <sup>(</sup>٣) م: إلا بالماء // د: يقولوا (٤) د: ولا يجدر // ط: يتبخر (٦) ب: عن ذلك

<sup>(</sup>۷) سا ، د:فإن كان:(الثانية)// ط:الجوهر(۸) ط ، د:التصعيد // ط: من المختلط // م : كالذهبية (۹) سا ، ب،ط ، د:وإن كان // م ، سا:التبخر والتدخين (۱۰) د : متبخر أو مدخنا (۱۱)د:ــ امتزاجا//م، ط:يمسر (۱۶) سا،ط:أويتدخن//م : فان كان (۱۷) م : وقد يجوز

<sup>(</sup>۱۸) ب : وقد جمد

ماكان كذلك فهو رزين تفيل لشدة تلاحم أجزائه . وإذاكان من هذه الأجساد ما قد يتحلل منه شيء يسير بالتسخين من النار ، إلا أن جوهره لا يفسد ، فقد يعرض أن تفيده النار رزانة واجباع أجزاء يصغر به ، كالنحاس والفضة وغير ذلك . فإن هذه إذا عمل فيها النار كثيراً انفصل عنها شيء من جوهر الكباريت والزرانيخ والسك ، وازدادت ثقلا، وذلك لأن الذي ينفصل منها هوشيء هوائي ، والهوائية تجفف . وإذا زالت وبقيت الأرضية وحدها كان الشيء أثقل منه إذا كان مخلوطاً بهوائية وأصغر . فالجسم المبخر وحده هو الرطب، الصرف ، أو الذي لا تشتد ملازمة رطوبته يبوسته . فهو غير محكم تلازم الأجزاء .

والجسم المدخن هو اليابس المحض القابلة أجزاؤه للتلطيف أو المركب الذى النزم رطوبته ويبوسته ، إلا أن جملة تركيبه مخلخل غير محكم ، فتقبل أجزاؤه الانفصال ، وتمين رطوبته على تصعد يبوسته . فإن كثيراً من الأجسام التي لا تنصعد بالحرارة ، أو التي يعسر تصعيدها ، إذا اختلطت بالأجسام التي تنصعد خلطاً شديداً تصعدت .

فإن قوماً يرومون أن يصعدوا الحديد والزجاج والطلق وغير ذلك ، فلا يزالون يصغرون أجزاءه ، ويخلخلونها بالتربية في النوشادر المحلول . فحينئذ يوقدون عليه بقوة فيتصعد الجميع . وكثيراً ما لا يحتاج إلى أن يخلط به ما يصعد في نفسه ؛ بل يلطف وتصغر أجزاؤه تصغيراً مفرطاً ، فإنه حينئذ يقبل التصعيد مثل النحاس . فإنه مما يذوب ولا يصعد . فإذا زنجر زنجرة محكمة جداً بالغة صعد عن أدنى حرارة .

<sup>(</sup>۱) م: - أجزاء / /ط: اجزاؤه (٤) م: - النار (الأولى) (٣،٤) طه إذا عمل فيه النار (٤) م، سا : - كثيراً / /ط: السبك/ سا: الشك م: منه ، وفي ط: منها (٦) م: لكان الشيء // ب: - منه ط: وإذا // م: وأصغر // م: المتبخر (٧) م: والذي // م، ط: يشتد // م، د: ليبوسة (٨) ط: يلازم (٩) ب: المتدخن // ط، سا: القابل // م: التزمت (١٠) ط: رطوبته يبوسته (١١) م: ويعين (١١) م، سا. تصعيد // م، سا: يتصعد // ط: يتصيد (الثانية) (١٣) سا: قوما يرون // سا: فيصعد م // سا: وكثيرا ما يحتاج // ط: يتصيد (الثانية) (١٣) سا: قوما يرون // سا: فيصعد م // سا: وكثيرا ما يحتاج (١٦) م: تصغر ا// د: فإن حينئذ (١٧) ط: يتصعد + في نفسه // م: تصعد عن أدني (١٧) سا: تصعد سا: ثم يخلط

وكذلك كثير من الأجسام التى تنصعد بسهولة يجعل بحيث لا يتصعد ؛ إما بأن يغلب عليه مالا يصعد بمزاج قوى ، مثل النوشادر يحل ويحل الملح الحجرى ، ويخلطان خلطاً يغلب فيه الملح ، ثم يترك المخلوط مدة حتى يشتد امتزاجه ، ثم يعقد، فلا يدع الملح النوشادر أن يصعد ؛ لأنه ينوء به ويثقله ، وشدة الامتزاج لا تمكنه من الافتراق . لكن ذلك المجموع يذوب . فإن جعل النوشادر أغلب صعد ، واستصحب الملح .

كما إذا جمل الملح أغلب ثبت واستصحب النوشادر، وإما بأن تجمع أجزاؤه جميعاً مدمجاً، حتى يصغر الحجم، ويشتد الاجتماع، وتتلازم الأجزاء، فلا تتفرق، ولا تنصعد.

وقد يحاول قوم أن يجعلوا النوشادر وما يجرى مجراه بهذه الصفة .

وأما الإذابة فيحتاج الجوهر القابل لها إلى رطوبة تلازم اليبوسة . وإذا تحللت عن جمودها، وسالت، بقيت بعد التحلل والسيلان متلازمة . فإن لم تبق فهى متبخرة، وإن بقيت قليلا، ثم انفصلت، فهو مما يذوب ويتبخر معاً كالشمع.

وأما النليين بالنار كالحديد والزجاج، فيشبه أن لاتكون الرطوبة التى فيه بحيث تسيل بعد النحلل، وهذا قلًا يتبخر. والرطوبة فى الذائب أكثر منها فى المنلين. وجميع مايلين ولا يذوب، بل مالا يلين ولا يذوب فإنه إذا أفيد كيفية حادة دسمة منشىء نارى مشوتى به، أو يلقى عليه، سهل قبوله لفعل النار، فاستولت عليه النار، وحللت اليابس العاصى فيه، وخلخلت جوهره، حتى يسيل للتخلخل مثل الحديد والطلق والمار قيشينا والملح.

<sup>(</sup>٤) م ، ط: يمكنه (٥) د: ولكن // سا: جعلت // د: واستصحبه .

<sup>(</sup>٦) ط: یجمع (۷) سقط من م: ویشتد الاجنماع // م، ط: یتلازم // د: یتلاهم // م، ط: یتفرق(۸) م، د: تصعد (۱۰) م: إلى الرطوبة//م، ط: یلازم (۱۱) م، ط: یبق//م، ط، د: فهو متبخر (۱۱) فی جمیع النسخ: فهو (۱۳) ط: کا للحدبد//د: فیشبه آن تکون // ط: فیشبه الرطوبة (۱٤) ، ط: یسیل // م: قلما سخروا ، وفی سا: أول ما تبخر // وفی د: قل مایبخر الرطوبة (۱٤) سا: آکثر منه // ط: فیالتلیین (۱۵) فی ط «وجمیع ما یلین لایذوب» تأتی متأخرة بعد قوله: « بل ما لا یلین ولا یذوب » // فی م: « بتنمة » بدلا من « دسمة » // د: یشتوی (۱۷) م: یسیل التخلخل وفی د: للتحلل // م: ومثل الحدید

فإن جميع ذلك إذا شوى بالكبريت ، أو الزرنيخ أو النوشادر وزبد البحر ، أو الملح المتخذ بالقلى ، أو أشياء أخر من هذا الجنس ، ذاب .

وأما الجسم المشتعل فهو الذى ينفصل عنه بخار ليس من الرطوبة والبرودة ، بحيث لا يستحيل نارا ، بل هو رطب حار دهنى أو يابس لطيف . فإن كان يابسا كثيفا أو رطبا لا دهنية فيه لم يشتعل . وجميع البخار المنفصل عن الدهنيات ، وعن الأشربة الحارة المزاج ، والمياه البحرية ، يشتعل . وكل مشتعل فهو الذى من شأنه أن يتصعد عنه دخان قابل للاستحالة إلى النارية ، إشراقا وإضاءة وحرارة .

وأما المتجمر غير المشتعل فهو الذى تستحيل أجزاؤه إلى النارية إشراقا وإضاة وحميا، لكنه لا ينفصل عنه شيء، إما ليبوسته مثل الصخر والحجر، وإما لشدة رطوبته، حتى يكون ما يتحلل منه بخارا مائيا لطيفا لا يشتعل. واليابس منه يبقى في جوهره، فيحترق.

وأما المشتمل الغير المتجمر فهو الذى ليس من شأن أجزائه ، ما لم تتبخر ، أن تستحيل إلى النارية مثل الدهن ، فإنه لا يتجمر ألبتة ؛ بل يشتمل .

والمشتعل المتجمر هو الذي يجتمع فيه الأمران جميعا .

والفحم من جوهر أرضى قابل للاشتعال بطل تجمره قبل فناء ما فى جوهره من ١٥ المادة المستعدة للاشتعال .

والرماد هو بقية جوهر أرضى قد تفرق أجزاؤه ، لنصعد جميع ما في أجزائه من

<sup>(</sup>۱) م: والملح (۲) م: من القلى ، وفي سا: من الغلى // م: وأشياء //ب: أخرى // د: « الجسم » بدلا من «الجنس» (٤) م: ذهبي (٥) م: ذهبية // د: لم يشتغل // م: جميع // م: الذهبيات (٦) سا: الحار // ط: أو المياه // م: المجربة ، // م: تشتعل // سا، ب: فكل (٧) د: قابلا // م، ط، ب: إضاءه وإشراقا وحرارة (٨) سا، ب، ط: الغير // م، ط: يستحيل (٩) م، د: ليبوسة // د: الحجرة (١١) ط: ما يبق // م: ويحترق، وفي د: فبحرق يستحيل (٩) م: غير المتجمر (١٣) د: ولكنه يشتعل (١٤) د: هو الشيء الذي (١٥) م: بطل تخميره (١٧) ط: ليصعد

الدخان المتصمد. فإن كان جوهر الشيء مشتعلا كان رماداً ، وإن كان غير مشتمل، بل متحجراً فقط ، أو ذائبا ، سماه قوم كلسا .

وقد يتفق أن يكون شيء واحد قابلا للذوب والتدخن والاشتعال جميعا كالشمع . ومثل هذا الشيء لا يكون عسر الإذابة كما تدرى .

<sup>(</sup>٢) د : وذائبا //م : قوما (٣) سقط من م : ينفق ان // ط : والاشتمال مما

<sup>(</sup>٤) م ، ط: لما تدرى .

## الفصّ التامن فصل فى الحل والعقد

ينبغى أن يستقصى القول فى أمر الحل والعقد . فليس كل شىء ينحل عن إذابة الحر . فقد تنحل أشياء من البرد والرطوبة ، بل قد تنعقد أشياء من الحر . فإن الملح يعسر المحلاله بالنار ، وينحل بالماء والنداوة بالسهولة ، حتى يصير ماء من غير أن يكون داخله من جوهر الماء زيادة يعتد بها ، أويكون بحيث لو خلط مثلها بجسم يابس سيّله . والبيض ينعقد بالنارحتى يصلب بعد سيلانه ، وانحلاله . وكثير من الأشياء يعرض له أن لا ينعقد بالحر ، بل يختر . وكثير منها ما يعرض له ذلك من البرد كالزيت . وكثير من الأشياء يختر بها جيعاً ، كالعسل . وأما المنى فإنه يرق لا محالة بالبرد .

فنقول أولا: إن من شأن المائية أن تختر بالمخالطة ، وأن تجمد بالبرد ، وأن تنعقد أيضاً باليبوسة . فلذلك يصير الماء أرضاً ، لا بزيادة برد تلحقه . وإذا جمد البرد فربما كان ذلك بمشاركة من ضغط الحار أولا ، ومعونة منه حتى يحدث بخاراً حاراً ، ويتحلل فيتبعه الجمود .

وأيضاً فإن من شأن للمائية أن تتحلل وترق بالحر ، وذلك معلوم . ومن شأنها أن ١٥

1.

<sup>(</sup>۲) سا ، ب : فصل فی (٤) ب ، سا : نستقصی // ب : الحر + والبرد (٥) سا : \_ فقد // م ، ط : ينحل// ط ؛ من البرودة ، وفى م : البرود // م ، ط : ينحد // م ؛ يعز انحلاله ، وفى ط « يصبر » (٦) م : بسهولة // سا ؛ من داخله (٧) م : يقيد بها // د : « فها مطلمة » بدلا من « مثانها» وفي «م» : مثالها // د : والتبيض(٨) م : يعقد //سا : تنعقد (٩) سا : \_ ما // م : \_ الحنى (١١) م ، ط : يختر // م ، ط : ينعقد (١٢) ب : ولذلك // م ، ط : ينحل (١٢) م : أو يتحلل (١٥) م : فن شأن // م ، ط : يتحلل و يرق

تغثر بالمخالطة : إما بالحقيقة فبمخالطة الأرضية ، كما يحدث عنه الطين ، وإما بالحس فلمخالطة الهوائية ، كما يحدث عنه الزبد ، وذلك بكثرة ما يحدث من السطوح التى ينعكس عنها البصر ، فلا ينفذ نفوذه فى المشف . ومع ذلك ، فيكون الهواء لشدة اجتماعه في المحتقن إياه المنحنى عليه بثقله يعرض له من المقاومة ما يعرض له فى الزق المنفوخ فيه إذا دفع باليد وراء الزق .

ومن شأن الأرضية أن يشتد جفوفها بالحر . فيجب أن يكون بحيث يتندى ويسيل بالبرد، فيكون البرد من شأنه أن يجمد السيال ويلين ضده .

والحر من شأنه أن يدبج و يجفف اليابس وأن يرق ضده .

ومن شأن الهوائية والنارية ألا يجمد الماء في طباعهما من اللطف، وإن صارا بحيث المحدان فقد استحالاً عن جوهرها .

وأينما رطوبة حصلت فيها أرضية وهوائية لم تجمد بسبب الهوائية ، ولكنها تختر من الحر والبرد جميعاً . أما من الحر فبسبب ما فيها من الأرضية ، وأما من البرد فبسبب استحالة ما فيها من الهوائية إلى المائية . وهذا كالزيت .

واليبس من طباعه أن يحيل الضد إلى مشاكلته . فاليبس من شأنه أن يجمد .

وكذلك الرطوبة من شأنها أن تذيب ونحل. وهذا هو الحق.

والحرارة تعين كلا من اليبوسة والرطوبة على فعله فالرطب الحار أشد تحليلا لما يحل به . واليبوسة الحارة أشد عقداً لما يعقد بها .

<sup>(</sup>۱) م، ط: يختر // سا: وأما // م: بمخالطة // د: لما يحدث // د: - الطين // م: وإما بالحية . (۲) سا: فلمخالطته وفي ط: فبخالطه (۳) م: الشف (٤) م: يثقله // سا: في الرق، وفي « د » في الذق (٥) م: إذا وقع، وفي « ط » إذا رفع // د: الذق (٦) م: حقوقها // م، د: يبتدى ، (٧) م: - فيكون البرد // م، أو يلين (٦) سا: ترق (٩) م: طباعها (١١) سا: وأيما // م: يجمد (١٢) د: ومن البرد // من (الثانية) سقطت في د (١٥) ، ط: يذيب (١٦) م: عقد الماء // د: يمقد به

وأما العسل فيجعله الحر أولا أرق في قوامه . وذلك لما يتحلل من لطيفه ، فيكون هو أرق بالقياس إلى ماكان قبل أن مسه الحر . لكنه إن أصابه البرد لم يكن أولا أرق بالقياس إلى ماكان من قبل . وذلك لأن في هذه الحال يجمد أشد مماكان قبل . فالبرد يجمده لأن فيه رطوبة ، والحر يجمده لأن فيه يبوسة . فتغلب بالحر على ما علمت ، ويعينها تحلل ما يتحلل من الرطوبة .

وأما الزيت فعسيراً ما يجمد ، وذلك للزوجته ، ولما فيه من الهوائية ، وإن كان قد يختر لاستحالة هوائية إلى الضبابية . والطبخ لا يختره كثير تخثير ، لأنه لا يقدر على التفصيل بين رطوبته ويبوسته ، لأنه شديد الاختلاط جداً . ولذلك هو لزج . وإنما ينقص قدره لتبخر ما يتبخر عنه . لكن المتبخر يكون في صفة ما يبقى فيه من حيث إنه يتصعد ممتزجاً من الجوهرين ، لا ألطف كثيراً منه ، وذلك كما يتبخر الصاعد عن الماء ، ويترك الباقى بحاله . والزيت يعسر تصعيده لأنه لزج مشتعل .

وأما البيض فإن الحريعقده عن سيلانه ، ثم يحله بالتغرين لا بالتسيل. وإنما ينعقد البيض بالحرلان المنبث في جوهره يبوسة رققها النضج في الرطوبة. فإذا ما سخن استعانت اليبوسة بالحرارة ، على ما فد وقفت عليه ، فغلبت الرطوبة وعقدت.

ومادة الملح ماء عقده يبس أرضى خالطه بمعاونة حرارة . فلذلك ينحل بالبرد ، وحصوصاً إن كان مع الرطوبة . وقد ينحل أيضاً برطوبة حارة ، إن لم تكن الرطوبة لزجة . فإن اللزج لا يفعل رطوبته حلا ، ويزيد حرارته عقداً . وأغلب ما يحل الملح هو

<sup>(</sup>۱) م ، ط : فتجعله // م : الحرارة لا أرق ، وفي سا : الحر لا أرق // م : لطيفة . (۲) م : من قبل (۳) ب : كان قبل // ط : تجمد (٤) سقط من نسخة د : لأن فيه رطوبة والحر يجمده // د : فيغلب ، وفي م : فيئقلب (٥) م : وبعينها يتحلل // ط : الرطوبات (٦) م : للزوجية ، وفي د : للزوجيته // م : كما فيه // د : قد (٧) الضبابية مطموسة في م // د : تخثيره (٨) ط : رطوبة ويبوسة (٩،١٠) سقط في م من قوله : « قدره ليتبخر » في م // د : تخثيره (٨) ط : لتبخير // سا ، د : من الماء // د : وترك (١٢) م : مقد من (١٢) ط : لأن المذيب + المنبث// م : وقفها (١٣) د ، ط : فأما إذا ما سخن (١٦) م : من الماء // م ، ط : يكن الرطوبة

الرطوبة ، لأن انعقاد مادة رطوبته هو بسبب اليابس الأرضى الذى فيه ، ولو لم يكن هناك رطوبة انعقدت ، بل يبوسة أرضية ، لكان يعسر انحلالها بالرطوبة .

وأما البرد فيحله لإيهانه قوة اليبوسة التي فيه المستفادة من الحر الذي يسببه ماقدر البابس على عقد تلك الرطوبة المقتضية للسيلان في مثل حالها .

ومن الأشياء ما يجمد بالبردوينحل بالرطوبة كالدم فهومائى أرضى . فلمائيته يجمده البرد ، ولأرضيته تحله الرطوبة . والشظايا التى فى الدم تعين على إجماد الدم ليبسها . وإن كانت الشظايا قليلة أبطأ انعقاده . وأما المنى فإنما تخثره الريح المخالطة ،وهى الهوائية ، فإذا كسرها البرد وأحالها ، أو انفصل ، رق . والدم قد ينعقد ، لكنه إن كان رقيقاً جمد ولم يخثر كالماء . وإن كان غليظاً خثر أولا ، لاختلاف جمود أجزائه ، والجبنية هى علة انعقاد اللبن لأرضيتها وتجفيفها . وكل لبن قليل الجبنية فهو لا ينعقد . وكذلك إذا نزع جبنه لم ينعقد .

والدم أيضا فارن ثقله والليفية التى فيه سبب من أسباب انعقاده . فارن قل ثقله وليفه ، كمم بعض الحيوان ، أو الدم الغير النضج المائى من كل حيوان ، إذا نزع عنه ليفه ، لم يجمد .

وكل ما ينحل بالحر فهو الذى جمد بالبرد، والغالب عليه الرطوبة وكل ما ينحل بالبرد فهو الذى جمد بالحر والغالب عليه اليبوسة . وقد يجتمع الحر والبرد على إجماد الشىء فيصعب حله ، وإذابته . وذلك الشىء هو الذى أعان الحار على جموده بما حلل من الرطوبة ، وبما غلب من سلطان اليبوسة ، وأعان البرد على جموده بكره على ما بقى

<sup>(</sup>۱) ب: انعقاده في مادة (۲) م: تعسر . (۳) د: فيجعله // م: لا نهاية (٤) سا: «على » مكررة // م: سقطت للسيلان ، ووضع بدلا منها « ذلك لأن » (٥) ب: فللماثية (٥، ٣) م: يجمد بالبرد (٦) م، ط: يحله الرطوبة // م: جماد الدم (٧) م: وهو (٨) ب: وانفصل ، وفي ط، د: وانفصل عنه (١٠) م: فإنه لا يتعقد (١٢) م: يستمد أسباب // سا: كيفه وثقله (١٣) سا: بعض الحيوانات // م: والدم غير // ط: النضيج (١٠ ، ١٦) ب: ما ينحل بالحر (١٦) ب: جمد بالبرد . وفي د: يجمد بالبرد ، وفي د: يجمد بالبرد ، وفي د: يجمد بالبرد والغالب عليه الرطوبة وكل ما ينحل بالحر والغالب عليه اليبوسة (١٧) سقط من «م»: عليه الرطوبة وكل ما ينحل بالحر وذلك الشيء » (١٨) م: وما غلب ، وفي ط: «وربما غلب»//م: يكسر ويملي فيصعب حله وإذابته وذلك الشيء » (١٨) م: وما غلب ، وفي ط: «وربما غلب»//م: يكسر ويملي

رطبا منه ، فيشاركان على إجماده . وهذا مثل الحديد ومثل الخزف . فإن كانت قد بقيت فيه رطوبة صالحة أمكن أن يذاب بالاحتيال ؛ وإلا فبالقسر. فإن الخزف أيضا يلين ويسيل في شدة الحر .

واعلم أن الحر إذا اشتد سلطانه خلخل المادة وستيل الرطوبة ، فأبطل معه إجماد اليابس الذي يستعين به ، وبما يحدث منه في تلك البيوسة أيضا من تخلخل.

والملح والخزف قد يذوب آخر الأمر . لكن الملح إذا أراد أن يذوب لم يكن ؛ لأن اليابس فيه قليل فى السكم ، كثير فى القوة . وكذلك حاله إذا انحل فى الماء . وأما أشياء أخرى فأولا لا تلين ونخثر ، ثم تذوب .

والرطوبات القابلة للخثورة منها أرضية كالعسل، ومنهاهوائية أرضية مثل الزيت. وكل مايختر بالبرد، وفيه هوائية ، فاينه يبيض أولا لجمود هوائينه وقربه من المائية. وكثير من الرطوبات إذا طبخت في النار ابيضت أيضا كالزيت. وذلك لتحلل الوسخ منه و تحلل، شيء من المائية والهوائية التي خالطته. وكثيرا ما تسود لما يخالطها وينحصر فيها من الدخان بسبب الاحتراق.

والمدوف فى الرطوبة منه ما ينحل ومنه ما يختلط. والذى ينحل فهو الذى لايرسب، وهو الذى يرجع إلى أجزاء صغار ليس فى قوتها أن تخرق جرم الرطوبة وتنفذ فيه كالملح والنوشادر. ومنه ما يرسب كالطين إذا حلل فى الماء. فإنه لا تفعل الرطوبة فى تحليله

<sup>(</sup>۱) م ، ب : فيشاركا ، وفي د : فيتشاركان / / م + ومثل الحديد .

<sup>(</sup>٤) سا: — وسيل الرطوبة (٨) ب: وأما الأشياء الأخرى // م، ط: لا يلين ويختر ثم يذوب. (٩) م: للخثور (١٠) ب، د: بجمود (١١) م: ويحلل (الثانية) (١٢) م، ط: يسود (١٤) ط: والمذوب في الرطوبة. والمدوف هو ما يذاب في الماء من مسك وغيره. القاموس المحيط. (١٥) م، ب: يرجع إلى آخر // م: يحترق // م، ط: ينفذ (١٦) ط: في تحلله

ما تفعل فى تحليل الملح ، لأن مسام الملح كثيرة ومستقيمة ، وأجزاءه لطيفة . وليس كذلك حال الخزف ، ولا تنفذ فيها الرطوبة نفوذا مفرقا .

ومن أراد أن يمزج أشياء مختلفة مزاجا يشند تلازمه فهو بحنال في حل تلك الأشياء ثم جمعها، ثم عقدها . لكن أكثر ما يفعل به ذلك يبطل خاصيته . وكثير منها يبقى خاصيته كالملح والسكر .

والرطوبة ، إذا كانت مغلوبة ، جمدت بأدنى برد ، وانحلت بحرارة شديدة . فإن كانت غالبة فبالضد . فلذلك ما كان الرصاص يسهل ذوبه ، ويبطىء جموده ، والحديد بالعكس .

<sup>(</sup>١) م، ط: يفعل (٢) سا، د: ولا ينفذ فيه (٤) ط: تم يعقدها // م: ذلك به // سا: وكثيرا // ط: ما يبق (٥) م: والفكر (٦) م: «والرمادية» بدلا من «والرطوبة». (٧) م: وإن كانت // م: دونه بدلا من ذوبه // م: ويبطل جموده .

# الفصل الت اسع فصل في

#### أصناف انفعالات الرطب واليابس

وأما الابتلال والانتقاع والنشف والميعان فلنتكلم فيها ، فنقول .

إن من الأجسام ما يبتل ، ومنها مالا يبتل . أما الذي يبتل فهو الذي إذا ماسه جسم مائي لزمه منه رطوبة غريبة ؛ والذي لا يبتل فهو الذي إذا ماسه ذلك لم يعرض له هذا العرض . وذلك إما لشدة صقالته ، وإما لشدة دهنيته . على أن الدهنية تفعل ذلك بما يحدث هناك من الصقالة . فإن الصقيل ، لاستواء سطحه ، تزلق عنه الرطوبة إلى جهة تميل إليها (بالتمام) وأما غير الصقيل فتلزم الرطوبة ما فيه من المسام ، ثم يتصل ذلك اللزوم ، فيحصل منه شيء كثير على وجهه .

وأما الانتقاع فأن يغوص الرطب فى جوهره، فيحدث فيه لينا، مع تماسك. فإنه إن لم يحدث فيه لينا لم يقل منتقع مبتل. وليس كل مبتل منتقعا. وكل منتقع مبتل. وليس كل مبتل منتقعا.

والأجسام الرطبة إما رطبة برطوبة هى لها فى أنفسها ، مثل الغصن الناضر ، وإما رطبة رطبة رطوبة غريبة .وتلك إما لازمة لسطح الجسم ،كالحب المبلول ، وإما غائصة فى عمقه ، كالجسم المنقوع فى الماء .

<sup>(</sup>۱) م: الفصل الثامن (۲) سا ۽ ب: فصل في (٥) د: ما ببتل منه ومنه ما لا ببتل // ب: جسم + هو (٦) م: لزمنه (٧) ب: « وإما لشدة » مكررة// ط: يفعل (٨) م، ط: يزلق (٩) م، ط: فيلزم // م: يحصل (١١) ط: أما // د: \_ في جوهره (١٢) م، سا: نقل //سا: مننقما (الأولى)// م: أيضا (١٣) سا، د. بمنتقع (١٤) سا: رطبة (١٦) د: المنتقع

وإذا نفذت الرطوبة فى العمق ، ولم يحدث العارض المذكور ، كما فى حال النشف الذى لا يبلغ الترطيب البالغ ، فلا يسمى نقيعا .

والنشف يحدث لدخول الرطوبة المائية إثر ما ينفش من مسام الجسم اليابس من الأجزاء الهوائية المحصورة فيه المحتبسة في مجاريه بالقسر لضرورة الخلاء . فإذا وجدت ما ينفذ ، ويقوم مقامها ، أمكنها أن تتحلل بالطبع الذي يقتضي مفارقتها له . فإن انحصار الهوائية في الأرضية وفي المائية انحصار قسرى . فإذا تحلل وانفصل وجرى الماء في مجاريه فريما عرض لما يجرى في المسام ، وخالط الجسم ، أن ينعقد من اليبوسة للمخالطة لمثل السبب الذي ينعقد له الملح ، وما يجرى مجراه . فيعرض له ما يعرض في الجص إذا خلط به الماء \_ وكذلك في النورة وغيره . وريما لم يعرض .

وكثير مما ينشف يعرض له أن يجف فى الحال. وذلك لأن الرطوبة إذا كانت قليلة ، وانجذبت بالقوة إلى باطن لم يجب أن تحتبس على الظاهر إذا لم تجد الهواء الآخر الماس للرطوبة يتبعها منجذبا عن انجذابها من الهواء المنفصل. ويكونجذب الهواء الآخر للمقسور أشد من ممانعة الهواء الذى فى موضعه الطبيعي ، لأن المقسور المحبوس المضيق ذو ميل بالفعل.

والذى فى موضعه الطبيعى لا ميل له بالفعل ، إلا إذا تحرك وزال عن موضعه . و إنما ينفعل من الهواء الحادث فيا نحن فيه من الهواء ما هو ساكن فى موضعه لا ميل له . وإذا تحرك غلب ميله الطبيعى أيضا ، فلم يكن ميل الساكن الذى لم ينزعج من ذاته ميلا طبيعيا .

<sup>(</sup>۱) م: تقدمت الرطوبة (۲) سا ، د: نقعا . (٥) م ، د: مقامه // م ، ط: يتحلل (٧) سقط في م: من قوله «فريما عرض لما جرى» إلى قوله : وما يجرى، وفي ط ، د . يجرى بدلا من جرى ، (٨) د : سقط « الملح وما يجرى »، وفي ط ، د : بجاريها بدلا من بجاريه (٩) د : فيره (١٠) سا: وكثيرها (١١) م ، ط: يحتبس/ / ط: إذ نجد ، وفي د : إذا انجذب (١٢) م: سقطت « المهاس للرطوبة » / ط : فيكون الهواء / / ب : الآخر (١٥) م : إلا أن (١٦) سا : مما هو (١٢) م : له ينزعج

وإذا كانت الرطوبة المنشوفة مائية رقيقة أسرع نفوذها. وكنيرا ما تكون سرعة الحركة سببا لتسخين الرطوبة ، حتى تتبخر وتتحلل. وإن لم تكن الرطوبة مائية ، بل كانت دهنية ، أبطأ نفوذها . ولا ينشف من الأجسام اليابسة إلا ذو مسام موجودة بالفعل لطيفة . وأما المصمت فلا ينشف ، وكذلك مسامه مملوءة من غير الهواء .

وقد بقى مما نحن نتكلم فيه الانحصار والاتصال والانخراق .

فالانحصار هو قبول الرطب وضعا يلزمه شكل مساو لشكل باطن ما يحويه . فإن كان مايحويه مشتملا على جميعه تشكل جميعه بشكله ؛ وإن كان أعظم منه ، فإن كان الجسم الرطب مائيا ، وينقص من الحاوى سطحه الأعلى ، تشكل علوه بتقبيب . والسبب فى ذلك التقبيب أن ذلك السطح لا يلزمه شكل غريب . وإذا لم يلزمه كان له الشكل الذى عن طبعه هو الكرى .

والجسم الرطب إن كان مخلى عنه امتد فىوضعه نافذا ؛ وإن كان محصورا أو ممنوعا تشكل فى الحاصر والمانع بمثل شكله .

وأما الاتصال فهو أمر يخص الرطب ، وهو أن الرطب ، إذا لاق ما يماسه ، بطل السطح بينها بسهولة ، وصار مجموعها واحدا بالاتصال . واليابس لا يسهل ذلك فيه .

والرطوبات المختلفة إذا اجتمعت، فما كان منها مثل الماء والدهن، ظهر تميز السطوح فيها ، وما لم يكن كذلك ، بل كان مثل دهنين ، أو مثل شراب وخل و ماء ، لم يظهر . فيشبه أن تتحد في بعضها السطوح اتحادا ، وأن تجفى في بعضها عن الحس . وتحقيق الأمر في ذلك وتفصيله في كل شيء مما يصعب .

<sup>(</sup>۱) د : دقیقة // م ، ط:ما یکون (۲) سا ، د لتسخن // م ، ط : یتبخر و یتحلل // م ، ط :
یکن الرطوبة (۳) م : فلا (٤) م : ولذلك // م : مسامه مطموسة // م : غیر الماء (۲) م :
والانحصار (۷) م : \_ تشکل جیمه ، و فی ط : فتشکل ، و فی سا « تشکله » بدلا من «بشکله »
(۹) سا : \_له (۱۰) م ، طبیعته // (الأولى والثانیة ) // م ، سا : الکروی
(۱۱) م : \_ نافذا (۱۲) م ، ط : یشکل (۱۳) یماسه هکذا فی بخ ، و فی م،ط ، د : یجانسه
و فی سا : یشاکله (۱۷) م ، ط : یتحد // م : \_ فی بعضها

وأما الانخراق فهو خاصية الرطب، وهو سهولة انفصاله بمقدار جسم النافذ فيه، م مع النئامه عند زواله. وأنواع تفرق الاتصال هي الانخراق والانشقاق والانكسار، والانرضاض والنفتت.

فالانخراق يقال لما قلنا ، وقد يقال لما يكون من تفرق الاتصال للأجسام اللينة ، لا لحجم ينفذ فيها ؛ بل يجذب بعض أجزائها عن جهة بعض ، فينفصل .

وأما الانقطاع فهو انفعال بسبب فاصل بنفوذه ، يستمر مساويا لحجم النافذ فى جهة حركة نفوذه لا يفضل عليه . وإنما قلنا من جهة الحركة لأنه يجوز أن يفضل على الحجم من الجهة التى عنها الحركة .

وأما الانشقاق فهو تفرق اتصال عن سبب تفريقه في جهة حركة أكثر من الموضع الذي تأتيه قوة السبب أولا . وهذا على وجهين :

فيكون تارة بمداخلة جسم ذى حجم، فيزيد تفرق الاتصال فى الجهة التى إليها الحركة على حجمه.

والثانى أن لا يكون لأجل حجم نافذ ؛ بل لجذب يعرض للأجزاء بعضها لبعض . والسبب فى ذلك أن الجزءين المفصولين يكون بينهما جسم مستطيل ؛ ويكون الجزءان يابسين وإلى الصلابة ما هما . فإذا حمل عليهما بالتفريق لم يجب الأجزاء الطولية المحمول بالقوة عليها وحدها للتباعد ، مع بقاء الاتصال ، كأنها لا تنحنى ؛ بل هو ذا يجب أن يكون تباعدها مستتبعا لأجزاء كثيرة . وأكثر ما ينشق طولا لا ينقطع عرضا .

<sup>(</sup>۱) سا : خاصة م : إ وهو الرطيب// م : جسم النافذ (۷) م : أنواع يفرق // د : فهو (٥) سا : لجذب//م: من جهة (٦) م،ب:لسبب//ب:فاضل//م:بنفوذ ويستمر (٧) م:لايفصل (٩) م ، ط : يفرق // م : على جهة (١١) م : يزيد (١٣) م : \_ أن // ب ، ط : بجذب // د : « عن بعض » وفي « سا »: بعضا (١١) د : مستمر طويل وفي ب : جسم مستمر طويل . (١٥) د : وجدها // ط : ينحني // ط : ينجني // م : ما هنا // د : فإذ (١٦) د : وجدها // ط : ينحني // في جبع النسخ ما عدا د : هو ذا ، وفي د : هو ذى (١٧) في سا : طولا ينقطع وفي م : طولا يقطع ، وفي ط : طولا ينشق

ومن أنواع القطع الحرد والخرط والنقر والنشر والثقب والحفر، وغير ذلك ما لا نطيل الفصل بتحديده .

وأما الانكسار فهو انفصال الجسم الصلب بدفع دافع قوى من غير نفوذ حجمه إلى أجزاء كبار؛ والانرضاض كذلك إلى أجزاء صغار.

أما النفتت فكالآنرضاض ، إلا أنه مما ينهيأ رضه لقوة ضعيفة . والمنكسر والمنكسر والمنكسر والمنكسر والمنكسر منافذه أقل وأعظم . والمنرض منافذه أكثر وأصغر . وكلاهما منافذهما يتصل عند حدود محكمة يتماسك بها . والمتفتت منافذه كثيرة صغيرة ضعيفة النئام الحدود .

ونقول أيضا إن من الأجسام المركبة ما هى لينة ، ومنها ما هى صلبة . واللبن هو الذى يتطامن سطحه عن الدفع بسهولة ، ويمكن أن يبتى بعد مفارقته مدة طويلة أو قصيرة ، وبهذا يفارق السيال . فإن السيال لا يحفظ الحجم إلا زمانا يجب ضرورة بين كل حركتين مختلفتين ، وفى ذلك الزمان يكون ملاقيا لفاعل الحجم ، ولا يمكن أن يحفظ الحجم والشكل مع مفارقة الفاعل ألبتة .

والصلب هو الذي لا ينطامن سطحه إلا بيسر .

ثم إن أنواع اللبن تقبل أنحاء من التشكيل والوضع لا يقبلها أنواع الصلب . فمنه ما ينشدخ ، ومنه ما ينحنى . والمنشدخ أعم من المنطرق . وذلك لأن المنشدخ هو الذى تتحرك أجزاؤه إلى باطنه . فمنه ما يبقى على ما يعمل به من ذلك ، وهو المنطرق . ومنه ما لا يبقى ؛ بل يعود مثل الإسفنجة التى تعتصر فتعود .

<sup>(</sup>۱) د : والحرد (۲) م : يطيل // ب : بتعديده (۳) سا : تعدد حجمه ، وفي ط ، د : نفوذ حجم فيه (۵) م : \_ أما // سا : يتهيأ منه (٦) سا :الفتت//ب : والمنكسر // ط : « منافذة » (٩) د : فتقول (١٠) د : الرفع // سا : سهولة (١١) ب : لأن السيال ، وفي د : سقطت «فإن السيال»//م: من كل (١٢) م د : تلاقيا (١٣) ط: مفارقته (١٤) م . سا : يقسر (١٥) م ، ط : يقبل إيما // سا : لا يقبله (١٢) م : ينشر خ // ط : المنطرة (١٤) م : يعصر // في د : ومثل .

وبين المنعصر والمنطرق فرق ؛ لأن المنطرق متصل الأجزاء غير مشوب يجسم غريب. وإنما يتطامن جزء منه مجيبا للدافع ، لا بخروج شيء منه . والمنعصر ينطامن بخروج شيء منه ، ويخرج منه دائما ، إما مائية وإما هوائية . ثم يجوز أن يبقى على حاله ، ويجوز أن لا يبقى . فالمنطرق هو المندفع إلى عمقه بانبساط يعرض له في القطرين الآخرين ، قليلا قليلا ، وهو يحفظ ذلك في نفسه ، ويكون من غير انفصال شيء منه .

والمنعصر يخالفه فى كلا الشرطين أو أحدهما. والمنعصر الذى يبقى على الهيئة التى يفيدها العصر، إن كان يابسا يسمى متلبدا ، وإن كان رطبا يسمى منعجنا. ويقال انعجان أيضا لاندفاع الأجزاء اليابسة فيا يخالطها من الرطوبة المائية ليشتد بذلك تداخلها.

ويعرض لكل منطرق أن يترقق ، فيكون من حيث يندفع في عمقه منطرقا ، الله ومن حيث ينعصر في عمقه أو يزيد ، في قطريه الآخرين ، مترققا .

وأما المنحنى فهو الذى من شأنه أن يصير أحد جانبيه الطوليين أزيد، والآخر أنقص بزواله هن الاستقامة إلى غيرها . وذلك يكون للبن فيه مطاوع . ويكون ذلك لرطوبة فيه.

والتمدد هو حركة الجسم مزدادا فى طوله منتقصا فى قطريه الآخرين. وذلك الجسم إما لزج وإما لين جدا. والأولى أن يسمى هذا لدنا ، وهو الذى يقبل التمدد والعطف ، ولا يقبل الفصل بسرعة. وإنما يكون الحال كذلك في جميع ذلك ، لأنه يكون قد اشتد مزاج رطوبته ويبوسته ، حتى إن رطوبته لا تسيل ، بل تهاسك لشدة ما خالطها من اليبوسة.

<sup>(</sup>۱) م: والمتطرق (۷) د: عجيبا للدافع // م: لا يخرج (۳) د: + من بخروج شيء // م «ما ماهية» بدلا من «ماثية» // د: أو هوائية (٤) م: فالمتطرق/ م: إنبساط (٥) د: قليل (الثانية) // د: ويمكن من غير (٦) د: كل الشرطين (٧) د: أو يقال (٨) م: انمجنان ، وفي سا: انمجاف // ب: سقطت « أيضا» (٩) ك : متطرق // ط: متطرقا (١١) م: الطولين ، وفي د: «الطولين» مكررة. (١٢) د: بزوالته (١٣) م: الرطوبة فيه (١٦) سا، ب: \_ جدا // م: هذا الدنا (١٧) م: لأنه لا يكون (١٨) د، سا: امتزاج // م: يسيل // م، خ: بتماسك

ويبوسته لا تنفرك ، ولا تنفتت ؛ بل تهاسك لشدة ما جمعها من الرطوبة ؛ إذ الرطب يهاسك متقوما باليابس ، واليابس يهاسك مجتمعاً بالرطب .

فن المتمدد ما يلزم المادّ له بالالتصاق ، وهو اللزج ، ومنه مايلزمه بتعلقه به كالقير . وهذا الصنف لا يسمى لزجا ؛ بل لدنا . فإن اللزج ما يسهل تشكيله وحصره ، ويلزم جرمه ما يماسه . وذلك بسبب أن الغالب فيه الرطوبة . لكن اللزج ألزم من الرطب ؛ لأن الرطب سيال جدا . وأما اللزج فإن أجزاءه التي تلزم الشيء أكثر من أجزاء الرطب ؛ لأن اللزج لا ينفصل بسهولة إلى أجزاء صغار انفصال الرطب ، فتكون حركته أبطأ ، وزواله أعسر .

وليس كل لزج يمند ، فإن الدهن لا يتمدد . ولكن كل لزج له قوام صالح . وإنما يقبل التمدد من اللزج ما لا يجف . وذلك هو اللزج الحقيق . فإن اللزج النام اللزوجة لا يجف ، بل إنما يجف لزج لم يبلغ مزاج رطبه ويابسه مبلغا لا يتميزان بعد . لكنه مع ذلك امتزاج منداخل جدا لا ينفصل إلا بقوة محللة لطيفة . والأجسام التي في طباعها رطوبة يعند بها ، فإما أن تكون بكليتها جامدة ، فلا تنظرق ولا يمند ولا تنحنى كما يعرض للياقوت والباور ، وكثير من الحجارة التي تتكون عن مياه تجمد ، بل كنفس الجد ، وإما أن يكون فها بكليتها فضل من رطوبة ليس يجمد . وإنما ليس والمحمد لدهانته . فذلك الشيء ينظرق ، وخصوصا إذا حمى ، فسال أيضا شيء مما هو جامد . فإن سيّل الجميع عاد ذائبا .

والنار، وإنكانت تعقد بمعونة اليابس فذلك إلى حد، ما دام لم يشتد فعلها في اليابس، ولم تخرجه عن كونه يابسا كثيفا . فإذا أفرط فعلها في اليابس خلخلت اليابس أيضا . فإذا تحلل اليابس تحلل الجميع .

<sup>(</sup>١) م: \_ بمعونة اليابس // سا ، د : فعله (٢) م : يخرجه // م : فأذا فرط // د : فعل // سا ، د : خلخل//سا : وإذا (٣٠٢) ط : فاذا تخلخل اليابس تخلخل الجميع ، وفي «د» : تحلل اليابس محلل الجميع في آخر المقالة زيادة في نسخة د وهي : تمت المقالة الأولى من الفن الرابع من جلة الطبيعيات في الآثار العلوية بحمد الله وحسن توفيقه .

### المقالة الثانية من الفن الرابع في الطبيعيات

هذه المقالة نصف فيها جملة القول فيا يتبع المزاج من الأحوال المختلفة ، وهي فصلان.

<sup>(</sup>۲،۱) ط، سقط: (-1) من الفن الرابع في الطبيعيات (-1) سا: من جملة الطبيعيات (-1) من الطبيعيات (-1) ب : وهذه (-1) م : أحوال (-1) ط : (-1) وهي فصلان (-1) م : (-1) وهي أموال الناس في حديث الكيفيات التي بعد الأربع ، وفي نسبتها إلى المزاج ومناقضة المبطلين منهم: ب ، وفصل في تحصيل القول في توابع المزاج .

#### الفصل لأول

#### فصل في

### ذكر اختلاف الناس في حدوث الكيفيات المحسوسة التي بعد الأربع، وفي نسبتها إلى المزاج، ومناقضة المبطلين منهم

أما المزاج وما هو ، وكيف هو فقد قلنا فيه . فيجب أن يتذكر جميع ماقيل من ذلك . والذي يجب علينا أن نستقصى الكلام فيه حالُ الأمور التي توجد في هذه المركبات عند المزاج ، فنقول :

إن هذه العناصر الأربعة لا يوجد فيها من الكيفيات إلا الأربع، وإلا الخفة والثقل، ماخلا الأرض. فقد يشبه أن يكون لها لون. لكن لمانع أن يمنع ذلك، فيقول: إن اللون الموجود للأرض إنما يوجد لها بعد ما يعرض لها من امتزاج المائية، وغير ذلك. ويصلح لذلك المزاج أن تكون ملونة. ويقول إنه لو كان لنا سبيل إلى مصادفة الأرض الخالصة لكنا نجدها خالية عن الألوان، وكنا نجدها شافة. فإن الأخلق بالأجسام البسيطة ألا يكون لها لون. والأحرى عندى ،بعد الشك الذي يوجبه الإنصاف، وبعد وجوب ترك القضاء البت في الاسبيل فيه إلى قياس يستعمل، وإنما المعول فيه على تجربة تتعذر \_ هو أن الأرض لها في ذاتها لون، وأن الامتزاج الذي وقع لا يقعدنا عن وجود

 <sup>(</sup>١) في م ، ط ، د : الفصل الأول (٢) سا ، ب : فصل في (٣) د ، سا : \_ المحسوسة

<sup>(</sup>٤) م، ب: ـ فى (٥) سا: تتذكر (٦) م: يستقصى (٩) د: لونا // م، سا: المائع أن يمنع (١١) م: يكون ملونة // ط: متلونة // م: سبل // سا: مصارمة (١٢) ط: اللاخلق // م، د: والأخرى// م: عند // م: الشكل (١٤) سا: تجزئة (١٥) م: يتعذر // م،

د : \_ هو سا : الذي حصل // د : لا يعقدنا .

ما فيه أرضية غالبة . فكان يجب أن نرى فى شىء من أجزاء التربة الأرضية ، مما ليس منكوناً تكوناً معدنيا ، شيئا فيه إشفاف ما أفكان لا تكون هذه الكيفية فاشية فى جميع أجزاء الأرض، ولكان حكم الأرض حكم الماء أيضاً والهواء . فإنها ، وإن امتزجت ، فلا يُعدم فيها مشف . فالأحرى أن تكون الأرض ملونة لا ينفذ فيها البصر . فإنا نعنى باللون ما إذا جعل وراءه مرآة لم تؤده إلى البصر .

والبساطة لاتمنع أن يكون الجرم ملونا غير شفاف فإن القمر ، على مذهب الجمهور من الفلاسفة ، هذا شأنه . ثم إن أنكر ذلك منكر كان حاصل الأمر أنه لا كيفية للعناصر خلا ماذكر . وإن اعترف لم يكن لها إلا اللون لبعضها . وأما الطعم والرائحة فلايوجد لشى منها إلا بالمزاج . فإن كان من ذلك شي لشي فعسى أن يظن أنه للأرض . وبالحقيقة لا رائحة لأرض لم تستحل بالمزاج .

والأرض الصحيحة كالأرض التى يتولد فيها الذهب ، لا يوجد لها رائحة ألبتة . وكذلك في غالب حال الأرض. وبما يعلم أن ذلك محدث بالمزاج مائراه يشتد بالامتزاج . ثم إن كان للأرض طعم أو رائحة ، وكان للأشياء الأخرى بسبب الأرض ، فإنما يجب أن يحصل للمركب من الأرض وغيرها ذلك الطعم ، وقد انكسر ، وتلك الرائحة وقد انكسرت . وأما طعم ورائحة غريبة فلا . فكيف تكون الطعوم والروائح المنضادة الا أن تكون الرائحة قد تتولد بالامتزاج ، وليست إنما تستفاد من الأرضية على ما ظنه بعضهم ، وكذلك الألوان .

<sup>(</sup>۱) سا : وكان يجب / / م : يرى ، وفي ط : نرى (٢) د : وكان // م ، ط : لا يكون (٤) سا : لا نعدم / / سا ، د : شف / / م ، د : فلأخرى / / ط : أن يكون الأرض / اد : ملونة (٥) ط ، سا ، ب ، د : مرتى ، وفي م : مرأى ، وفى بخ مره (٦) م، ط : يمنع // م : ال (٨) م ، ط : ذكروا / / ط ، ب : فلم يكن / / سا : له الله يكن / / د : فليس يوجد (١٠) م : لم يستحيل ، وفي ط : لم يستحل (١١) سا ، د : لا يوجد له (١٢) م : له غالب // م : يراه ، وفي ط : نواه (١٤) سا ، د : وغيره // م : سنفاد (١٥) سا : فكلا // م : له غالب // م : يكون // ط : يتولد// م ، ط : يستفاد (١٥) فكذلك

ونحن نشاهد فى المركبات طعوماً وأراييح وألواناً ليست فى البسائط . ونشاهد أيضاً أفعالا تصدر عنها ليست فى البسائط ، لاصرفة ، ولا مكسورة ، وذلك مثل جذب المغناطيس للحديد والكهربا للتبن ، والسقمونيا للصفراء ، وأفعالا وأحوالا أخرى للجمادات والنبات ، بل للحيوانات . والحياة أيضاً من هذه الجملة .

فعلوم أن هذه الأشياء إنما تحصل لهذه الأجسام بعد المزاج. فمن الناس من ظن أن هذه الأفعال نسب تقع بين الممتزجات ؛ بل بين المجتمعات ، عند الذين لا يقولون بالمزاج ، وبين أمور أخرى . فيقولون إنه لالون بالحقيقة ، وإن اللون الذي يرى هو وضع وترتيب مخصوص يكون للأجرام النير المتجزئة بعضها عند بعض، وعند الأجسام الشماعية التي تقع عليها ؛ و إن الطعوم أيضاً هي انفعالات تعرض من تقطيع حدة تلك الأجسام وزواياها على نظم مخصوص، فيكون الذي يقطع تقطيعاً إلى عدد كثير، صغار مقادير الآحاد ، شديد النفوذ يرى محرقاً حريفاً ؛ والذي يتلافى تقطيعاً مثل ذلك يسمى حلواً . وكذلك في الروائح ، وإنه لاطعم في الحقيقة ولا لون ولا رائحة . ولو كان لون حقيقي لكان طوق الحمامة لايختلف حكمه عند البصر ، مع اختلاف مقامات الناظر ، إذا انتقل الناظر ، ، وجعل يستبدل بالقياس إليه وإلى الشمس ، وضعاً بعد وضع . ولو كان طعم حقيقي لكان الممرور لايستمرئ العمل . فهذا مذهب قوم . وقوم يرون أن الأمر بالضد ، وأن العناصر موجود فيها اللون والرائحة والطعم ، إلا أنها كمامنة مغمورة بما لا لون له ولا رائحة له ، وأن المزاج لافائدة له في حصول ماليس من ذلك ؛ بل فى ظهوره . وهؤلاء أصحاب الكمون .

<sup>(</sup>۱) ط: ليس (۲) ط: يصدر (٤) م: للجاديات (٥) ط: يحصل // م: بهذه ، وفي سا: من هذه (٦) سا: ليست تقع (٨) م: وضع ترتيب // م: غيرالمتجزئة (٩) م: الشعاعة // ط: يقع // سا: — هي // م: يمرض (١٠) م: زوايا // سا: نظمنظم // م: صغير (١١) م: يتلاق ، وفي د: يلاق//م: تقطيع (١٢) م: ورائحة (١٥) ب، د: — قوم (الأولى) (١٦) ط: أو الطمم // م: — له // سا، د: لا فائدة فيه .

وقوم برون أن المزاج، الذى كيفيته متوسطة حداً من المتوسط، إذا كان حده بحال ما كان لونا وطعا، وإن كان بحال أخرى كان لوناً وطعا آخر ؛ وأنه ليس الطعم واللون، وسائر الأمور التى تجرى مجراها، شيئاً والمزاج شيئاً آخر ؛ بل كل واحد منها مزاج خاص يفعل فى اللمس شيئاً، وفى البصر شيئاً.

وقال قوم آخرون إنه ليس الأمر على أحد هذه الوجوه ؛ بل المزاج ، على التقدير الذى يتفق له ، أمر يهي المادة لقبول صورة وكيفية مخصوصة . فما كان قبوله ذلك إنما هو من علل فاعلة لا تحتاج إلى أن يكون لها وضع محدود قبله لمع استكال الاستعداد ، مثل النفس و الحياة وغير ذلك.وما كان قبوله ذلك إنما هو من علل محتاجة إلى وضع محدود قبله إذا صار له مع غلية ذلك الوضع ، كنضج التين مثلا من الشمس إذا أشرقت عليه . فهذه هي المذاهب التي يعتد بها في هذا الباب .

فأما المذهب للمبنى على الأجرام التى لا تنجزأ ، وعلى أن سبب حدوث الكيفيات اختلاف أحوالها ، بحسب اختلاف الترتيب والوضع الذى يعرض لها ، فما قدمناه يغنى عن إعادتنا قولا كثيراً في رده ؛ بل نحن نعلم أن هذه الأجسام متصلة ، وأن الأسود منها أسود ، كيف كان شكلة ووضعه ، والأبيض أبيض كيف كان وضعه .

وكذلك قولنا فىالطعوم والروائح ، وإن ذلك لا يختلف بحسب وضع وترتيب ، ١٥ وإنه لولا خاصية لكل واحد من الأجسام المختلفة لاستحال أن تتخيل منها الحواس تخيلات مختلفة ، أو تنفعل انفعالات مختلفة .

<sup>(</sup>۱) ط: كينية متوسطة // في سا: نتوسط (۲) د: كان بحال آخر (۳) ط: سقط منها: « وإن كان بحال أخرى كان لونا وطعماً آخر » // وفي «سا» سقط: كان لونا وطعماً آخر (۳) ط: يجرى بجريها (۳، ٤) سقط في د: والمزاج شيئاً آخر ؛ بل كل واحد منهما مزاج خاص يفعل في اللبس شيئاً وفي البصر شيئاً (۳) م: منهما (٥) ب: أو قوم آخرون يقولون (٦) د: أم يهيؤ // ط: يهيؤ ، وفي ب: أمر تهيؤه // سا: صورته // سا: مما كان (٨) سا: كان إلى هو (٧، ٨) سقط من سا: « لا تحتاج إلى أن يكون لها وضع محدود» إلى قوله « وغير ذلك » (٨) ط: ذلك (الثانية) مشطوبة // ط: هو عن (٩) ط: علته (١١) ب: هلى الأجزاء (١٢) سا: مما قدمناه (١٥) ساء د: لا يختلف بسبب (١٦) د: لا خاصبة على الأجزاء (١٢) م، ط: ينغيل (١٥) م، ط: ينغيل .

وأما طوق الحمامة فليس المرئى منها شيئاً واحداً ؛ بل هناك أطراف للريش ذات جهنين أو جهات ،كل جهة لها لون ، وكل جهة تستر الجهة الأخرى بالقياس إلى القائم . وذلك بالجملة على مثل سدى ولحمة « أبوقلمون » من الثياب والفرش .

ومذهب الحكون فقد بالغنا في نقضه في موضعه .

وأما مذهب القائلين إن كل واحد منها مزاج ، ليس أنه يتبع المزاج ، فهو مذهب خطأ . فإن كل واحد من الأمزجة على النفاوت الذي بينها ، لا يخرج عن حد ما بين الغايات ، ويكون ملموساً لا محالة إن كان أخرج من اللامس إلى الطرف ،أو يكون مساويا للامس لا ينفعل عنه ، إما أن يكون المزاج لا يدرك باللمس ؛ بل بالبصر أو بالشم فهذا باطل ؛ لأن المزاج كيفية ملموسة ، واللون ليس بملموس . وكذلك الطم وغيره .

وليس لقائل أن يقول إن الإبصار لمس ما لمزاج مخصوص لا يضبطه سائر آلات اللمس . وذلك لأن كل ملموس فيحس . وله إضافة إلى برد أو إلى حر ، أو إلى رطوبة أو إلى يبوسة . واللون لا يدرك النفس منه شيئاً من ذلك ، ولا الطعم ولا الرائحة . وهذه الكيفيات يوجد منه (غايات في النضاد). والأمزجة متوسطة ليست بغايات ألبتة . فهذه إذن أشياء غير المزاج .

10 لكن الأمزجة المختلفة تختلف فى الاستعداد لقبول شيء منها دون شيء ، فيستعد بعضها للاحرار ، وبعضها للاصفرار ، وبعضها للابيضاض ، وبعضها لطعم ما ، وبعضها لرائحة ما ، وبعضها للنمو ، وبعضها للمس ، وبعضها للنطق ، بل قد تحصل بالأمزجة

<sup>(</sup>۱) سا : شيء // سا : أطراق للرايين ذوات // د : ذوات (۲) م : يسير الجهة // م : التيم (۳) ط : وذلك الجلة / / ب : على مثال // في د ، ب : البوقلمول ، وفي ط : أبو قلمول : وهو ثوب رومى ، وفي بقية النسخ المبقلبون (كذا ) // م : الثبات والفرس (٥) ط : \_ أما // م : منهما (٦) ب : لأن كل // د : التي بينها // سا : حد (٧) ب : الطرف + لا محالة (٨) سا : الملامس (٩) د : ممموسة (١٠) سا : فليس // م : ليس ما (١١) ط : فيمس (١٢) ط : لايدرك اللمس (١٣) سا : يوجد بينها ، وفي ب : فيها // م : والأربعة متوسطة (١٤) م : \_ إذن (١٦،١٥) م : فيشتد بعضها (١٦) سا : \_ وبعضها للحس// سا : للاصفرار // سا : للابتضاض (١٥) ب : بل بعضها للنمو // ط : وبعضها للحس// سا :

فى المركبات استعدادات لقوى فعالة أفعالا تصدر عنها بالطبع ليست من جنس أفعال البسائط مثل جذب الحديد للمغناطيس، وغير ذلك. فتكون هذه القوى التى تحدث بالحقيقة، منها ما هى طبايع لأنها مبادئ حركات لما هى فيه بالذات، ومنها ما هى مبادئ تحريكات لأشياء خارجة عنها يفعل فها بالاختيار.

والناس قديقعون فى شغل شاغل إذا أخذوا يفحصون عن علل هذه الأحوال والقوى، ه يومون أن ينسبوا ذلك إلى كيفيات أو أشكال أو غير ذلك مما للبسائط. ويشق عليهم الأمر، فيدفعون إلى تكلف يخرجهم عن الجادة المستقيمة. فلاسبيل إلى إدراك المناسبات التى بين الأمزجة الجزئية وبين هذه القوى والأحوال التى تتبعها، وتوجد بعد وجودها.

ومن شأن الناس أن لا يبحثوا عن علل الأمور المتقاربة الظاهرة؛ لأن كثرة مشاهدتهم إياها يزيل عنهم التعجب؛ وزوال التعجب عنهم يسقط الاشتغال بطلب العلة، ولا يعنى أكثرهم بأن يعلموا أنه لم كانت النار تحرق في ساعة واحدة بلدة كبيرة، أو لم البرد ييبس الماء، ويعنيهم بأن يعلموا لم المغناطيس يجذب الحديد. ولو كانت النار شيئاً عزيز الوجود ينقل من قطر بعيد من أقطار العالم، ثم يشعل من شعلة منها شعل كثيرة لدهش الإنسان من العجب الموجود فيها، ولكان طلبه لسبب فعلها أكثر من طلبه لسبب فعل المغناطيس. وكذلك لو كان البرد مما يجلب من بلاد إلى بلاد، فيسلط على الماد فييبسه، لكان الناس يتعجبون. لكن كثرة مشاهدتهم ما يشاهدون من

<sup>(</sup>۱) م، د: «لاتصدر» (۲،۱) م: أفعال التسليط (۲) م، ط: فيكون هذه// سا: الذي تجذب // ط: يحدث (۳) د: بما هي فيه (٤) د: - لأشياء (٦) سا: برون، وفي ط: ويرومون // سا: ان ينسبون // م: وأشكال // سا، ط، د: فيشق (٧) سا: - الجادة // سا: ولا سبيل (٨) م: ومن هذه // م، ط: التي يتبما // م: ويوجد (٩) سا: أن يبحثوا // م، سا: - الظاهرة (١٠) سا: يزيل عنها // د: - التعجب وزوال التعجب أن يبحثوا // م، سا: - الظاهرة (١٠) م: فلا يعني // م، ط: أن يعلموا // سا: - بان عنهم // م: - عنهم (الثانية) (١١) م: فلا يعني // م، ط: أن يعلموا // سا: - بان يعلموا // م: عنو قطر // م: ثم يشغل (١٤) م: كثير // سا: «لتعلمها » بدلا من «لسب فعلها » راه المناه بدلا من «لسب فعلها » بدلا من «لسب بدلا من سب بدلا من «لسب بدلا من ب

ذينك يسقط عنهم الاشتغال به ، حتى إن سأل سائل لم يفعل البرد ذلك استنكروا ، وقالوا : لأن طبيعته ذلك ، ولأنه برد ؛ وكذلك في جانب النار يقولون إنها إنما تغعل ذلك ، لأنها نار . والبصير منهم الذي يرتفع عن درجة الغاغة يقول : لأن المادة التي للنار اكتسبت صورة تفعل هذا الفعل لذاتها ، ولأن البرد طبيعته أن يكثف الجسم ويجمده . ثم لا يقنعه مثل هذا في حجر مغناطيس أن يقال : لأن المزاج سبب لأن حصل في هذا المركب قوة هي لذاتها وطباعها تجذب الحديد ، لالشيء آخر . وليس أمر جذب مغناطيس بأعجب من أمر نبات ما ينبت ، وإحساس ما يحس ، وحركة ما يتحرك بالإرادة . لكن جميع ذلك أسقط فيه النعجب كثرته وغلبة وجوده .

والقول فى جميع ذلك قول واحد، وهو أن الجسم المركب استعد، بمزاجه، لقبول ١٠ هيئة، أو صورة، أو قوة مخصوصة، يفاض عليه ذلك من واهب الصور والقوى، دون غيره. أما فيضانه عنه فلجوده، ولأنه لا يقصر عنه مستحق مستعد.

وأما اختصاص ذلك الفيض به دون غيره (فلاستعداده التام) الذى حصل بمزاجه . فجميع هذه الأشياء تفعل أفاعيلها ؛ لأن لها تلك القوة الفعالة . وإنما لها تلك القوة هبة من الله تعالى . فيجب أن يتحقق أن المزاج هو المعد لذلك .

على أن كثيرا من الأعراض يعرض أيضا بسبب مخالطة غير مزاجية . فإن كل جسم شاف ، إذا خالطه الهواء فصار أجزاء صغار ، ابيض ، كالماء إذا صار زبدا ، أو كالزجاج إذا دق ، وغير ذلك . ويكون ذلك لأن النور الذي ينفذ فيه يقع على سطوح

<sup>(</sup>۱) د : - به (۱) سا : استنكروا إ ذلك (۳،۲) سقط في م : ولأنه برد . وكذلك في جانب النار يقولون : إنها إنما تفعل ذلك (۳) ط : لأنه // د : فنهم // م : العامة . (٤) سا : وتجمده (٥) سا : مثل ذلك // ط : المغناطيس // م : بسبب ، وفي سا : تسبب // ط : لأن يحصل (٦) د : - حى // ط : يجذب // م : - جذب (٧) م : ما عجب، وفي سا : أعجب // ط : للإرادة (٨) م : لكثرته ، وفي د ، سا ، أكثريته // د : وعلت (١٠) م : واجب الصور (١١) سا، د : وأنه (١٢) د فلاستعداد النار // ب، ط ، د : حصل إله (١٣) م : هذه الأجزاء // م ، ط . يغمل (١٤) سا، ط . - تعالى (١٦) م ، سا : بيضاء ، وفي ط . بيضا (١٧) م : فيه

كثيرة صغار لا ترى أفرادها وترى مجتمعة ، فيتصل رؤية شيء منير باطنه لنفوذ الضوء في المشف إلى السطوح الباطنة ، وانمكاسه عنها مستقرا عليها ، ولا ينفذ البصر فيها لكثرة ماينعكس عنها من الضوء . فإن المشف الذي يشف، وينعكس عنه الضوء جميعا، لا يشف حين ينعكس الضوء عنه . فإذا صار لا يشف رؤى ذا لون . ويكون هو البياض . وكذلك الشيء اليابس إذا عملت فيه النار عملا كثيرا وأخرجت عن منافذه الرطوبة وأودعته الهوائية ، بيضته .

وأما أنه هل يكون بياض غير هذا ، وفى جسم متصل ، فما لم أعلم بمد امتناعه ووجوده . وسيأتى لى كلام فى هذا الممنى أشد استقصاء .

وأما فى الطعوم والروائح فليس الأمر فيها على هذه الجلة . وذلك لأنه ليس فيها شيء مذوق أو مشموم بذاته ينفذ فى الأجسام ، فيجعلها بحال من الطعم والرائحة ، كما أن الضوء شىء مرئى بذاته . فإذا خالط الأجسام جاز أن بجعلها على حال من الرؤية .

فههنا يفترق حال اللون وحال الطم والرائحة ؛ إذ اللون يصير مرئيا ؛ بمرئى بذاته هو غيره ، وهو الضوء ، وليس الطم والرائحة كذلك . وكما أن المرئى بذاته ، وهو الضوء ، على ما نحقق الأمر فيه من بعد ، هو كيفية حقيقية ، كذلك الطم والرائحة .

وأما القوى فإنها ليست من هذا القبيل . فإنها ليست بحسب إدراك الحس ، او أما القوى فإنها ليست بحسب إدراك الحس ، أو نسبة غير الشيء الذي ينفعل مخصوص بخصوصا به ، لم يصدر عنه فعل مخصوص. مخصوصا به ، لم يصدر عنه فعل مخصوص.

<sup>(</sup>۱) م: \_ كثيرة // ط: لا يرى // م، ب: دونه شيء منير (۲) م: وانعكامها عنه مستقرة، وق د: وانعكامها عنها مستقرة // ب: فلا ينفذ (۳) م: تنعكس // سا؛ عليها الضوء. (٤) د: يشف (الثانية) + حين ينعكس الضوءعنه // د: فيكون (٥) د: عمل // د: كثيراً + وأخرجت عنه منافذها (٦) سا، د: وأو دعها // سا: بيضة، وفي د: مضيئة (١٠) د: فنجملها (١٣) م: وهو غيره // ط: \_ كذلك // ط: كما (١٤) ط: تحقق (١٥) سا، ط، د: حس (١٦) م: او بسببه // ب: وإن (١٧) ط: \_ مخصوصا

و إذ ليس الاختصاص بالجسمية فهو بذير الجسمية . و إذ ليس الفعل صادرا عن المزاج صدورا أوليا ، لأن الفعل الصادر عن المزاج هو ما يصدر عن حار و بارد ورطب ويابس مكسور ، وليس هذا الفعل ذلك ، فهو إذن عن قوة غير المزاج .

لكن لقائل أن يقول: إنكم تقولون إن المزاج، وليس إلا كيفيات مكسورة، وقد يوجب إعدادا لم تكن للبسائط، وليس هو كسر إعداد البسائط، وكذلك سيوجب صدور أفعال لم تكن للبسائط، ولا هو كسر أفعال لها.

فنقول إن هذا غلط . فإن الأفعال إنما تنسب نسبة أولية إلى الكيفيات ، ولا يكون للمواد فيها شركة ، وتكون كل قوة إنما هي ما هي لأجل فعلها . ويكون معنى قولنا إن هذه القوة قوية صرفة أن فعلها يصدر عنها قويا صرفا ، ومعنى قولنا هذه القوة ضعيفة مكسورة أن الفعل الذي يصدر عنها يصدر ضعيفا . فلا مفهوم لقولنا حرارة ضعيفة إلا أن الفعل الذي للحرارة يصدر عنها ضعيفا . ثم لا ننكر أن تكون الأفعال عن الحرارات المختلفة في الضعف والقوة نختلف اختلافا كثيرا ، حتى يكون بعضه إحراقا وبعضه إنضاجا . لكنها تشترك في المعنى الذي يكون للحرارة . فالذي يقع ذلك المعنى منه شديدا وقويا يقع منه إحراق ، والذي يقع منه ذلك إلى حد يكون إنضاجا .

ولاننكر أيضاً أن تحدث أمور مشتركة من بين الحرارة واليبوسة ، ومن بين الحرارة والرطوبة ، ويكون عنها اختلافات ، إلا أنها ترجع ، آخر الأمر ، إلى ما تقتضيه الحرارة والرطوبة . وأما شيء خارج جملة عن طبيعة الحرارة ، أو عن الطبيعة المشتركة التي تتألف عن الحرارة وذلك مثل المشتركة التي تتألف عن الحرارة وذلك مثل

<sup>(</sup>۱) د : وإذا ليس (الأولى والثانية ) // د : عند المزاج (۲) م : مكسورا . (۳) في نسخة 

(۳) تبدأ فقرة مكررة من قوله «غير المزاج في هذه الصفحة» إلى قوله : أمر للمادة في ص٥٥٠ .

(٤) م : وليس + كونه (٥) ط : توجب // م : «ولا» بدلا من « وليس » // سا :

فكذلك سنوجب // ط : فكذلك (٦) م ، ط ، يكن (٨) ط : ويكون (الثانية) (٩) د : أن هذه 
القوة + قوة // م : تصدر // د : ان هذه (الثانية) (١١) م : لا ينكر // ط : يكون 
(١٢) م : عن الحوادث ، وفي سا : الحريات ، وفي ط : الحرارة // ط : يختلف (١٢) م : إيضا 
// سا ، د : ولكنها // م ، ط : يشترك (١٤) د : إنضاج (١٥) م : ينكر // م ،

ط : يحدث // سا ، د : سقطت « من » (الأولى والثانية) (١٦) ط : يرجم // ط : يقتضيه 
(١٧) ط : والحرارة والرطوبة (١٨) م ، ط : يتألف

جذب المغناطيس ، أو مثل شيء آخر مما هو خارج عن أن يكون ملموساً بوجه . فلا هو ذات حرارة ممزوجة أوصر فة . فليس هو من قبيل المزاج ، وذلك كاللون ، وكيف ، والمزاج يلسس ويحس به ، ولا يشعر بلون أصلا ، واللون يدرك ويبصر ، ولا يشعر بمزاج أصلا ، فيكون لا محالة ما أدرك غير ما لم يدرك . وليس يلزم من هنا أن لا تكون أمور تلحق هذه الكيفيات باختلاف أحوالها ، مما ليست هي أفاعيل هذه الكيفيات ؛ بل أمور أخرى تتبعها .

وأما ماكنا فيه من أمر الاستعداد فيجب أن نعلمأن الاستعداد بالحقيقة أمر للمادة، ويكاد تكون المادة مستعدة لكل شيء. وفيها قوة قبول كل شيء. لكن الأمور التي توجد فيها منها ما من شأنه أن لا يجتمع مع بعض ما هو في قوة قبول المادة. فإذا وجد ذلك لم يوجد هو ، فيقال حينئذ إنه لا استعداد في المادة لذلك الأمر.

ومنها ما من شأنه أن يجتمع معه اجتماعاً . وكل ذلك لا لأن الكيفية فعلت فى ذلك فعلا ما ، ولكن لأن المادة فى نفسها هذا شأنها .

ولا يمتنع أن يكون بعض مقادير الكيفيات يحيث لا يصلح لبعض الأمور ، وبعضها يصلح . فإنا ندرى أنه لا يستوى الغالب والمعتدل ، وإن كنا ندرى أن فعل الغالب والمنكسر من جنس واحد ، لكنه تارة قوى ، وتارة منكسر ، وليس صلوحه لشىء من الأشياء هو فعله . وليس إذا كان فعله متجانساً يجب أن يكون صلوحه متجانساً . فأنت تعلم أن الحرارة القوية جداً لا تصلح لإ نضاج الخبز ، وإنما تصلح له الحرارة بقدر

<sup>(</sup>۲) سا: كيف المزاج (٤) م، ط: يكون // ط: يلحق (٦) م، ط: يتبمها (٧) ط: الأمر // م، ط: يعلم // ف «ب» تنتهى الفقرة المكررة التي أشرنا إليها من قبل ف س١٥٨ بقوله « أمر الممادة » (٨) سا ، د: يكاد أن // ط: يكون (٩) م: - « قوة » // د: - « فيها » (١٠) سا: كذلك (١١) ط: عنها ما من شأنه (١٢) ط: شانه (١٥) م: أوليس صارحه، وفي ط: ليس صاوح (١٥) سا: وأنت // ط: حرارة // م، ط: إلا إيصلح .. وإنما يصلح //سا، د: لها

دون الغالب. فالمزاج إذن لا يوجب إعداداً لم يكن ؛ بل الاستعداد قائم فى المادة. فربما حيل بين المادة و بين ما هى مستعدة له بكيفية . وربما دفعت تلك الكيفية بضدها ، فخلص الاستعداد عن العوق ، لا لأنه حدث فى أمر المادة استعداد لم يكن .

فالمزاج علة عرضية للاستمداد، بمعنى أنه بميطالمانم. وليس يلزم من ذلك أن يكون فعلا الحرارتين مختلفين إلا بالأشد والأضعف.

فبين أن قياس ما قيل ليس قياس الاستعداد .

<sup>(</sup>٢) سا ، د : هو مستمد لها / / د : بكيفيته (٣) ط : لا أنه / / د : شيء لم يكن (٤) سا ، د : ـ أنه (٥) م ، ط : فعل الحرارتين // م : مختلفا .

#### الفصل التاني

## فصل فى تحقيق القول فى توابع المزاج

يجب أن تعلم أن الأجسام إذا اجتمعت ، وامتزجت ، فربما لم يعرض لبعضها من المزاج إلا المزاج نفسه . فليس يلزم أن يكون كل مزاج بحيث يصلح لصورة نوع وخاصيته ، وأن يكون كل امتزاج إنما يؤدى إلى مزاج يصلح لصورة النوع وخاصيته ، حتى لا يتفق امتزاج من الامتزاجات المؤدية إلى خروج عن ذلك . فإن هذا ، كما أقدر ، نحكم حائف .

ثم من الممتزجات ، التى تستفيد بالمزاج زيادة أمر ، منها ما يستفيد بذلك زيادة كيفية ساذجة عرلاً يتم بها فعل أو انفعال طبيعى ، كلون ما ، وشكل ، وغير ذلك .

ومنها ما يستفيد زيادة قوة انفعالية أو فعلية ، أو صورة نوعية . فمن ذلك ما يكون المستفاد فيه قوة تفعل فعلما على غير سبيل الفعل النفساني . وقد علمناك ذلك في الفنون الماضية .

وماكان من هذه القوى الفعلية والانفعالية ليست بنفسانية يسمى خواص .

على أن من الناس من يطلق لفظة الخاصة فى مثل هذا الموضع على جميع ذلك وهذه الخواص تابعة لنوعيات المركبات الكائنة ، أو هى نفس فصول نوعياتها .

<sup>(</sup>۱) فصل في : سا ، ب ، ط (٣) د : ق تحصيل (٤) سا : نعلم // سا ، د : إذا امتزجت واجتمت (٥) ط : إلا امتزاج (٩) م : ثم إن // م : يستغيد (الأولى) // د : منها (١٠) سا ، ب ، ط ، د : يتم به (١١) م : زيادة + قبول // م : فعلة (١٢) م ، ط : يغمل (١٣) د : د ذلك (١٤) م : ليسب (١٥) م : يطلقون (١٦،١٥) د : وهذه الجواهر

فإذا قيل مثلا إن دواء كذا يفعل بجوهره ، فيعنى أنه يفعل بهذه الصورة التى تنوع بها. وإذا قيل إنه يفعل بكيفيته ، فيعنى أنه يفعل بما استفاده من العناصر ، أو بمزاجه. فالسقمونيا يسخن بما فيه من الجوهر النارى . لكنه ليس يسهل الصفراء بذلك ، بل بالقوة المستفادة التى له فى نوعيته التى استعد لقبولها بالمزاج .

و كثيراً ما تكون هذه القوة فصلاللنوع ، وكثيراً ما تكون خاصة. ويمسر علينا إعطاء علامة نميز بها بين ذينك ، ولكن لفظة الخاصة في هذا الموضع ، في استعال الطبيعيين ، تطلق على الشيء الذي يدعى في المنطق فصلا ، وعلى الشيء الذي يدعى خاصة .

وكثير من القوى التى تكون فى المركبات لا تفعل فعلها ما لم يرد بدن حيوان أو نبات ، فتنفعل عن البدن ، وتنهض فيه القوة الغالبة فيه . فكثيراً ما يكون الشىء هنالك قد سخن تسخيناً ، والغالب فى جوهره الشىء البارد . وذلك إذا كان الجوهر البارد فيه لا ينفعل عن الحار الغريزى انفعال الجوهر الحار ، لأن ذلك غليظ كثيف ، فلا يستحيل ، أو لا ينفذ فى المسام . ويفعل الجوهر الحار فعله ، فيكون ذلك الشىء حاراً بالقياس إلى فعله فى البدن ، ويكون بارداً فى أغلب جوهره ، وربما كان الأمر بالعكس . فكثيراً ما يكون الحار غالباً عليه ، لكنه يكون شديد الامتزاج باليابس الغليظ الذى فيه ، ويكون البارد أسلس مزاجاً ، ويسرع إلى الانفصال .

وربماكان أحد هذين من طبيعته أن لا ينفعل عن الحار الغريزى ، وكان الآخر بحيث ينفعل عنه . وربماكان الشيء حاراً فى الغالب ، ولم يسخن تسخين شيء آخر فى حكمه ، إذاكان سريع الانفشاش ، أو الانحلال كدهن البلسان إذا استعمل فى المروخات .

<sup>(</sup>۲) ط: يتنوع // د: سقطت فقرة طويلة ابتداء من « أنه يفعل » حتى كلة رؤوس الطعوم في س ٢٦٤ في السطرا لخامس عشر // سا: استعاده ، وفي ب: استفاد . (٣) ب: الجوهر البارى // م: \_ بل (٤) سا: \_ التي (٥) م ، ط: يكون // م: ﴿ وكثيراً ما تكون هذه القوة فصلا للنوع » مكررة // م، ط: يكون // م، ط: خاصية (٦) ط: تميز // م: \_ في (الثانية) // سا: في اصطلاح (٧) م: فتطلق ، وفي سا ، ب: تنطلق ، وفي ط: يطلق (٨) ط: \_ تكون // م، ط: يفعل (٩) سا: من البدن // م: وينهض (١٠) سا: هناك // م: سخن سخينا // سا: في جوهر (١١) ط: أو كثيف (١٢) م: \_ فعله // م: حار سخن سخينا // سا: في جوهر (١١) م: إذ كان // م، ط: البسلتان // م: المزوجات .

ويشبه أن يكون الشراب الطرى أسخن فى نفسه من العتيق للنحل عنه ناريته ، الباقى فيه ماثيته وأرضيته . لكن ذلك أبقى فى البدن ، وأبطأ تحللا ، فيسخن أكثر ، وهذا أشد تحللا . ومثال ذلك الجمر ، فإنه إذا مس أحرق أشد مما تحرق النار الصرفة إذا مست ، لأن ذلك الجمر كثيف متشبث والنار لطيفة متخلخلة .

وكثير من الأشياء يبرد فى وقت ، ويسخن فى وقت ، لاختلاف زمان انفعال ما فيه من الجوهر البارد والحار ، فيفعل أحدها فى البدن بعد الآخر . وربما كان المبرد يستحيل غذاء ، فيسخن من حيث هو غذاء ودم . وربما كان المسخن مركبا من جوهر لطيف وجوهر غليظ ، فيسبق اللطيف إلى فعله ، ثم يتفشى ، ثم يليه الغليظ ، فيفعل فعله من بعد ، مثل البصل فإن فيه جوهراً حريفا يسخن ، لكن جرمه الذى يبتى بعد ذلك يبرد ويرطب ، ويحدث بلغا خاما .

والاستقصاء فى جزئيات هذه الأشياء يجب أن يوكل إلى صناعة أخرى . لكنك قد علمت أن المزاج لايخلو من أحد أقسام: إما أن تكون الكيفيات كلها متساوية فيه ، وهذا هو الذى يسمى بالمعتدل ، وإما أن تكون مضادة متكافئة ، ومضادة ليست كذلك .

فيكون مثلا الرطب واليابس متعادلين فيه ، لكن الحار أكثر من البارد ، أو البارد أكثر من الحار ، أو يكون الحار والبارد متعادلين فيه ، لكن اليابس أكثر من الرطب، أو الرطب أكثر من اليابس ، أو يكون الحروالرطوبة غالبين معا ،

<sup>(</sup>۱) م، سا: «الحديث» بدلا من «العتبق» (۲) م: تحليلا (۳) ط: تحليلا // سا: ومثال الأول // سا: \_ فإنه // ط: يحرق (٤) م: لطيغة متنعية (٥) م: \_ زمان (٦) « من البدن » هكذا في جميع النسخ ، ولمل الصواب: في البدن (٧) م: ويستعيل // ط: ويسخن (٨) سا، ط: فم ينفش (٩) سا، ط: فإن فيه جوهر حريف // سا: \_ لكن (١١) م: والأسطقما // م: توكل (١٢) ط: لا يخلو عن // م: فإما // م، ط: يكون // سا: مساوية (١٣) م: المعتدل // م، ط: يكون // ط: متضادة (١لأولى والثانية ) (١١) ط: والبارد (١٧) سا: والرطب (الثانية ) // سا: فالبتين

أو الحر واليبوسة ، أو البرد والرطوبة ، أو البرد واليبوسة ، فنكون الأقسام تسعة .

وأما أنه أيها يمكن أن يوجد ، وأيها لايمكن أن يوجد ، فينبغى أن يكون ما تقدم من الأصول التي أعطيناكها مغينا إياك عن بسطنا الكلام فيه ، ومعطيا لك قدرة على تحصيل الأمر فيه .

لكن ههنا شيء آخر ، وهو أن الأمزجة أيضاً تختلف بجسب أجساد الحيوانات والنبات وأجزائها وسائر الكائنات. فيكون منها ما هو كما ينبغى لسلامة الفاصل من ذلك النوع ، وإن كان فيه ، مثلا ، من الماء ضعف الأرض. فإن كان كذلك فهو معتدل بالقياس إليه وعدل له. وإن خرج عن هذا الحد المحدود فإما أن يخرج خروجا مجاوزا للحد الذي هو طرف مزاج ذلك النوع — فإن لمزاج كل نوع عرضاً يحتمله إذا جاوز أقصى كل واحد من حديه بطل نوعه — فينئذ لا يجوز أن يكون مزاجا الذلك الشيء. وإما أن يخرج خروجا محتملا ، فتكون الغلبة إما مفردة ، على ما قلنا ، وإما مركبة .

وهذه الأمزجة تدل عليها الكيفيات التى تتبعها دلالة قوية ؛ وذلك بأن الروائح الحارة تدل على حرارة غالبة ، والهادئة الرائحة تدل على مناج بارد . والطعوم أيضاً تدل على القوى . وذلك لأن رءوس الطعوم تسعة تتركب من الأمزجة الحارة واليابسة والمعتدلة مع الأجسام اللطيفة والكثيفة والمعتدلة ، على ما يمكنك أن تعرفه من كتب الأطباء . فيدل الحريف والمر والمالح على الحار ؛ ويدل الحامض والعفص على البارد . وللألوان أيضاً دلالة فإن الأجساد التى تكتسب لوناً إلى السواد والحرة ، وما يجرى

<sup>(</sup>۱) م، ط: أو البرودة // ط: فيكون // سا: تسعا (۲) سا: فأما // م: انها (الأولى والثانية) (ه) ط: بختلف// ب: أشباء أخر (٦) م: سائر الكلبات //م،به بخ: الفاصل (٧) ب، بخ: - كان (الثانية) (٨) سا، ط: فإن خرج (٩) سا، ط: بحاوزا الحد// سا: لذلك النوع // م: فرضا (١٠) سا: حدته (١١) م، ط: فيكون (١٣) م، ط: يدل سا، د: الأمزجة التي يدل // م: يتبمها (١٤) ط: يدل (١٥) هنا تنتهي الفقرة التي سقطت من نسخة د في السطرالأول من صفحة ٢٦٢ // ب: متركبة، وفي ط: يترك // ط، د: الحادة (١٥) د: مع الأجساد (١٨) ط: يكتسب

مجراها ، بعد أن لا يكون لها ذلك فى جواهرها ، فإن ذلك يدل على ميل طباعها إلى الحر ؛ بل نقول : إن مافيه رطوبة فالحرة والسواد يدلان فيه على الحرارة ، والبياض على البرودة . واليابسان فالأمر فيهما بالضد ؛ لأن الحرارة تبيض اليابس ، وتسود الرطب المائى .

لكنه قد يعرض أمر يبطل أحكام دلالة هذه الألوان ، وربما أبطل أحكام غيرها . وذلك لأنه كثيراً مايتفق أن يكون دواء قوى القوة ، مع قلة المقدار ، كما تعرفه . فإذا خلط يسيره بكثير من الأدوية التى ليست شديدة القوة جداً كان الغالب ، بحسب الروية ، غير الغالب بحسب القوة . فإن الغالب بحسب القوة . الروية ، غير الغالب بحسب القوة . مم يكون الغمل للمغلوب في الرؤية ، دون الغالب في الرؤية ، ويكون طابع الغالب في الرؤية ، في ذاته ، باقياعلى ما كان قديما . وإن كان هذا مما يجوز أن يقع بالصناعة ، كذلك قد يجوز أن يكون بعض الأجسام في الطبع مركبا من أجسام مركبة أيضا ، ويكون المغلوب فيها قوى القوة قليل المقدار ، ومضادا بالطبع الغالب المقدار الضعيف القوة . فيكون فيها قوى القوة كيفية المغلوب في الرؤية ، ويكون الظاهر في القوة كيفية المغلوب في الرؤية ، ويكون الظاهر في القوة كيفية المغلوب في الرؤية ، مثلا أن يكون الجسم مركبا في الطبيعة ، على نحو تركيبك بالصناعة ، لو ركبت في الرؤية ، مثلا أن يكون الجسم مركبا في الطبيعة ، على نحو تركيبك بالصناعة ، لو ركبت وزن نصف درهم فربيون مع رطل من الماست ، فلا يحس هناك للفربيون لون الماست وطعمه ظاهرين . لكنك إذا استعملت هذا المركب ظهر للفربيون فيه فعل ظاهر من التسخين . فلا يكون حينتذ الأبيض الرطب هو المسخن ، ولكن الذي خليه فيه فعل ظاهر من التسخين . فلا يكون حينتذ الأبيض الرطب بارد قولا كاذبا ؛ لأن همنا أيضا غيضا فيه فعل ظاهر من التسخين ما أن الأبيض الرطب بارد قولا كاذبا ؛ لأن همنا أيضا

<sup>(</sup>۲) ط: يقول // م: يدل (٣) د: ويسود (٥) د: انبطل // ط: أحكام + دلالة (٦) سا، د: قد يتفق . (٧) م: يسيرة (٩،٨) سقط من نسخة « م » ابتداء من قوله « غير الغالب بحسب الرؤية » إلى قوله « طابع الغالب فى الرؤية » // وسقط فى ط، ب: « فإن الغالب بحسب الرؤية غير الغالب بحسب النوة » (١٠) سا: وإذا كان، وفي د: وإذ كان // ب: أن يكون فى الصناعة (١١) سا: مركب، وفى د: مركبة (١٣) د: الظاهرة وفي بنا با المناعة (١١) سا: محبم مركب، وفى د: مركبة (١٣) د: لو ركب، وفي بنا المناعة (١٤) سا: مولى بنا المناعة (١٤) سا، د: لو ركب، وفي بنا المناعة (١٤) من المناعة (١٤) سا، د: لو ركب، وفي بنا المناعة (١٤) من المناعة (١٤) سا، د: لو ركب، وفي بنا المناعة (١٤) من المناعة وفي بنا المناعة (١٤) من المناعة وفي بنا المناعة (١٤) من المناعة وفي بنا المناعة وفي بناعة وفي

الأبيض الرطب بارد ، ولكن الذي يسخن هو شيء آخر .

وإذا وقع في الخلقة الطبيعية مثل هذه الحال لم تصح دلالات هذه الكيفيات على الكيفيات الأولى في جملة المركبات، وإن كانت الكيفية منها تلزم قوة كيفية منها في المزاج؛ إذ ذلك التركيب لا يفصله الحس. فإن من الأجسام المركبة ما تركيبه من العناصر أول، والحس يراه متشابه الأجزاه. فقد جعله المزاج شيئا واحدا على الوجه الذي قلنا إن للمزاج أن يفعله. ومن الأجسام ما تركيبه بعد تركيب أول، كالذهب على رأى قوم يرون أنه دائما مخلق من زئبق قد تولد أولا بمزاج متقدم وكبريت حاله هذه الحالة، ثم عرض لها مزاج، وكالإنسان من الأخلاط، وهذا على قسمين:

قسم منه ما يكون الامتزاج الثانى حاله فى تأحيد الممتزج حال الامتزاج الأول. ومما له ذلك الترياق والمعجونات المخمرة.

ومنه ما ليس كذلك ، فإنه مركب من أجزاء حقها أن لا تنحد فى الطبع كشىء واحد ، بل أن تكون مختلفة متباينة . فأكثر الجمادات والمحدنيات بالصفة الأولى ، وأكثر النبات والحيوان ، من جهة تركيبه من أعضائه ، بل جلها ، على الصفة الثانية .

ومن المعلوم أن المركبات عن أجزاء متميزة بالفعل تنتهى إلى أجزاء بسيطة لا تقسمها بالفعل أمجزاء متخالفة . فلذلك كان أعضاء الحيوان وأجزاء النبات لامحالة تنتهى إلى أجزاء أولى بسيطة ، وهى التى تسمى المتشابهة الأجزاء ، مثل اللحم والعظم اللذين كل جزء منهما محسوس لايحتاج إلى إفساده في تجزئته إليه ، وهو محسوس مثله لحما وعظا . ثم

<sup>(</sup>۲) م، د:مثل هذا//ط: لم يصح (۳) م:منها + ما //ط: «فيها» بدلا من «منها» (الثانية)

<sup>(</sup>a) م: أول الحس // سا، ط، د: ويكون المزاج قد جعله (٦) ط: قلناه // سا: تفعله (٨) م: ــ هذه الحالة، // سا، د: هذه حاله // سا: ولا لإنسان،

<sup>(</sup>۹) سا: تاخیر (۱۱) م، ط: یتحد (۱۲) م: أن یکون (۱۳) ط: ترکیهما // د: من جهة کثیر (۱۶) م، ط: ینتهی// م، ط: یقسمها، وفی د: لأنفسها (۱۵) د: أغصان الحیوان // م: ینتهی (۱۱) د، سا: اللحم والعظم التی (۱۷) سا، د: منها //د: هومحسوس

تتألف منها الأجزاء الآلية ، مثل الورق واللحاء والثمرة للشجر ، ومثل اليد والرجل للحيوان . ثم تتألف من الآلية جملة البدن .

فهذه مسائل متناسبة من العلم الطبيعى ؛ وهى بعينها أصول ومبادى ً لصنائع جزئية تحت العلم الطبيعى .

ثم الفن الرابع من الطبيعيات بحمد الله وحسن تيسيره والحمد لله رب العالمين

<sup>(</sup>۱) م ، ط : يتألف // م : والثمر (٢) م ، ط : يتألف (٤) جميع النسخ : مبادر . (١٠) وينتهى الفن الرابع فى نسخة « م » بالعبارة الواردة في هذبن السطرين . أما في كل من «سا» ، «ب» ، « ط » فلا توجد أية خاتمة . أما فى نسخة د فتوجد العبارة الآتية :

دارالكاتب العربي للطباعة والنشر بالمت هدرة هرع التوفيقية

# الشفتاء

الطبيعيات

• \_ المعادن والآثار العلوية

راجعه وقدّم له الدّڪتور ابراهي تُومد کور

بتحقيق

الدكتورغبدامج يعنضر سعيك ذاك عبدالتدابتماعيك الدكتورغبدامج التدابتماعيك المستعين الم

النقافة والإرشاد الغومى المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والنشر الدار المصرية للتأليف والترجمة

بمناسبة الذكرئ لألفية لليشييخ الرئيس

الحقيسا هرة الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية ١٣٨٥ - ١٩٦٥ ع

# الفهرس

| india |                                                                           |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| ه-ح   | تصدير للدكتور إبراهيم مدكور                                               |
| ط-ن   | مقدمة للدكتور عبد الحليم منتصر                                            |
|       | الفن الخامس من الطبيعيات ( وهو مقالتان )                                  |
|       | المقالة الأولى                                                            |
|       | فيما يحدث من ذلك بناحية الأرض وهي ستة فصول                                |
| ٣     | الفصل الأول ــ فصل في الجبال وتكونها                                      |
| ١.    | « الثاني ــ « منافع الجبال وتكون السحب والأنداء                           |
| 15    | « الثالث - « منابع المياه سائات - «                                       |
| 10    | « الرابع – « « الزلازل                                                    |
| ۲.    | « الخامس — « « تكوين المعدنيات                                            |
| 7 £   | « السادس — « « أحوال المسكونة وأمن جة البلاد                              |
|       | المقالة الثانية                                                           |
|       | وهي تشتمل على الأحداث والكائنات التي لا نفس لها مما يكون                  |
|       | فوق الأرض وهي ستة فصول                                                    |
| ۳٥    | الفصل الأول ــ فصل في السحب وما ينزل منها وما يشبه ذلك                    |
|       | « الثانى ــ فصل فى المقدمات التى توطأ لتعليم السبب الفاعل للهالة وقوس     |
| ٤٠    | قزح وسائر ما يشبههما                                                      |
| ٤٧    | الفصل الثالث ــ فصل في الهالة وفي قوس قزح                                 |
| ٥٨    | « الرابع – فصل في الرياح ه الرابع بين الرياح الرابع بين الرياح الرياح الم |
|       | « الخامس ــ فصل في الرعد والبرق والصواعق وكواكب الرجم والشهب              |
| 77    | الدائرة وذوات الأذناب الدائرة وذوات الأذناب                               |
| ٧٠    | « السادس ــ فصل في الحوادث الكبار التي تحدث في العالم                     |
| ۸١    | فهرس المصطلحات المصطلحات المصطلحات المسابقة                               |

## تصدير

# للدكتور إبراهيم مدكور

لسنا فى حاجة أن ننوه بعظم ثقافة ابن مدينا ، فقد كان فياسوفا وصوفيا ،عالما وطبيبا . كتب فى المنطق والميتافزيق ، فى الأخلاق والسياسة ، فى أحوال العارفين ومقاماتهم . وكتب أيضا فى الطب والكيمياء ، فى الطبيعة وعلم الأحياء ، فى الخيولوجيا وعلم المعادن ، فى الفلك والرياضة . وكتاباه " الشفاء " و " القانون " خير شاهد على ثقافته الواسعة .

استوقفت فلسفته وتصوفه الباحثين منذ عهد بعيد، وكتب عنهما شرقا وغربا، وبالمخات مختلفة . أما علمه وطبه فلم ينالا بعد حظهما من الدراسة، وقد وُجّه النظر إليهما غير مرة . وعلى الأخص فى ربع القرن الأخير بمناسبة ذكرى وفاته ومولده التي أثارت بحوثا كثيرة ، وحفزت إلى دراسات عدّة ، وحتى فى هذه الذكرى كان نصيب العلم والطب ضئيلا بالنسبة إلى الجوانب الأخرى . والواقع أن تاريخ العلوم فى الإسلام لا يزال فى حاجة ماسة إلى أن يحقق و يكتب من جديد ، وما أجدره أن تتضافر عليه جهود شتى . وتكاد تعدّ الصفحات الخالدة التى وقفها عليه ابن خلدون فى "مقدمته " مصدرنا الأول فى العربية ، وبخاصة فى تاريخ العلوم الطبيعية .

وليس شيء أعون على معرفة ابن سينا العالم والطبيب من نشر مؤلفاته العلمية والطبية . وفي طبيعيات " الشفاء " ورياضياته أبواب من العلم فيها عمق ودقة ،

وجدة وطرافة ، وليست فى متناول كثيرين . وها نحن أولاء نتابع نشرها ، و يوم أن تنشر وتقرأ ستقود إلى ألوان من البحث والدرس . وكم نود أن ينشر "كتاب القانون " نشراً علميا محققا ، وسبق أن اتخذت فى ذلك قرارات لم تنقذ بعد .

\* \*

وينصب الفن الخامس من الطبيعيات الذي نخرجه اليوم على "الكائنات التي لا نفس لها من المعادن والآثار العلوية وما يشبهها(۱)" ، ففيه جيولوجيا ومعادن، وجغرافيا طبيعية . وفي الجيولوجيا يعرض ابن سينا للجبال ، والزلازل ، والمعادن، وفي حديثه عنها يدلى بملاحظات دقيقة وآراء واضحة تكاد تلتق في أغلبها مع أسس الجيولوجيا الحديثة . ولا يفوته أن يناقش أصحاب الكيمياء الذين يدّعون أن في وسعهم " أن يقلبوا الأنواع قلبا حقيقيا(۱)" ، ملاحظاً أن كل ما يملكون أن يضيفوا إليها ألوانا وأصباغا ، أما خصائصها ومميزاتها الذاتية فلا سبيل إلى تغييرها . وخطأ ما يظن أن في الإمكان تحويل المعادن الخسيسة إلى معادن نفيسة (۱) . وكان لمناقشته هذه أثرها في تاريخ الدراسات الكيميائية في الشرق والغرب (۱) .

وفى الجغرافيا ينحدث عن الماء واليابس، وخط الاستواء ومدارى السرطان والجدى والقطب الشمالى والجنوبى، والرياح، والسحاب، والرعد والبرق، والصواعق والشهب. والسحاب "جوهر بخارى متكاثف طاف فى الهواء (٥) " ، تنحكم فيه الرياح، فإما أن يصعد إلى الطبقات العليا فيزداد تكاثفا، وإما أن يهبط

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، الطبيعيات ، الفن الخامس ، المعادن والآثار العلوية ، القاهرة ٤ ٩ ٩ ، ص ٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٣٠ . (٣) المصدر السابق ، ص ٣١ .

I. Madkour, Avicennne et l'Alchimie, Revue du Caire, p. 127-129, 1951. (ξ)

<sup>(°)</sup> ابن سينا المعادن والآثار العلوية ، ص ٣ ع .

فيسقط مطرا'' . فللرياح إذن تأثير في سقوط المطر وتكوين الثاج والصقيع ، وما هي إلا وليدة تخاخل الهواء بسبب تغيّر درجة الحرارة'' .

وهما يلفت النظر أنه يعول على ملاحظته الشخصية ، وقد رحل وتنقّل ، ووقف على ظواهر طبيعية مختلفة ومن ملاحظاته أنه شاهد انفصال الدخان عن السحاب، وهو فى قلل جبال شاهقة (٦) ، ويحلل الهالة وقوس قزح فى ضوء ما رآه فى جبل مشرف جدا بين أبيورد وطوس (١) . وإذا كان قد أخذ عن أصحابه المشائين ، فإنه كان يؤثر عليهم آراء بعض الجغرافيين المتأخرين ، أمثال بطليموس ، واستطاع أن يضيف جديدا إلى التراث اليوناني فى جملته .

ولا شك فى أنه تأثر خاصة بكتاب « الآثار العلوية » (°) لأرسطو ، وفى الكتاب الذي نقدم له ما يلتق مع كثير من آراء أرسطو فى الرياح والسحاب والبخار والثاج والبَرّد ، وما يربط الجيولوجيا بالميتيورلوجيا ، وقد كانتا وثيقتى الصلة فى التاريخ القديم والمتوسط .

فنى الفن الخامس من الطبيعيات على صغره عرض واضح ، ودرس قيم ، وهو دون نزاع همزة وصل بين العلم القديم والحديث .

<sup>\* %</sup> 

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، المصدر السابق .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا ، المصدر السابق ، ص ٣٦ -- ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن سينا ، المصدر السابق ، أنظر أيضا الصفحات ٧ ه ، ٠ ، ١ ، ٠

۹۰ سابق ، ص ۹۰ .

<sup>(°)</sup> ترجم — فيا ترجم من كتب أرسطو الطبيعية — وترجم هعه شرح الإسكندر الأفروديسي والأميقدورس (olympiodo:) واشترك في ترجمته بشر بن متى و يحيى بن عدى . ويما يلفت النظر أن العرب لم يعرفوا منه إلا السكتب الثلاثة الأولى ، المقالات الثلاثم ، وفاتهم السكتاب الرابع الذي يرجح أنه من صنع استراتون رئيس اللوقيوم الثانى بعد تيوفراسطس ( ابن النديم ، الفهرست ، ص ٢٥١ ، القفطى ، تاريخ الحكاء ، ص ٢٤ ، ٤٤) .

وقد تولى تحقيقه ثلاثة من المتخصصين ، ومن بينهم من له صلة قديمة بابن سينا ، وهم الدكتور عبد الحايم منتصر والأستاذان سعيد زايد وعبد الله اسماعيل . أنفقوا في ذلك ماأنفقوا من جهد وزمن ، وعوّلوا على كل ماتوفر لدينا من أصول، أستيفاهموا منها النص المختار ، وهي :

- (١) مخطوط الأزهر : (ب) ، وهامشه (بخ) .
  - ( ٢ ) مخطوط دار الكتب : (د) .
  - (٣) مخطوط داماد الجديدة : (سا) .
  - (٤) مخطوط المتحف البريطاني : (م) .
- (ه) نسخة طهران ( المطبوعة ) : (ط) ، وهامشها : (طا) .

ولم يفتهم أن يلحقوا بالنص فهرسا للصطلحات ، على نحو ما درجت لجنة نشر كتاب الشفاء ، ولا يسعنى إلا أن أقدم لهم باسمى واسم قرائهم خالص الثناء ما كتاب الشفاء ، ولا يسعنى إلا أن أقدم لهم باسمى واسم قرائهم خالص الثناء ما كتاب الشفاء ، ولا يسعنى إلى أن أقدم للهم باسمى واسم قرائهم مدكور

#### مقددمة

# للدكتور عبد الحليم منتصر

تكون المعادن والآثار العلوية الفن الخامس من طبيعيات الشفاء، وهجتم في مقالتين كبيرتين تشتمل كل منهما على ستة فصول . وقد اشتملت المقالة الأولى على الكلام في الجبال وتكونها ومنافعها وتكون السحب والأنداء ، ومنابع المياه ، والزلازل ، وتكوين المعدنيات ، وأحوال المسكونة وأمزجة البلاد .

وتضمنت المقالة الثانية الكلام فى السحب وما ينزل منها ، والسبب الفاعل للهالة وقوس قزح ، والرياح ، والرعد والبرق والصواعق وكواكب الرجم والشهب الدائرة وذوات الأذناب ، وما يتصل بالحوادث الكبار التى تحدث فى العالم .

و إن المتأمل في هــــذه الفصول ليروعه عبقرية الشيخ الرئيس النادرة المثال فهو بحق كما قال فيه سارتون " قد أعجز من جاء بعده أن يجاريه " ، إذ أن جميع الآراء أو أغليها ـــ إن أردنا الدقة في التعبير ــ التي وردت في هذا الكتاب تتفق مع ما يقول به العلم الحديث في عصرنا الحاضر .

وفيها يلي عرض سريع موجز لبعض الآراء كما ذكرت بنصما :

#### (١) الجبال :

يقول في تكون الجبال ، الغالب أن تكونها من طين لزج ، جف على طول الزمان ، تحجر في مدد لاتضبط ، فيشبه أن تكون هذه المعمورة ، قد كانت في سالف الأيام غير معمورة ، بل مغمورة في البحار ، فتحجرت ، إما بعد الانكشاف قليلا قليلا ، في مدد لا تفي التأريخات بحفظ أطرافها ، وإما تحت المياه لشدة الحرارة المحتقنة تحت البحر ، والأولى أن يكون بعد الانكشاف ، وأن تكون طينتها على التحجر ، إذ تكون طينتها لزجة ، ولهذا ما يوجد في كثير من الأحجار إذا كسرت أجزاء من الحيوانات المائية كالأصداف وغيرها ، ولايبعد أن تكون القوى المعدنية قد تكونت هناك :

#### (ب) الزلازل:

ويقول في الزلازل: حركة تعرض لجزء من أجزاء الأرض بسبب ما تحته ، ولا محالة أن ذلك السبب ، يعرض له أن يتحرك ، ثم يحرك ما فوقه ، والجسم الذي يمكن أن يتحرك تحت الأرض، يحرك الأرض، وهو إما جسم بخارى دخاني، قوى الاندفاع، و إما جسم ما ئي سيّال، و إما جسم هوا ئي ، و إما جسم نارى ، و إما جسم أرضى ؛ والجسم النارى ، لا يكون نارا صرفة ، بل في حكم الدخان القوى ، وفي حكم الريح المشتعلة ، يقول ومن الدليل أن أكثر أسباب الزلزلة هي الرياح المحقنة ، أن البلاد التي تكثر فيها الزلزلة ، إذا حفرت فيها آبار وقني كثيرة ، حتى كثرت مخالص الرياح والأنجرة قلت الزلازل بها ، وأكثر ما تكون الزلازل في بلاد متخلخلة غور الأرض ، متكاثفة وجهها ، أو مغمورة الوجه بماء يجرى أو ماء غمر كثير لايقدر الريح على خرقه . ومن منافع الزلازل تفتح مسام الأرض للعيون ، و إشعار قلوب الناس رعب الله تعالى . وهذا كلام يتفق في جملته مع ما يذهب إليه العلم الحديث عن أسباب الزلازل .

## (ج) سرعة الصوت ، وسرعة الضوء :

و يقول إن البصر يستبق السمع ، فإنه إذا اتفق أن قرع إنسان من بُعد جسها على جسم رأيت القرع، قبل أن تسمع الصوت، لأن الإبصار ليسله زمان ، والاستماع يحتاج إلى أن يتأدى تموج الهواء الكائن إلى السمع ، وذلك فى زمان ، كأن ابن سينا يقول بالسرعة الآنية للضوء ، وقد جانبه الصواب فى ذلك ، لأن للضوء سرعة وزمانا ينتقل فيه ، وقد عرف ذلك ابن الهيثم ، وأجرى من الجارب ما أثبت أن للضوء زمانا ينتقل فيه ، وليس فى الآن كما قال ابن سينا ، وأثبت عدم صحته ابن الهيثم .

#### ( د ) السحب :

و يقول أبن سينا فى تولد السحب ، إنها تكون من الأبخرة الرطبة ، إذا تصعدت بتصعيد الحرارة فوافت الطبقة الباردة من الهـواء ، فجوهر السحاب بخارى متكاثف طاف فى المواء ، وأن الجبال بسبب ارتفاعها تكون أبرد من أديم القرار ، فالبعد من أديم الأرض ، هو أحد أسباب البرد ، فإنه و إن يكن شعاع الشمس يقع على الجبل ، فلا يكون تسخينه كتسخين ما يقع

على الأرض ، ولذلك فأكثر السحب الماطرة إنما تتولد في الجبال ومنها تتوجه إلى سائر البلاد . وما أظن أن العلم الحديث قدد أضاف إلى ذلك جديدا إلا أنه وجد من الأجهزة والأدوات ما يسمح بإثبات هذه الآراء بالقياسات الدقيقة .

#### (ه) الطل:

ليس يتكون من سحاب ، بل من البخار اليومى المتباطىء فى الصمود ، القليل المادة ، إذا أصابه برد الليل ، وكثفة ، وحوله ماء ينزل نزولا ثقيلا فى أجزاء صغار جدا لا نحس بنزولها إلا عند اجتماع شيء يُعتد به ، و يضيف فإن جمد كان صقيعاً . ولا مراء فى صحة هذا الرأى ومطابقته لما يقول به العلم الحديث .

#### (و) الثلج :

وهذا السحاب يعرض له كثيرا ، أنه كما يأخذ فى التكاثف ، وفى آن يجتمع فيه حب القطر يجمد ، ولم تتخلق الحبات ، بحيث تحس فينزل جامدا ، فيكون ذلك هو الثلج ، ونظيره من البخار الفاعل للطل هو الصقيع. وأما إذا جمد بعد ما صار ماء ، وصار حبا كبارا ، فهو البَرد.

## (ز) الضباب:

يقول ابن سينا أما الضباب فهو من جوهر الغام ، إلا أنه ليس له قوام السحاب فما كان منه متحررا من العلو ، وخصوصا عقب الأمطار ، فإنه ينــــذر بالصحو ، وما كان منه مبتدئا من الأسفل متصعدا إلى فوق ولا يتحلل فهو ينذر بالمطر .

ثم يضيف الشيخ الرئيس ، فالبخار مادة السحاب والمطر والثلج والطل والجليد ، والصقيع والبَرَد ، وعايه تتراءى الهالة وقوس قُزح ، والشميسات والنيازك .

وأحسب أن ما قاله المعلم الثالث فى هذه المسائل ، إنما هو صحيح فى جملته بل وفى كثير من تفصيلاته ، فعُمر الأرضما زال العلماء مختلفين فيه ، وقد أصاب كبد الحقيقة عندما قال : "فى مُدد لا تفى التأريخات بحفظ أطرافها" ، وقد كان من العلماء من يقدر هذا التاريخ بألفين من ملايين السنين ، وهو معذور من ملايين السنين ، وهو معذور أن قال إن الضوء يصل فى الآن ، أما الصوت فيحتاج إلى زمان ، فالفرق بين سرعتيهما هائل

جدا ، إنه الفرق بين ثلاثمائة ألف من الكيلومترات فى الثانية هى سرعة الضوء ، و بين مئات الأمتار (٣٤٠م) فى الثانية هى سرعة الصوت . أما تمييزه بين صور بخار الماء فى السحاب والطل والصقيع والثلج والبَرد والضباب فقد أوفى فيه شيخنا على الغاية .

# (ح) الهالة وقوس تُزح :

يقول أما الحيالات التي تتكون في الجو ، مثل الهالة ، وقوس قُرْح والنيازك والشميسات ، فإن هذه كلها ، تشترك في أنها خيالات ، ومعنى الخيال هو أن يحس شبح شيء مع صورة شيء آخر ، كما نجد صورة الإنسان مع صورة المرآة ، ثم لا يكون لذلك انطباع حقيق في مادة ذلك الشيء الثاني الذي يؤديها ويرى معها ، كما أن صورة الإنسان لا تكون منطبعة بالحقيقة والإقامة في المرآة ، و إلا لكان لها مقر معلوم ، ولما كانت تذقل بانتقال الناظر فيه ، والمرئى ساكن، ثم يضيف ، فهذه الأشباح تتبدل أما كنها بحسب حركاتك ، فإن توجهت إليها تقدمت إليك، و إن نكصت عنها تأخرت عنك، و إن علوت علت ، و إن نزلت نزلت و إن تركتها يمنة وجاذبتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و بهذا تعلم المها خيالية . فهذه أشياء بعضها يعول فيه على صناعة الهندسة ، و بعضها على علم البصر و بعضها على الاكمتحان والحس . ولان ك أن مثل هذه الدقة في الوصف تستحق النظرفالرئيس هنامعلم بحق ، يريد من قارئه أن يتفهم دقائق العملية .

يقول المعلم الثالث ، فأما الهالة ، فإنها دائرة بيضاء ، تامة أو ناقصة ، ترى حول القمر وغيره ، إذا قام دونه سحاب لطيف ، لا يغطيه ، لأنه يكون رقيقا ، فإذا وقع عليه شعاع القمر، حدث من الشعاع ومنه قطع مستدير ، وقد تكون حول الشمس هالة ، والتي تكون من الهالات تحت الشمس أدل على المطر من الحيالات القزحية ، التي تكون قبالتها ، والتحتانية تكون أعظم من الفوقانية ، لأنها أقرب .

و يضيف ، وأكثر ما تكون الهالة مع عدم الريح، فلذلك تكثر معالسحب الدواني. والهالة الشمسية في الأكثر ، إنما ترى إذا كانت الشمس بقرب من وسط السماء ، و إذا كانت الشمس على الأفق ، وجب بالضرورة أن ترى من القوس نصف دائرة ، وذلك لأن القوس ليس وضعها, وضع الهالة ، وليس موازيا للافق بل مقاطع له .

و يختم الشيخ الرئيس قوله، في هذا الموضوع بهذه العبارات المتألقة نصوعا و بيانا و تواضعا، فيقول <sup>دو</sup> و هذه القوس ، في أكثر الأمر ، يلى الأرض منها لون ، ويلى الجو منها لون ، يشتدان معا عند الوسط، وربماكان في الوسط لون آخر غير ذينك"، و يضيف وهمذا مبلغ علمي ، وما بق يطلب من غيرى " .

#### (ط) الشميسات:

و يقول عن الشميسات <sup>وو</sup> وأما الشميسات ، فإنها خيالات كالشموس عن مراى شديدة الاتصال والصقالة ، تكون فى جنبة الشمس ، فتؤدى شكلها ولونها ، أو تقبل ضوءا شمديدا فى نفسها ، وتشرق على غيرها بضوئها وتعكسها أيضا .

#### ( ی ) النیازك :

و يقول عن النيازك ، وأما النيازك فإنها أيضا خيالات فى لون قوس قنرح ، إلا أنها ترى مستقيمة لأنها تكونت فى جنبة الشمس ، يمنة أو يسرة ، لا تحتها ولا أمامها وقلما تكون عند ما تكون الشمس فى نصف النهار ، بل عند الطلوع والغروب ولا سيما عند الغروب ، فغى ذلك الوقت ، يكثر تمدد السحاب وكثيرا ما يتفق لهذه أن تساير الشمس طالعة وغاربة ، وهى تدل على المطر .

يقول ، ولا يتولد القوس في الليل إلا في الندرة ، لأنها تحاج في تكونها لأن يكون النير شديد الإضاءة .

و إننا لنسجل للشيخ الرئيس وضوح بيانه ، ودقة تعريفاته ، ولئن خالفه العلم الحديث في بعض التفاصيل في ألوان القوس ، أو في تعريف النيزك ، فإن ذلك لا يقلل بحال من قيمة الآراء التي أوردها شيخنا منذ أكثر من ألف من الأعوام ، فإنها في مجوعها تدل على الأصالة في النفكر والدقة في الاستنباط .

### (ك) الرياح:

و يقول فى الرياح ، وربما تهبت الرياح لحركة الهواء وحدها ، إذا تخلخات جهة من الحواء للسخونة ، فانبسط فسال له الهواء ، يقول ومما يدل على أن مادة المريح غير مادة المطر الذى

هو البخار الرطب وهو أنهما في أكثر الأمر يتما نعان ، والسنة التي يكثر فيها المطر لكثرة البخار الرطب ، تقل الريح ، والسنة التي تكثر فيها الرياح ، تكون سنة جدب وقلة مطر ، لكنه كثيرا ما يتفق أن يعين المطر على حدوث الريح ، تارة بأن يبل الأرض أو يمنع حدوث البخار الدخاني ، وقد تعين المريح على تولد المطر بأن تجمع السحاب ، وتسمى الرياح التي تعين على المطر ، و و رياح سما بية ، .

أرأيت كيف يحدد المعلم الثالث العلاقة بين الرياح والمطر ، وكيف أن السبب في حدوث الرياح تخلخل جهة مر الهواء للسخونة ، وأن الرياح والمطر يتمانعان ، ولكنه يستدرك أنه كثيرا ما يتفق أن يعين المطرعلي حدوث الريح ، إما بأن يبل الأرض أو يمنع حدوث البخار الدخاني ، أو تعين الريح على تولد المطر ، عندما تكون الريح سحابية ، وهذا كلام علمي جميل يليق بالشيخ الرئيس .

#### (ل) البرق والرعد:

و يختم الرئيس كلامه في المعادن والآثار العلوية ، بقوله في البرق والرعد ، البرق مرى والرعد يسمع ولا يرى ، فإذا كان حدوثهما معا ، رؤى البرق في آن وتأخر سماع الرعد ، لأن مدى البصر أبعد من مدى السمع . وليت شيخنا اكتفى بهذا التعبير العلمى الصحيح الدقيق، ولكنه أضاف ، فإن البرق يحس في الآن بلا زمان . . ؛ فقد أبطل نظرية السرعة الآنية للضوء العالم الطبيعى العربي الأشهر و ابن الهيثم " الذي أثبت بالتجربة أن للضوء زمانا ، وسرعة معينة ، ولعله أول من قال بذلك من العلماء . يقول ابن سينا : و والرعد الذي يحدث مع البرق يحس بعد زمان . لأن الإبصار لا يحتاج إلا إلى موازاة وإشفاف ، وهذا لا يتفق وجوده بزمان ، وأما السمع فيحتاج فيه إلى تموج الحواء ، أو ما يقوم مقامه . وهو بذلك يقول با نتقال الصوت في الحواء وفي الأجسام الأخرى سواء كانت صلبة أو سائلة ، وأنه يحتاج إلى وقت معين و بسرعة معينة حتى ينتقل الصوت الى السمع ، يقول وكل حركة في زمان .

# الفن الخامس من الطبيعيات

هذا الفن يشتمل على علل أكوان الكائنات التي لا نفس لها من المعادن والآثار العلوية ومايشبهها وهو مقالتان :

المقالة الأولى

فيما يحدث من ذلك بناحية الأرض وهي ستة فصول

<sup>(</sup>۲) من الطبيعيات: ساقطة من ب ؛ في كائنات الجو والمعادن طا ؛ + وهو مقالنان د · (٤) وهو: ساقطة من ب ، د ، سا ، م || مقالنان : ساقطة من د . (٥) الأولى : + من الفن الخامس من الطبيعيات م . (٦) وهي : ساقطة من ب ، م || فصول : [ تذكر نسخة د بعد ذلك عناوين الفصول السنة ] .

# [الفصل الأول]

## (۱) فصل فى الجبال وتكونها

لنبتدئ أولا ولنتحقق حال تكنون الجبال .

والمباحث التي يجب أن تعلم في ذلك :

أولها حال تكون الجمارة .

والثاني حال تكرَّون الجمارة الكبيرة أو الكثيرة .

والثالث حال تكوّن ما يكون له ارتفاع وسمو .

فنقول: أما فى الأكثر فإن الأرض الحالصة لا تتحجر لأن استيلاء اليهس عليها لايفيدها استمساكا، بل تفتتا و إنما تتكون الحجارة فى الأكثر على وجهين من التكؤن: . . أحدهما على سبيل التفجر، والثانى على سبيل الجمود.

فإن كثيرا من الأحجار يتكون من الجوهر الغالب فيه الأرضية ، وكثير منها يتكون من الجوهر الغالب عليه المائية . فكثير من الطين يجف و يد تجيل أولا شيئا بين الحجر والطين ، وهو حجر رخو ، ثم يستحيل حجرا . وأولى الطينات بذلك ، اكان لزجا ، فإن لم يكن لزجا فإنه يتفتت في أكثر الأمر قبل أن يتحجر . وقد شاهدنا في طفولتنا مواضع كان فيها الطين الذي يغسل به الرأس ، وذلك في شط جيحون . ثم شاهدناه قدد تحجر تحجرا رخوا ، والمدة قريبة من ثلاث وعشرين سنة .

 <sup>(</sup>٢) فصل : فصل أب ؛ الفصل الأول د ، م · (٣) وتكونها : ساقطة من د ، سا ، م ·
 (٧) الحجارة : حجارة ط || الكثيرة : الكثرة م · (٨) والنالث : والنالثة طما ، يكون : ساقطة من م ·
 (٩) لا تخجر: لا تحجر م || البس : الجمود م || عليها : على الأرض د ، سا ، ط (٩ - ١١) علما ...

<sup>(</sup>٩) لا تحجر: لا تحجم م | اليبس: الجمود م | عليها : على الارض د ، سا ، ط (٩ – ١١) عليا ...
الجمود : ساقطة من م · (١٠) استمساكا ، انتساكا ب ، د ، م ، إمساكا سا || تفتتا : ساقطة من د | | تتكون : تكون ب ، سا ، م · (١١) للفجر : التفجير | تتكون : تكون ب ، سا ، م · (١١) للفجر : التفجير ب ، د ، سا ، ط ، (١٣) عليه : فيه د ، سا، ط، م (١٥) أكثر : آخر م ، (١٦) تحجرا : جراد .

وقد تتكون الججارة من الماء السيال على وجهين : أحدهما أن يجمد الماء كما يقطر أو كما يسيل برمته . والنانى يرسب منه فى سيلانه شيء يلزم وجه مسيله ويتحجر .

وقد شوهدت مياه تسيل ، فما يقطر منها على موضع معلوم ينعقد حجرا أو حصى مختلفة الألوان .

وقد شوهد ماء قاطر ، إذا أخذ لم يجمد وإذا انصب على أرض حجرية تقرب من مسيله انعقد فى الحال حجرا . فعلمنا أيضا أن لتلك الأرض قوة معدنية ، تحيل السيال إلى الجمود .

فبادئ تكون الحجارة ، إما جوهر طيني لنج ، و إما جوهر تغلب فيه المائية . وهذا القسم يجوز أن يكون جموده من قوة معدنية مجدة ، ويجوز أن يكون قد ظبت عليه الأرضية على الوجه الذي ينعقد به الملح ، بأن غلبت الأرضية فيه بالقوة دون المقدار ، وإن لم يكن على نحو كيفية الأرض التي في الملح ، بل على كيفية أخرى ، ولكن مشاركة لحما في أنها تتغلب بمعاونة الحرارة ، فلما يصيبه الحر يعقده ، أو قوة أخرى مجمولة عندنا . ويجوز أن يكرن بالضد ، فتكون أرضيته تتغلب بقوة باردة يابسة تعينه . و بالجملة فإن للماء في طباعه ، على ما علمت ، أن يستحبل إلى الأرضية من غلبة قوة الأرضية ، وللارض أيضا ، كما علمت ، في طباعها أن تستحيل إلى المائية من غلبة قوة المائية . وههنا شيء يتخذه قوم ضلوا في حيلهم يسمونه لبن العذراء إذا شاءوا ، وهو مركب من مائين ، ينعقد جوهرا جاسيا ، وذلك يدل على صحة هذا . ولهم أشياء كثيرة مما يتخذونه حلا وعقدا تصدق هذه الأحكام . فتكون الأحجار إذن إما لتفجير الطين المذرج في الشمس ، وإما لانعقاد الممائية من طبيعة م بهسة أرضية ، أو سبب مجفف حار .

<sup>(</sup>٢) معدنية : مجمدة طا . (١٠) فيه : ساقطة من سا (١١) و إن : فإن سا ، م | ولكن : إ تكون د ، سا ، م (١٢) تغلب : تنعقد ب ؛ تنقلب ط ؛ تقلب طا | فلما : فكا ب ، سا ، م | يصيبه : يصيبها م (١٣) و يجوز : يجوز ب | تنغلب بقوة : تنقاب بصورة ط ؛ تقلب بقوة طا (١٤) لما ه : الما ، ب ، د ، سا ، ط (١٥) وللا رض : والأرض ب ، د ، سا ، ط | طباعها : طباعه د ، سا ، ط (١٦) حياهم : حيلة م (١٨) الأحكام : ساقطة من ب ، ه ، سا ، م (١٩) لانعقاد : الانعقاد م .

و إن كان ما يحكى من تحجر حيوانات ونبات صحيحا، فالسبب فيه شدة قوة ، مدنية هجرة تحدث في بعض البقاع الحجرية ، أو تنفصل دفعة من الأرض فى الزلازل والحسوف، فتحجر ما تلقاه . فإنه ليس استحالة الأجسام النباتية والحيوانية إلى الحجرية ، أبعد من استحالة المياه ، ولا من الممتنع في المركبات أن تغلب عليها قوة عنصر واحد يستحيل إليه . لأن كل واحد من العناصر الني فيها ، مما ليس من جلس ذلك العنصر ، من شأنه أن يستحيل إلى ولك العنصر ، من شأنه أن يستحيل إلى فلك العنصر ، ولهذا ما تستحيل الأجسام الواقعة في الملاحات إلى الملح ، والأجسام الواقعة في الملاحات إلى الملك .

وأما السرعة والإبطاء في الاستحالة ، فأص يجوز أن يختلف أيضا بحسب القوى المختلفة ، فإن كانت شديدة جدا أحالت في زمان يسير. وفي بلاد العرب حرة كل من يسكنها ، وأى جسم يقع فيها ، يتلون بلونها . وقد رأيت رفيفا على صورة الأرغفة المحرقة ، المرققة ، الموققة ، المرقومة بالسباع ، قد تحجر ، ولونه باق ، وأحد وجهيه عليه أثر التخطيط الذي يكون في التنور . وجدته ملتى في جبل قريب من بلاد خراسان تسمى جاجرم ، وحملنه معى مسدة . وهذه الأشياء إنما تستغرب لقلة وقوعها ، وأما أسبابها في الطبيعة فظاهرة موجودة . وقد تتكون أنواع من الحجارة من النار إذا أطفئت .

وكثيرا ما يحدث فى الصواعق أجسام حديدية وحجرية ، بسبب ما يعرض للنارية أن تطفأ و فتصير باردة يابسة . وقد يقع فى بلاد الترك فى الصواعق والبروق أجسام نحاسية على هيئة نصول السهام ، لها زائدة منعطفة إلى فوق ؛ وتقع مثلها فى بلاد الجبل والديلم وإذا وقمت فارت فى الأرض و يكون جوهر جميع ذلك جوهرا نحاسيا يابسا و قد تكلفت إذابة نصل من ذلك بخوارزم فلم يذب ، ولم يزل يتحلل منه دخان ملون يضرب إلى الخضرة حتى بق منه جوهر رمادى . وقد صح عندى بالتواتر ما كان ببلاد جوزجان ، فى زماننا الذى أدركناه ،

<sup>(</sup>۱) یمکی: ینحمکی م || حیوانات: حیوان ط (۲) الزلازل: الزلال م ، (۵) فیها: فیه ب ، قبلها ط (۵) من شأنه: فشأنه د، سا ، ط ، م ، (۲) ولهذا: ولذلك ط ، م (۹) احالت: حالت سا ، م ا ایسیر: یسیرة م || وفی: فی م (۱۱) علیه: علی م ، (۱۲) وجدته: ووجدته ط || جبل: حل ط || من بلدة: ساقطة من م ، (۱۶) أطفئت : طفئت ط ؛ طفیت م (۱۵) تبطغی سا ؛ تعلقی م (۱۸) جوهرا: ساقطة من ب .

من أمر جديد لعله يزن مائة وخمسين منّا ، نزل من الهواء فنقر في الأرض ، ثم نبا نبوة أو نبوتين نُو الكرة التي ترى بها الحائط ، ثم عاد فنشب في الأرض ، وسمع الناس لذلك صوتا عظيها هائلا ، فلما تفقدوا أمره ، ظفروا به ، وحملوه إلى والى جوزجان ، ثم كاتبه سلطان خراسان في عصرنا وهو الأمير عين الدولة وأمين الملة أبو القاسم مجود بن سبكتكين المظفر المغلب ، يرسم له إنفاذه أو إنفاذ قطعة منه ، فتعذر نقله لثقله فحاولوا كسر قطعة منه ، فما كانت الآلات تعمل فيه إلا بجهد ، وكان كل مثقب وكل مقطع يعمل فيه ينكسر لكنهم فصلوا منه آخر الأمن شيئا فأنفذوه إليه ، ورام أن يطبع منه سيفا ، فتعذر عليه .

وحكى أن جملة ذلك الجوهركانملتها من أجزاء جاورسيّة صغار مستديرة، التصق بعضها ببعض. وهذا الفقيه أبوعبيد عبد الواحد بن مجد الجوزجانى، صاحبى، شاهد هذا كله م وحُدَّثت أن كنيرا من السيوف الميانية الجميلة، انما تتخذ من مثل هذا الحديد. وشعراء العرب قد وصفوا ذلك في شعرهم . فهذا جنس من تكون الحجارة .

وحدثنى ثقة من مشايخ دولة أصفهان ، وهو أبو منصور هرمزدياد بن مشكوار، قريب الأمير أبى جعفر مجمد بن دستهرار أنه وقع فى جبال طبرستان من الهواء ماصفة وقعه صفة وقع هذا الحديد ، إلا أنه كان حجارة كبيرة . فهذا جملة القول فى تكون الحجر .

وأما تكون حجركبيرفيكون إما دفعة ، وذلك بسبب حر عظيم يعافص طينا كثيرا لزجا، وإما أن يكون قليلا قليلا على تواتر الأيام. وأما الارتفاع فقديقع لذلك سبب بالذات، وقد يقع له سبب بالعرض. أما السبب بالذات، فكما يتفق عند كثير من الزلازل القوية أن ترفع الربخ الفاعلة للزلزلة طائفة من الأرض ، وتحدث رابية من الروابي دفعة. وأما الذي

<sup>(</sup>۱) فنقر: فنفد ب ، ط ، م ؛ ثم نزل سا (۲) ترمی : تضرب سا | بها : لها م (۳) ظفروا به : ساقطة من د | وحملوه : وحمل ب ، د ؛ وحملوا ط (٤) وهو الأمير عين : فهو أمير يمين ط (٥) له : ساقطة من م (٥) يطبع : مصبغ طا (٩) أبو عبيد : أبو عبيد الله ط | اصاحبی : صاحبی هذا ط (۱۰) وحدثت : وحدث ط | الجيلة : الجليلة ب ، د ، سا | تخذ : اتخذ د ، سا ، ط ، م | من : ساقطة من د (١٢) أصفهان : اصبهان ب ، ط ، (١٣) الأمير : + الجليل ب ، د ، سا | دستمرار : + حرس الله عزه ب ، أصبهان ب ، ط ، (١٤) فهذا : وهذا م | القول : ساقطة من م (١٥) كثيرا : ساقطة من م (١٥) كثيرا : ساقطة من م (١٧) فكا ، وكا م .

بالمرض، فأن يعرض لبعض الأجزاء من الأرض انحفارٌ دون بعض، بأن تكون رياح نسافة أو مياه حفادة تتفق لها حركة على جزء من الأرض دون جزء ، فيتحفر ما تسيل عليه و يبقى مالا تسيل عليه رابيا . ثم لا تزال السيول تغوص في الحفر الأول إلى أن تنور غورا شديدا ، ويبتى ما انحرف عنه شاهقا . وهذا كالمتحقق من أمور الجبال وما بينها من الحفور والمسالك .

وربماكان الماء أو الريح متفق الفيضان ، إلا أن أجزاء الأرض تكون مختلفة ، فيكون و بعضها لينة و بعضها حجرية ، فينحفر الترابى اللين ، ويبق الحجرى مرتفعا . ثم لايزال ذلك المسيل يتحفر و ينحفر على الأيام ، ويتسع ، ويبق النتوء ، وكلما انحفر عنه الأرض كان شهوقه أكثر .

فهذه هى الأسباب الأكثرية لهذه الأحوال الثلاثة. فالجبال تكوثها من أحد أسباب تكون الحجارة ، والغالب أن تكونها من طين لزج جف على طول الزمان ، تحجر فى مدد لا تضبط، فيشبه أن تكون هذه المعمورة قد كانت فى سالف الأيام غيرمعمورة ، بل مغمورة فى البحار ، فتحجرت ، إما بعد الانكشاف قليلا قليلا في مدد لا تفى التأريخات بحفظ أطرافها ، وإما تحت المياه لشدة الحرارة المحتقنة تحت البحر. والأولى أن يكون بعد الانكشاف ، وأن تكون طينتها لزجة ، ولهذا ما يوجد فى كثير من وان تكون طينتها لزجة ، ولهذا ما يوجد فى كثير من الأجحار ، إذا كسرت أجزاء الحيوانات المائية كالأصداف وغيرها . ولا يبعد أن تكون ما القوة المعدنية قد تولدت هناك ، فأعاثت أيضا ، وأن تكون مياه قد استحالت أيضا حجارة ، لكن الأولى أن يكون تكون الجبال على هذه الجملة ، وكثرة ما فيها من الحجر لكثرة ما يشتمل عليه البحر من الطين ، ثم ينكشف عنه ، وارتفاعها لما حفرته السيول والرياح فيا بينها ،

<sup>(</sup>١) نسافة : سافية ب ، نشافة ط . (٢) فيتحفر : فيتحفر م (٣) ثم : ساقطة من ب | الأول : الأولى م . | تغور : تعود م (٥) أو الريح : والريح ط ، م ، + منطق ط (٧) ينحفر : يحفر ب ؛ || وينحفر ساقطة من ط || الأيام : الإتمام م (٨) شهوقه : سموقه د ، سا ، م ، سموه ط (١٣) الحرارة : الحر ط || المحتقنة : المحقنة سا || البحر : الأرض د ، سا || والأولى : الأولى ط . (١٦) فأعانت : سا || والأولى : الأولى ط . (١٦) فأعانت : وأعانت ب ، (١٧) يكون : ساقطة من ب ، د ، سا || وكثرة : وكثيرة م || الحجر : الحجرية د ، سا ، ط ، م .

فإنك إذا تأمات أكثر الجبال ، وأيت الانحفار الفاصل فيا بينها متولدا من السيول. ولكن ذلك أمر إنما تم وكان في مدد كثيرة ، فلم يبتى لكل سيل أثره ، بل إنما يرى الأقرب منها عهدا. وأكثر الجبال الآن إنها هي في الانرضاض والتفتت ، وذلك لأن عهد نشوته وتكونها إنما كان مع انكشاف المياه عنها يسيرا يديرا والآن فإنها في سلطان التفتت ، الا ما شاء الله من جبال ، إن كانت تتزايد بسبب مياه تتحجر فيها ، أوسيول تؤدى إليهاطينا كثيرا فيتحجر فيها . فقد بلغني كما أحسبأنه قد شوهد ذلك في بعض الجبال ، وأما ما شاهدته أنا ، فهو في شط جبحون ، وليس ذلك الموضع مما يستحق أن يسمى جبلا. فما كان من هذه المنكشفات أصلب طينة وأقوى تحجرا وأعظم حجما ، فإنه إذا انهد ما دونه ، بقى أرفع وأعلى .

• ١ وأما عروق الطين الموجودة في الجبال ، فيجوز أن تكون تلك العروق ليست من صميم مادة التحجر ، لكنها من جملة ما تفتت من الجبال وتقرتب وامتلاً في الأودية والفجاج، وسالت عليه المياه ، ورطبته وغشيته أرهاص الجبال ، أو خلطت به طينتها الجيدة . ويجوز أن يكون القديم أيضا من طين البحر غير متفق الجوهر ، فيكون من تربته ما يتحجر تحجرا قويا ، ومنه مالا يتحجر ، ومنه ما يسترخى تحجره لكيفية تما غالبة فيه ، أو لسبب من الأسباب التي لا تعد. ويجوز أن يعرض للبحر أيضا أن يفيض قليلا قليلا على برمختلط من سهل وجبل ، ثم ينضب عنه ، فيعرض للسهل منه أن يستحيل طينا ، ولا يعرض ذلك المجبل. وإذا استحال طينا ، كان مستعدا لأن يتحجر عندالانكشاف، ويكون تحجره في حدما سافيا قويا . وإذا وقع الانكشاف على ما تحجر ، فر بما يكون المتحجر القديم في حدما استعد للتغتت . ويجوز أن يكون ذلك يعرض له عكس ماعرض للتربة ، من أن هذا بيطب استعد لليعت . وينه و يلين و يعود ترابا ، وذلك يستعد للحجرية . كما إذا نقعت آجرة وترابا وطينا في الماء ،

<sup>(</sup>٢) انما تم وكان : اذا كان وتم د | إنما : إنا م (٤) يسيرا يسيرا بسيرا ط (٢) قد : ساقطة من من م (٧) فهو : ساقطة من ب ، د ، م | وليس : فليس ب (٨) انهد : انهدم ط ، (١١) جملة : جهة ب | وترب : ترتب ط ؛ وبيوت م (١٢) خلطت به : حلته د ، سا ، م | طينتها : طينها م ، (١٣) أيضا : ساقطة من م (١٤) تحجرا : حجرا د | ومنه (الأولى) : ومنها م | ومنه (الثانية ) : ومنها م | منا : ساقطة من د ، سا | لسبب ، بسبب د ، ط (١٨) سافيا : شافياط (١٩) ذلك + أن ط (٢٠) نقعت : اتفقت م | وطينا : طينا د ، سا ، م .

ثم عرضت الآجرَّة والطين والتراب على النار، عرض للآجرَّة أن زادها الاستنقاع استعدادا للتفتت بالنار ثانيا ، وللتراب والطين استعدادا لاستحجار قوى .

و يجوز أن ينكشف البرعن البحروكل بُعد طَبقة . وقد يرى بعض الجبال كأنه منضود سافا فسافا ، فيشبه أن يكون ذلك قد كانت طينتها فى وقت ماكذلك سافا فسافا ، بأن كان ساف ارتكم أولا ، ثم حدث بعده فى مدة أخرى ساف آخر فارتكم ، وكان قد سال على كل ساف جسم من خلاف جوهره ، فصار حائلا بينه و بين الساف الآخر ، فلما تحجرت المادة عرض للحائل أن انشق وانتثر عما بين السافين . وأن حائلا من أرض البحر قد تكون طينته رسو بية ، ويشبه أن يكون ما يعرض له انفصال الأرهاص من الجبال رسوبيا . فهكذا تتكون الجبال .

<sup>(</sup>۱) والتراب: الطيب د ، سا ؛ ساقطة من م | الاستنقاع: الانتقاع د ، سا ، ط ، م ، (۲) وللتراب: والتراب ب | والطين: وللطين سا | استعدادا: أن استعداب ، م ؛ أن استعدت د ، سا . (٣) وكل بعد طبقة : وانعقد طينه ب (٤) فسافا (النانية): + فيشبه ب (٥) آخر: ساقطة من م | فارتكم د ، سا ، ط ، م | على : عن ط (٧) وانتثر: أو انتثر د ؛ وأن انتثر ط ؛ ما قطة من د . . رسوبية : ساقطة من د .

# [ الفصل الثانى ] (ب) فصل ف منافع الجبال وتكون السحب والأنداء

منافع الجبال كثيرة، وذلك لأنه لايشك شاك فى وفورالمنافع المتصلة بالسحب، و بالأودية المنبعثة من العيون، و بالجواهر المعدنية .

فأما السحب فإنها إنما تتولد ، كما نتبين من بعد من الأبخرة الرطبة إذا تصعدت بتصعيد الحرارة فوافت الطبقة الباردة من الهواء التي فرغنا من تقديم خبرها .

والعيون أيضا فإنها إنما تتولد باندفاع المياه إلى وجه الأرض بالعنف ولن تندفع بالعنف الا بسبب محرّك لها مصعّد إلى فوق . والأسباب المصعدة للرطو بات إنما هى الحرارات المبخرة للرطو بات ، الملجئة إياها إلى الصعود . والعيون أيضا ، فإن مبادتها من البخارات المندفعة صعدا عن تصعيد الحرارة المحتقنة فى الأرض من الشمس والكواكب . والجواهر المعدنية ، فإنها أيضا إنما تتولد ، كما نشرح بعد ، عن الأبخرة المحتقنة فى الأرض .

فيكاد أن يكون المبدأ العنصرى لهذه الأمور النافعة هو البخار وما يجرى مجراه . والبخار قد يتصعد من أرض صلبة ، وقد يتصعد من أرض رخوة ، وقد يتصعد من البخار والمياه . فالأرض الرخوة تتفشى منها الأبخرة في أكثر الأمر قليلا قليلا ، فلا يكون لاجتماعها سلطان . وأما البحار فيشبه أن يكون حكمها هذا الحكم ، فإنها قلما يتفق فيها حقن للبخار يعتد به . والأرضون الصلبة المتوسطة الصلابة يعرض لها أن تحقن البخار حقنا متوسطا ، والأرضون الصابة جدا تحقن البخار حقنا شديدا ، والجبال أقوى الأرضين على حقن والأرضون الصابة جدا تحقن البخار حقنا شديدا ، والجبال أقوى الأرضين على حقن

<sup>(</sup>۲) فصل : فصل ب ؟ الفصل الثانى د ، م ؟ فصل ۲ ط (٤) منافع : ومنافع ب ، م || لأنه : أنه د ، سا ، ط ، م (٥) المنبعثة : المنبعة ط (٢) انما : ساقطة من د ، سا (٧) التى : الذى ب ، د ، سا ، ط || خبرها : حيزها ط ؛ حرها م · (٨) فإنها إنما : إنما د ، سا ، فإنها ط ، م · (٩) إلى فوق : ساقطة من د ، سا ، م || الحرارات : الحرارة سا · (١١) للمحتقنة : المنحقنة ط · (١٢) إنما : ساقطة من ط · (١٣) أن : ساقطة من م · (١٥) فالأرض : والأرض ت ، د (٢١) فإنها : فإنه م إ حقن : حنق د ، سا ، م · (٧١) والأرضون : والأرض د · (١٨) المتوسطة من سا || جدا (١٨) الصلبة (الثانية ) : ساقطة من سا || جدا تحقن البخار حقنا : ساقطة من سا || أقوى : قوى م ·

الحرارة في ضمنها، وحبس البخار المتصعد منها، حتى يقوى اجتماعه و يُعد بقوته منفذا يندفع منه إلى خارج، وقد تكانف واستحال مياها، وصار عيونا. فيكد أن يكون ما تستقر عليه الجبال مملوءا ماء، ويكون مَثَل الجبل في حقنه الأبخرة و إلجائه إياها إلى فحر العيون، مَثَل الإببيق الصلب من حديد أو زجاج أو غيره مما يعد للتقطير، فإنه إن كان سخيفا متخذا من خشب متخلخل أو نعزف متخاخل لم يحقن بخارا كنيرا، ولم يقطر منه شيء مع يعتد به، وإذا كان من جوهر صلب لم يدع شيئا من البخار يتفشى و يتحلل، بل جمع كله ماء وقطره. فالجبال كالإنبيق، وقعو الأرض التي تحته كالقرع، والعيون كالمتاعب، والأذناب التي في الأنابيق والأودية والبحار كالقرابل. فلذلك ما يرى من أن أكثر العيون إنما يتفجر من الجبال ونواحيها، وأقلها في البرارى، وذلك الأقل لا يكون العيون إنما يتفجر من الجبال ونواحيها، وأقلها في البرارى، وذلك الأودية المعروفة أيضا إلا حيث تكون أرض صلبة، أو في جوار أرض صلبة. فاذا تتبعت الأودية المعروفة في العالم، وجدتها منبعثة من عيون جبلية، وقد ذكر ذلك وشرح في كتب عملت في هذا الشأن . ونحن نتحيل بذلك عليها، فلقرأ من هناك، فإنها خبرته.

وكما أن أكثر العيون والأودية من الجبال ، فكذلك أكثر السحب تكون من الجبال ، وتجتمع في الجبال ،ن الأسباب ما لا تجتمع في مواضع أخرى . من ذلك أنه يعرض للبخارات بها من الاحتقان والتقوى ما يفجّر العيون ، فكيف حالها إذا تصمّدت وهي ١٥ بعد أبخرة . فإنها لقوتها في اندفاعها ولكثافة جرمها لا تتحلل بسرعة ، بل يكون لها أن تندفع إلى الحيز المبرّد والعاقد للبخار من أحياز طبقات الهواء .

و يعرض لهذا السبب عونان آخران :

أحدهما : أن في باطن الجبال من النداوات ما لا يكون في باطن الأرضين الرخوة .

والثانى : أن الجبال سبق على ظاهرها من الثلوج والأنداء ما لا يبقى على ظاهر سائر . ب الأرضين . وذلك أن الجبال بسبب ارتفاءها تكون أبرد من أديم القرار ، فقد علم أن

<sup>(</sup>۱) وحبس: ويحبس سا || منها: ساقطة من م || ويعد: ونفذ ط (۲) أن: ساقطة من م (٤) يعد: ينحذ سا || للتقطير: + منه ط · (٥) أوخزف: وخزف ط (۷) فالجبال: والجبال م (۸) والبحار: في البحارط (۱۰) أرض (الأولى): الأرض ط ، بأرض م || فإذا: وإذا ط ، م · (۱۱) منبعثة: منبثقة د || من : عن ب ، ط ، م ، في سا (۱۲) ويحن: فنحن ط || نخيل: فنحيل ب ، د ، سا ، ط (۱۲) خبرته: جزئية ما .

البعد من أديم الأرض هو مر أحد أسباب البرد . فإنه و إن كان شعاع الشمس قد يقع أيضا على الجبل ، فلا يكون تسخينه كتسخين ما يقع على الأرض ، لعلل نذكرها في موضع نؤخره عن هذا الموضع ، لئلا ينقطع الكلام .

هلى أن جوهر المجارة أشد قبولا للبرد من الأرض الرخوة ، و إذا كنت الأحوال على ماذكرنا، فبالحرى أن تكون الأسباب التى تحتاج إليها السحب حتى تكثر هى في الجبال أوفر. وذلك لأن المادة فيها ظاهراو باطنا أكثر، والاحتقان أشد، والسبب المغشى بقوة وهو الحر أقل. فلذلك ما ترى أكثر السحب الماطرة إنما تتولد في الجبال، ومنها تتوجه إلى سائر البلاد. وأما الأجسام المعدنية المحتاجة إلى أبخرة تكون أخلاطها بالأرضية أكثر، و إقامتها في مواضع لا تتفرق عنها أطول، فلا شيء أطوع لها كالجبال، فلذلك أيتولد أكثرها بها. وأما الأرضون السهلة، فكيف يكون فيها البقاء والاحتباس والاحتقان، الذي بسهبه يتم لها الامتزاج المؤدى إلى استعدادها لصورتها.

فهذه منافع الجبال ، ولها منافع أخرى جزئية ، نفصلها فى العلوم الطبيعية الجزئية ، مثل الطب وغيره .

ومما يليق بهذا الموضع ، أن تعرف أصول المياه المنبعثة من الأرض .

<sup>(</sup>۱) فإنه : وإنه د ، سا ، م | | وإن : إن د ، سا ، ط (۳) عن : من ط ، (٤) كانت : كان د ، سا (٦) المغشى : المفشى ط ، (٧) إنما : أنها م (٨) المحتاجة : المحتاج ط (٩) أطوع : ساقطة من ب ، د ، سا ، م (١٢) نفصلها : تفصيلها ب ، ط ، م (١٤) ومما : مما م ،

1.

10

## الفصل الثالث

## (ج) فصل فى منابع الميــاه

فنقول: إن المياه المنبعثة من الأرض ، منها مياه العيون السيالة ، ومنها مياه العيون الراكدة ، ومنها مياه الآبار ، ومنها مياه القنى ، ومنها مياه النز .

فأما مياه العيون السيالة ، فإنها تنبعث من أبخرة كثيرة ، قوية الاندفاع ، كثيرة المادة، تفجر الأرض بقوة انفجارها ، ثم لا تزال تفيض مستبعة موادها ، على ما تعلمه .

وأما مياه العيون الراكدة ، فإنها مياه حدثت من أبخرة بلغ من قوتها أن اندفعت إلى وجه الأرض ، لكن لم يبلغ من قوتها وكثرة مادتها أن يطرد تاليها سابقها طردا ويدفعه ويُسيِّحه .

وأما مياه الآبار والقنى ، فإنها معانة فى ظهورها و بروزها بالصناعة . وذلك لأنها لما كانت ناقصة القوة عن أن تشق الأرض وتبرز ، قصرت لها المسافة فأزيل عن وجهها ثقل التراب المتراكم ، حتى يخلص الحفر إلى مستقر البخارات . فحينئذ تصادف منفذا تندفع إليه بأدنى حركة ، فما لم يجعل له منها مسيل ولم يُضف إليه من جنسه ما يمده فهو بتر ، وما جعل له ذلك ، فهو قناة .

ونسبة القنى إلى الآبار ، نسبة العين السيالة إلى العين الراكدة . والسيالة أفضل ، لأن هذه الحركة تلطفها . ومع ذلك فإن مدتها ، في الاختلاط في حركتها إلى البروز بالأرضية المتولدة من اختلاطاتها بعفونات ، تقصر .

<sup>(</sup>٢) فصل : فصل حَ ب ؛ الفصل الثالث د ، م ؛ فصل ٣ ط (٣) منابع : منافع د ، م (٥) القنى ومنها ماه : القنى ومنها د ، سا ؛ ساقطة من م (٧) تفجر: تتفجر ط ، م || انفجارها : انحفارها م (١١) بالصناعة : بصناعة ب (١٢) قصرت : قصر ب ، د ، سا ، ط (١٤) فا : مما سا || يجعل : يسجل ب || منها : ساقطة فى د ، سا || مسيل : سبيل م (١٤) العين الراكدة : العيون الراكدة ط (١٧) الاختلاط : الأخلاط ط (١٨) اختلاطاتها : اختلاطها بها د ، سا ، ط ، م || بعفونات : العفونات ب ، د ، ط ، م .

وأما النز فهو أردأ المياه ، وإنما يتولد من بخارات لها مادة كثيرة ، وليس لها من قوة الاندفاع ما يخرق الأرض بقوة ؛ بل اندفاعها متيسر ، وأرضهارخوة يتحال عنها أكثر ما يتبخر والذى يبتى و يحتبس ، تطول مدة مخالطته للارض إلى أن يبرز ؛ لأن حركته إلى البروز بطيئة ، فيعفن و يتغير في طريقه عند مخالطته للارضية .

والعيون الراكدة والآبار الراكدة إذا نُزحت ، يُجلب إليها بدل ما ينزح منها . وذلك لأنه إنما كان للبخار الذي هو مادة تلك العين أن يندفع إلى أن يبلغ المبلغ الذي كان استةر قديما عايه فقط ، فإذا بلغ ذلك المبلغ صار في الثقل بحيث لا يتمكن ما تحته أن يُقله و يزيحه ، بل يكون ماوقف من ذلك سدا ، كما كانت الأرض قبل أن تحفر . فإذا قمص من ذلك الثقل ، قدر البخار المندفع إلى جهته أن يتصعد ويُحرك ما يغمره من فوق من ذلك الحداد .

<sup>(</sup>۲) متيسر: متشرد، سا، م؛ متشرة ط | عنها: عنه ط (۳) يتبخر: يبخرم ويحتبس : يحتبس ط، يحبس م | لأن: ولأن ب، ط (٤) مخالطته للا رضية : مخالط الأرضية ب، م، (۸) ويزيحه : وينز تحتة بخ، د، سا، م (۹) يتصعد : + ويغوك م (۱۰) إلى : ساقطة من سا.

# [ الفصل الرابع ] (د) فصل ف الزلازل

وأما الزلزلة ، فإنها حركة تعرض بلزء من أجزاء الأرض بسبب ما تحته ، ولا محالة أن ذلك السبب يعرض له أن يتحرك ثم يحرك ما فوقه . والجسم الذي يمكن أن يتحرك تحت الأرض ، و يحرك الأرض ، إما جسم بخارى دخانى قوى الاندفاع كالريح ، كما يشق الخوابي إذا تولد في العصير ؛ وإما جسم ما ئى سيال ؛ وإما جسم هوائى ؛ وإما جسم نارى ؛ وإما جسم أرضى . والجسم النارى لا يحدث تحت الأرض ، وهو نار صرفة ؛ بل يكون لا محالة في حكم الدخان القوى وفي حكم الريح المشتعلة . والجسم الأرضى لا تعرض له الحركة أيضا إلا لسبب مثل السبب الذي عرض لهذا الجسم الأرضى . فيكون السبب الأول الفاعل . المزلزلة ذلك . فأما الجسم الريحى ناريا كان أو غير نارى ، فإنه يجب أن يكون هو المنبعث تحت الأرض .

وأما الجسم الهوائى ، فإنه أيضا و إن عرض له حركة من تلقاء نفسه لم تعرض له إلا أن يكون في حكم الريحى والبخارى والدخانى، و إن تحرك بحركة شيء آخر ، مثل ماء يسيل إلى بعيض الأغوار دفعه محرك الهواء بقوة ، ومثل انهدام يقع من نقض أركان هوة ومغارة فيسقط إلى أسفل سقوطا يقلقل الهواء والأرض المتصلة به ؛ كما يعرض للسطوح إذا مقطت على القرار الذي تحتها ، كان المبدأ حركة ماء أو أرض و يكون بتوسطهواء أيضا.

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل : فصل تب ، الفصل الرابع د ، م ، فصل ع ط (٣) الزلازل: الزلاة م (٤) بسبب: لسبب م || ما : ساقطة من ب ، د ، سا ، م (٥) ثم يحرك : و يحرك ب ي الى م (٨) والجسم : وأما الجسم ط (٩) المشتعلة : المستعلية ب ، م || الأرضى: ساقطة من م (١٠) لسبب : بسبب د ، سا ، ط ، م (١١) كان : ساقطة من م (١١) لتمويج: لتمرج سا ، ط (١٤) الريحى : ساقطة من م || والبخارى ط || والدخانى : أو الدخانى سا ، ط الريحى : ساقطة من م || والبخارى : أو البخارى ط || والدخانى : أو الدخانى سا ، ط المنا د ، سا || الأغوار . . . فقض : ساقطة من م ، (١١) به : ساقطة من سا ، م (١٧) سقطت : وقعت د ، سا || الأغوار . . . فقض : ساقطة من م ، (١٦) به : ساقطة من سا ، م || ويكون : ساقطة من ط || بتوسط هواء : متوسط هذا بخ .

فهذه هى الوجوه التى يمكن أن تعرض معها الزلزلة ، إما بخار ريحى أو نارى قوى يتحرك فيحرك الأرض . وهذا هو الوجه الأكثر ، فإنه لا شيء أقوى على تحريك الأرض الحركة السريعة القوية التى للزلزلة من الريح ، وإما مياه تسيل دفعة ، وهذا رأى ديمقراطيس ، وإما انهدام بعض أركان القرار .

ور بما كانت للزلازل أسباب فوق الأرض ، بحبال يعرض لها أن تسقط قلُها أو أجزاء كبيرة منها سقوطا قويا فتتزلزل الأرض، على ماكانيراه رجل يقال له أداكياس ، يرا، وحده سبب الزلزلة ؛ وإن لم تكن من قوة حركة الأرض عن سبب قوة ، قوة مما تستحق أن تسمى زلزلة . وكان هذا الرجل يقول : إن الزلازل تعرض من ذلك في وقتى كثرة الأمطار وقلتها . أما كثرة الأمطار فإنها توجب انتقاع القلل والرعون وترطبها ، وذلك يؤدى إلى انفصالها وسقوطها ؛ وأما قلة الأمطار فلا نها توجب اليبس المفتت ، والتفتت مما يستمل تفرق الاتصال . وليس هذا المذهب بذلك السديد كله ، فكثيرا ما تعرض زلزلة تصير في الحد لم تندك في قربها قلل جبال ولارعونها ؛ ولو كان كل زلزلة لذلك ، لكان كل زلزلة تصير في آخرها أضعف ، ولم كانت زلزلة في بلد ليس به جبل أقوى كثيرا منها في بعض الأوقات منها في البلاد الجبلية التي تصاقبه ، ور بما لم يشاهد في البلاد الجبلية .

<sup>(</sup>۱) قوى: ساقطة من ط (۲) أقوى: يقوى د، سا (۳) القوية: القوة م ||
و إما : أو سا || و إما مياه : و المياه التي د ؛ المياه التي سا ؛ و إما لمياه م (۲) فترازل : فترازل الأرض : ساقطة من م || ما كان يراه : ما كان رآه د ، سا || أرا كياس : أرا كيمياس ب ، م (۷)
ط || الأرض : ساقطة من م || لم : ساقطة من د || من قوة : من حق ب ، د ، ط ، م ||
عن : من غير نج || قوة قوة : فوقه ب ، ط ؛ قوة سا ، م || تما : مما د ، ط ، م || ما تستحق : ساقطة من ب || أما : مما د ، ط ، م || من سبب المنتحق : ساقطة من ب || أما تستحق : تحق د (۸) في : ساقطة من ب (۹) الرعون : الرعن الأنف العظيم من الحبل من ب || الرعون : كالرعون م (۱۰) المفتت: المتفتت ط ، م (۱۱) هذا : ساقطة ب ، م (۱۲) جبال : الجبال م || لذلك : كذلك سا ، ط (۲۱ – ۱۳ الكان كل ذرائة : ساقطة من د (۱۳) ذرائة (الأولى) : جوانه م م || تصير ... أضعف و : ساقطة من د || آخرها : أجزائها م || به : بها ب ، د ؛ فيه سا ؛ لما ط (۱۶) المطيفة : المطفية ط || بنلك البقعة : ساقطة من م || تصافبه : صافبه ، جاوره [ اللسان ]
(۱۵) المطيفة : المطفية ط || بنلك البقعة : ساقطة من م || بنلك (الثانية) : في تلك ط

وأما انكساغورس فإنه ينسب العلة إلى الهواء ، وذلك لأن عنده أن الأرض محمولة على الهواء يدعمها انبساطا عليها ، وأن الجنبة السافلة متخلخلة ، والتي نحن عليها متكاثفة للأمطار التي تُعرّى وجهها . فإذا نفذ الهواء في التخلخل الذي بتلك الجنبة ، ثم لم يجدطريقا إلى الانفصال والصعود الطبيعي الذي له ، وذلك من الجهة التي نحن عليها ، ذلزل الأرض.

و بطلان هذا المذهب يتحقق أولا بالحطأ الواقع في هيئة الأرض ، وسبب وقوفها . و والنيا ، في بال الزلازل إنما تكون في أوقات بعينها من الفصول ، وهذه العلة موجودة في سائر الأوقات؟ واقتصاره، في تعليل كثافة وجه الأرض على الأمطار ، عجز. وقد تعرض مع الزلازل أحوال ، فربما كانت نافعة ، وربما كانت ضارة . أما النافعة ، فإن اتفق أن تشتمل تلك الرياح على مواد بخارية توجهها وتسوقها إلى جهة من الأرض، أو تجذبها اليها مستتبعة ، فتعينها على التفجير للأرض ، فتتفجر عيونا . وأما الضارة ، فما يعرض ، اليها مستتبعة ، فتعينها على التفجير الأرض ، فتتفجر عيونا . وأما الضارة ، فما يعرض من أن لا تكون المادة الريحية بهذه الصفة ، بل تكون يابسة ماثلة إلى طبيعة النارية ، فإن من شأن الحركة القوية أن تحيل الدخان والبخار والمواء نارا ، فكثيرا ما تشتعل المنافخ والكيران إذا ألح عليها بالنفخ نارا . فإذا كان سبب الزلزلة قويا جدا ، خسف الأرض باندفاعه و حروجه . ور بما خلص نارا محرقة ، و ر بما المصوتة منفذا ، واسعا بعد المنفذ الذي تصوت فيه ، حدث عن اندفاعها صوت ولم تزلزل .

ومن الدليل على أن أكثر أسباب الزلزلة هى الرياح المحتقنة ، إن البلاد التى تكثر فيها الزلزلة إذا حفرت فيها آبار وفنى كثيرة حتى كثرت مخالص الرياح والأبخرة ، قلت الزلازل بها . وأكثرما تكون الزلازل إنما تكون عند فقدان الرياح ، لأن مواد الرياح يعرض لها الاحتباس ، وفي مثل هذه الحال كثيرا ما تُرى في الجو شُعب مستطيلة . ٢

<sup>(</sup>٢) يدعمها: ويدعمها ط (٣) تعرى: تعترى ب (٤) من: + هذه د، سا، ط، م (٢) وسبب ويدعمها ط (٣) الأوقات: الفصول والأوقات ط (٩) وتسوقها: أو تسوقها م المن: ساقطة من ط الموتجذبها : تجذبها ط (١٠) إليها: إليه د، سا، م المنتجذبها: وتعينها م الفتخر: فتفجر ب نفجر ب ، سا، ط (١١) لا تكون: تكون م (١٣) الح: تحيف د ب حيف سا، م الما كان: كانت ب (١٦) حدث: حصل سا، حديث م الما عن: من د، سا، ط، م

استطالة توجبها الرياح المختلفة إذا تهابّت وفاب منها واحد فامتد وحبس المغلوب في قعر الأرض. وفي أكثر الأوقات فقديتبع سكون الزلزلة ريح تهب الأن السبب ينفصل و يخرج إلى خارج. وكثيرا ما يكون في وقت الزلازل غمامات راكدة في الجو، و يكون الجوضبابيا، وذاك لفقدان الرياح في ذلك الوقت. وريما حدثت الزلزلة بعد اختلاف وياح متما نعة يمنع بعضها بعضا عن الهبوب و تمنع موادها عن التخلص والبروز من الأرض، فتحقنها قسرا في الأرض. وذلك يكون في الأكثر ليلا لتخصيف البرد وجه الأرض، و بالغدوات أيضا وقد يكون في أنصاف النهار بسبب شدة جذب الحر للبخار، مع تجفيف وجه الأرض و إعادة البرد إلى داخلها على سبيل التعاقب.

وأكثر ما تكون الزلزلة فى بلاد متخلخلة غور الأرض ، متكاثفة وجهها ، أو مغمورة الوجه بماء يجرى،أو ماء غمر كثير لا يقدر الريح علىخرقه. وخصوصا إذا كان متحركا ، فإن المتحرك أشد مما نعة لأنه يسبق بحركته خرق الخارق إياه، بل أسباب كثرة الزلازل ثلاثة: أحدها هذا ، و الثانى عظم الريح ، والثالث كثرة تولدها .

وقلما تكون الزلزلة فى الشتاء ، لشدة إجماد برده للبخار الدخانى. فإن عرض دل على أن رطو بة ذلك الشتاء أشد من برودته ، فيولد ببلته وقلة برده بخارا كثيرا . وقلما تعرض الزلزلة أيضا فى الصيف، لشدة تحليله ، فإن حدثت فى الصيف ، دلت على أن السنة يابسة فيكثف وجه الأرض باليبس ، وتخصف مسامها فتحتبس فيها الرياح ولا تخرج ، حتى تجتمع لها مادة كثيرة تقوى على الزلازل ؛ وأكثر ما يكون ، يكون ربيعا وخريفا .

والكسوفات ربما كانت سببا للزلازل، لفقدان الحرارة الكائنة عن الشعاع دفعة، و يعقب البرد الحاقن للرياح في تجاويف الأرض بالتخصيف بغتة . والبرد الذي يعرض دفعة يفعل

<sup>(</sup>۱) تهابت: هابت ط || فامند: ومد د، سا (۲) أكثر: بعض سا ؟ كثير ط (۲) وذلك: ولذلك د ، سا ، ط ، م || لتخصيف: ليحصف م (۷) الحرت: الجو سا || للبخار: البخارب (۱۰) ماء: بماء ط || لا يقدر: ولا يقدر ط ه (۱۲) عظم: عظم م (۱۷) عظم : عظم م (۱۵) ببلته: ببله سا ه (۱۷) فيكنف، : فيتكثف م ه ال فيها: فيه ط ؟ منه م ، (۱۸) ما يكون يكون : ما يكرن ط ، م ، (۲۰) تجاريف،: نخاريب م .

من ذلك ما لا يفعله العارض بالتدريج. تأمل ذلك فى الأبدان وفى جزئيات مجارب صناعة الطب وغيرها .

والزلازل تختلف في قوة أوائلها وأواخرها ، فليس يمكن أن تجرى على منهاج واحد . وإذا كانت حركات الرياح المحتقنة ، منها ما يكون على الاستقامة إلى فوق ، ومنها ما يكون مع ميل إلى جهة ، لم تكن جهات الزلازل متفقة ؛ بل كان من الزلازل رجفية ، ما يتخيل ه معها أن الأرض تقذف إلى نوق ، ومنها ما تكون اختلاجية عرضية رعشية ، ومنها ما تكون ماثلة إلى القطرين كايهما ويسمى القطقط . وما كان منه مع ذهابه في العرض ، يذهب في الارتفاع أيضا ، يسمى سلّميا . ولولا الموانع ، لكانت حركاتها كلها رجفية ، لأن حركة الريح إلى فوق ، والموانع هي فقدان التجاويف والتعاريج ، إلا في جهة . ولأن المنافذ التي تنفذ فيها الرياح الفاعلة للصوت عند الزلزلة مختلفة ، فكذلك الأصوات الحادثة منها تسمع . المختلفة . وكما أن البصر يستبق السمع ، فإنه إذا اتفق أن قرع إنسان من بعد جسما على جسم ، وأيت القرع قبل أن تسمع الصوت . لأن الإبصار ليس في زمان ، والاستماع يحتاج فيه إلى أن يتأدى تموج الهواء الكائن إلى السمع ، وذلك في زمان . كذلك الصوت في الزلازل يسمع قبل الزلزلة ، وذلك لأن تموج الهواء أسرع وأسبق من تموج الأرض الكشفة . ومن منافع الزلازل تفتيح مسام الأرض للعيون ، وإشعار قلوب فسقة العامة رعب الله تعالى . ها

<sup>(</sup>۱) من: ساقطة سا، ط، م | وف: في م . (٤) و إذا: فإذا سا . (٥) الزلازل (١) من: ساقطة من م | تكون (الأولى): ساقطة من م | والنانية): ساقطة من م . (٦) معها: منها ط، م | تكون (الأولى): ساقطة من م العرضية: ساقطة من ط . (٨) أيضا: ساقطة من ب، م المواقع: المانع م . (٩) هي : ساقطة من ب . د | النجاويف: التحازيب ب سا، م المواقع: المكانك : وكذلك سا، م . (١١) يستبق با ، ط . م . (١٣) كذلك : فكذلك ط . م . (١٣) كذلك : فكذلك ط . م . (١٥) تفتيح: تفتح م | قلوب: ساقطه من م | رعب: + خوف د | تمالى : عز وجل ب، سا؛ ساقطة من م

## [ الفصل الخامس ]

## ( ه ) فصل فى تكوين المعدنيات

وقد حان لنا أن نتكلم في أحوال الجواهر المعدنية ، فنقول : إن الأجسام المعدنية تكاد أن تكون أقسامها أربعة : الأحجار ، والذائبات، والكباريت ، والأملاح . وذلك أن من الأجسام المعدنية ما هو سخيف الجوهر ، ضعيف التركيب والمزاج . ومنها ما هو قوى الجوهر ، فمنه ما ينظرق، ومنه ،الا ينظرق . وما هو ضعيف الجوهر ، فمنه ما هو ملحى تحله الرطوبة بسمولة مثل الشب والزاج والنوشادر والقلقند ، ومنه ما هو دهني لا ينحل بالرطوبة وحدها بسمولة مثل الكبريت والزرنيخ . وأما الزئبق فهو من جملة القسم الثاني على أنه عنصر المنظرقات ، أو شبيه بعنصر المنطرقات . وجميع المنظرقات ذائبة ولو بالجبلة ، وأكثر ما لا ينظرق ولا يذوب بالإذابة الرسمية و إنما يلين بعسر . ومادة المنظرقات جوهم مائي يخالط جوهم اأرضيا مخالطة شديدة لا يبرأ منه ، ويجد الجوهر المائي منه بالبرد بعد فعل الحرفيه و إنضاجه ، و يكون في جملة ما هو حي بعد لم يجد لدهنيته ، ولذلك ينظرق .

وأما الحجريات من الجواهر المعدنية الجبلية ، فمادتها أيضا مائية ، ولكن ليس جودها بالبرد وحده ، بل جودها باليبس المحيل للسائية إلى الأرضية . وليس فيها رطو بة حية دهنية ، فلذلك لا تنطرق . ولأجل أن أكثر انعقادها باليبس ، فلذلك لا يذوب أكثرها إلا أن يُحتال عليه بالحيل الطبيعية المذيبة .

<sup>(</sup>۲) فصل : فصل ه ب ؛ الفصل الخامس د ، م ، (۳) تكوين : تكون د ، ط ، (٥) أن : ساقطة من ب ، م ، (٢) أن : لأن سا ، ط || ومنه ب ، ومنه ب ، د ، سا ، ط ، (٧) وما هو قوى الجوهر : ساقطة من م || ومنه ما لا ينطرق : ساقطة من د || وما : ومنه ما م ، (٧) ما هو ملحى : ملحى د || ملحى : ملحق م || والزاج : ساقطة من ب ، د ، (١١) بالجبلة : بالجلة م || ما لا ينطرق : ما ينطرق م || الجرادة ب || جملة ما : جملتها ما ط ؛ بجلته مما م ، (١٥) الجواهر : الجوهر م || الجبلية : الحلية م .

وأما الشب والنوشادر فن جنس الأملاح، إلا أن نارية النوشادر أكثر من أرضيته، فلذلك يتصعد بكليته، فهو ماء خالطه دخان حار لطيف جدا كثير النارية، وانعقد باليهس.

وأما الكباريت فإنها قد عرض لمائيتها أن تخرت الأرضية والهوائية تخرا شديدا بتخمير الحرارة حتى صارت دهنية ، ثم انعقدت بالبرد .

وأما الزاجات فإنها مركبة من ملحية وكبريتية وحجارة ، وفيها قوة بعض الأجساد ه الذائبة . وما كان منها مثل القلقند والقلقطار فكونها من جُلالة الزاجات ، وإنما تنحل منها الملحية مع ما فيها من الكبريتية ، ثم تنعقد وقد استفادت قوة معدن أحد الأجساد ، فما استفاد من قوة الحديد احرّ واصفر كالقلقطار وما استفاد من قوة النحاس اخضر ، ولذلك ما أمكن أن تُعمل هذه بالصناعة .

وأما الزئق فكأنه ماء خالطته أرضية لطيفة جدا كبريتية مخالطة شديدة ، حتى أنه ١٠ لا يتفرد منه سطح لا يغشاه من تلك اليبوسة شيء . فلذلك لا يعلق باليد ، ولا ينحصر أيضا انحصارا شديدا بشكل ما يحويه ، بل يثبت على شكل ما ، اللهم إلا أن يغلب . وبياضه من صفاء تلك المائية ، وبياض الأرضية اللطيفة التي فيه و بمازجة الهوائية إياه . ومن شأن الزئبق أن ينعقد بروائح الكباريت ، ولذلك يمكن أن يعقد بالرصاص أو رائحة الكبريت بسرحة ، فيشبه أن يكون الزئبق أو ما يشبهه هو عندم جميع الذائبات ، وأنها كلها عند الذوب تصير إليه ، لكن أكثر ما يكون ذو به بعد الحتى ، فيرى زئبقه عمرا . وأما الرصاص فلا يشك مشاهده إذا ذاب أنه زئبق ، لأنه يذوب قبل الحمى ، وإذا حيى في الذوب كان لونه كاون سائر الذائبات ، أعنى في الحرة النارية . ولذلك ما يعلق الزئبق بهذه الأجساد كلها ، لأنه من جوهرها . لكن هذه الأجساد يختلف ما يعلق الزئبق بهذه الأجساد كلها ، لأنه من جوهرها . لكن هذه الأجساد يختلف

<sup>(</sup>۲) فهو ماه : مهما نج ه (۳) قد : ساقطة من د ، سا ، م ه (ه) فإنها : فلا نها ب المؤتما ب المؤتما ب المؤتما ب المؤتما ب المؤتما ب المؤتما ب المؤتمان المكن : أمكن م المكن المؤتم الله المؤتم الله المؤتم الله المؤتم الله المكن المكبريت د المكبريت الكبريت د المكبريت الكبريت الكبريت د المين الموائم الله الموائم الموائم الموائم المكبريت الكبريت د المكبريت الكبريت د المكبريت الكبريت د المكبريت الكبريت الكبريت د المكبريت الكبريت الكبريت الكبريت د المكبريت الكبريت الكبريت الكبريت الكبريت الكبريت الكبريت الكبريت الكبريت الكبريت المؤتم الموائم الموائم المؤتم ا

تكونها عنه بسبب اختلاف الزئبق ، وما يجرى مجراه في نفسه ، وبسبب اختلاف ما يخالطه حتى يمقده . فإن كان الزئبق نقيا وكان ما يخالطه فيمقده قوة كبريت أبيض فير عمرق ولا درن ، بل هو أفضل هما يتخذه أهل الحيلة ، كان منه الفضة . و إن كان الكبريت مع نقائه أفضل من ذلك وأنصع ، وكان فيه قوة صباغية نارية لطيفة غير محرقة أفضل من الذي يتخذه أهل الحيلة ، عقده ذهبا . ثم إن كان الزئبق جيد الجوهر ، ولكن الكبريت الذي يعقده غير نتى ، بل فيه قوة احتراقية ، كان منه مثل النحاس . و إن كان الزئبق رديشا دنسا متخلخلا أرصيا ، وكان كبريته نجسا أيضا ، كان منه الحديد . وأما الرصاص القلمي فيشبه أن يكون زئبةه جيدا ، إلا أن كبريته رديئ فيشبه أن يكون زئبةه جيدا ، إلا أن كبريته رديئ فيشبه أن يكون الخالطة ، وكأنه مداخل إياه سانا فسافا ، فلذلك يضر . وأما الآنك فيشبه أن يكون أن المتاحم المخالطة ، وليس يبعد أن يحاول أسحاب الحيل حيلا تصير بها أحوال المتاعية على حكم العلبيعية وهلي صحتها ، بل تكون مشابهة أو مقار بة لذلك ، فيقع التصديق بأن جهة كونها في الطبيعية وهلي صحتها ، بل تكون مشابهة أو مقار بة لذلك ، فيقع التصديق بأن جهة كونها في الطبيعة هذه الجهة ، أو مقار بة لذلك ، فيقع التصديق بأن جهة كونها في الطبيعة هذه الجهة ، أو مقار بة لها ، إلا أن الصناعة تقصر في ذلك عن الطبيعة

وأما ما يدعيه أصحاب الكيمياء، فيجب أن تعلم أنه ايس فى أيديهم أن يقلبوا الأنواع قلبا حقيقيا ، لكن فى أيديهم تشبيهات حسية ، حتى يصبغوا الأحمر صبغا أبيض شديد الشبه بالفضة ، و يصبغوه صبغا أصفر شديد الشبه بالذهب ؛ وأن يصبغوا الأبيض أيضا

<sup>(</sup>٢) ما يخالطه : يخالطه م | فيعقده : فيعقد د ، ط ، م ، (٣) ينخذه : ينخذ سا ، ط ، م | الحبله : + منه سا ، ط | وإن : فإن د ، سا ، ط ، م (٤) الكبريت : بالكبريت ط | فقائه : فقايه م | صباغة ت : صباغة سا ، ط ، م ، (٧) نجسا : نجيبا د ، (٨) الرصاص : + الجيد بخ ، (٩) وكأنه : فكأنه ط | مداخل : يداخل ط ، (١٠) ثقيلة : منتنة ب ، (١٣) الطبيعية : الطبيعة سا ، ط ، م | صحته ط | مصابهة : متشابهة ب | لذلك : ساقطه من م ، (١٣) يصبغرا : يصبغ ط ، القطة من سا ، (١٥) ولاتلحقها : تلحقها م ، (١٧) يصبغرا : يصبغ ط ، الفضة ، ، ، ، الشبه : ساقطة من م ،

أى و بغ شاءوا ، حتى يشتد شهه بالذهب أو النحاس ، وأن يسلبوا الرصاصات أكثر ما فيها من النقص والعيوب ، إلا أن جواهرها تكون محفوظة ، وإنما يغلب عليها كيفيات مستفادة بحيث يغلط فى أمرها ، كما أن للناس أن يتخذوا الملح والقاقند والنوشادر وغيره .

ولا أمنع أن يبلغ في التدقيق مبلغا يخفى الأمر فيه على الفُرَّهة . وأما أن يكون الفصل المنوع يساب أو يكسى ، فلم يتبين لى إمكانه ؛ بل بعيد عندى جوازه ، إذ لا سبيل إلى حل المزاج إلى المزاج الآخر ، فإن هذه الأحوال المحسوسة يشبه أن لا تكون هي الفصول التي بها تصير هذه الأجساد أنواعا ، بل هي عوارض ولوازم وفصولها مجهولة ؛ وإذا كان الشيء مجهولا كيف يمكن أن يقصد قصد إيجاده أو إفقاده . وأما سلخ هذه الأصباغ والأعراض من الروائح والأوزان أوكسوها ، فهذا مما لا يجب أن يُصر على ١٠ جحده ، لفقدان العلم به ، فليس يقوم البتة برهان على امتناعه . ويشبه أن تكون النسبة التي بين العناصر في تركيب كل جوهر من هذه المعدودة ، غيرها في النزكيب الآخر . وإذا كان كذلك ، لم يعد إليه ، إلا أن يفك التركيب إعادة إياه إلى تركيب ما يراد إحالته إليه . وليس ذلك مما يمكن بأدائه حفظ الاتصال ، وإنما يختلط به شيء غريب أو قوة غرية .

ولنا في هذا كلام طويل ، لو شئنا لقلناه . لكن الفائدة في ذلك قليلة ، والحاجة عنه منقطعة في هذا الباب .

<sup>(</sup>٥) الفرهة: الذاره، الحاذق بالشي [ اللسان ] | الفرهة: الفريقة ط (١) يكدى: يكسام | يتبين : يبن ب | بعيد : بعد د ، سا ، م . (١٠) كسوها : كسرها ب | فهذا : فهذه ب | يصر : يصبر د ، سا ، م . (١١) به : + فليس العلم به م . (١٢) غيرها : غيره ب ، سا ، م ، غير د . (١٤) عما : ساقطة من ط | أدائه : بإذابة ب ، د ، ط | . خفظ : تحفظ ب ، د ، سا ، ط | الاتصال : الأفضال ب | يختلط : يخلط سا ، م حفظ : تحفظ ب ، د ، سا ، ط | الاتصال : الأفضال ب القلناه : لقلنا ط | قليلة : مقلة ب . (١٥) أو قوة : وقوة ط . (١٦) لو : بل لو ب ، ولوم | لقلناه : لقلنا ط | قليلة : مقلة ب .

# [ الفصل السادس ] ( و ) فصل ف أحوال المسكونة وأمزجة البلاد

و إذ قد تكلمنا فى حال تكون الجبال ، وما يتفجر فى الارض من العيون ، وما يحدث فيها من الزلازل ، وما يتكون فيها من المعادن ؛ فبالحرى أن نتكلم فى حال المسكون كيف هو من الأرض .

ننقول أولا: إنا كنا قد أشرنا فيا تقدم إلى أن الواجب بحكم طبيعة الماء والأرض أن تكون الأرض في ضمن الماء ، و يكون الماء محيطا بها من جميع الجوانب ؛ ولكن الوجود ايس على ذلك ، وايس على ما هو طبيعى للأرض والماء ، بل ما هو طبيعى لنظام اللكل . وذلك أنه لما كان من شأن العناصر أن يستعيل بعض با إلى بعض بأجزائها ، كانت الأرض لو وجدت على ما هو طبيعى لها لميثبت . لأن في طبيعة الأرض أن تستحيل أجزاء منها ماء أو نارا ، أو فيرهما من الجواهر الأخرى . وتلك الجواهر أيضا قد تستحيل أجزاء منها أرضا ، فما يستحيل من الأرض إلى فيره ينقص من جملة حجم الأوض ، فيلزم ضرورة أن يقع هناك تُلكة في تدوير الأرض ، وغور الأذا كانت الأرض يابسة لا تجتمع لا عالة زيادة ونتوا ملحقا بها ، فلا ينبسط عليها انبساط الماء المهراق على ماء غيره ، خي يصير ، نهما حجم واحد مستدير ؛ فيلزم ضرورة أن يتولد على كرية الأرض تضريس من غور وُنجُد ، وخصوصا وللكواكب لا محالة تأثير في إيجاب هذه الإحالة بحسب من غور وُنجُد ، وخصوصا وللكواكب لا محالة تأثير في إيجاب هذه الإحالة بحسب المسامتات التي تتبدل بحسب حركاتها ؛ وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة المسامتات التي تتبدل بحسب حركاتها ؛ وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة المسامتات التي تتبدل بحسب حركاتها ؛ وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة المسامتات التي تتبدل بحسب حركاتها ؛ وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل به فصل به به الفصل السادس د ، م ، (٤) قد: ساقطة من ب ، د ، سا ، م ||
في (النائية) : من م ، (٥) المسكون : المسكونة ب ، ط ، السكون م (٢) هو : هي ب ، ط
(٧) كنا : كانا ب ، م ، (٩) ذلك وليس على : ساقطة من م ، (١٢) أو غيرهما : أو غيره
ب ، د || الأخرى : + غير تلك الجواهر د ، سا || تستحيل : + أيضا ب (١٣) منها :
مه سا ، (٤١) إذا : إذ ب ، ط ، م ، (١٦) فلا : لا مماد ، لأنها لا سا || ينبسط :
يبسط ب || عليها : عليه ط (١٧) منهما : منها ب ، د ، سا ، ط || واحد : ساقطة من ب || فيلزم :
فيلزمه م (١٩) حركتها د ، سا ، ط ، م ،

إلى الشمال ، والأوجات والحضيضات المتغيرة في أمكنتها . فيشبه أن تكون هذه أسبابا عظاما في إحداث المائية في جهة أو نقلها إليها ، و إبطال المائية من جهة أو نقلها عنها إذ نقل المائية من جهة إلى جهة إنما يكون بتوسط إحداث المائية في جهة و إفنائها من جهة ، و إحداثها إنما يكون بتبخير الرطوبة وتصعيدها بالتبخير إلى جهة خاصة من الأرض ، و إن كان كل واحد منهما يعظم و يكثر على الدهر حتى يؤثر في هيئة شكل الماء الى الغور وكشفه للنُجُد .

وقد أعان على هذا أسباب أخرى، إذ لابد من حدوث طين بين الماء والأرض، ولابد من نفوذ قوة الشمس والكواكب إلى الطين وتحجيرها إياه إذا انكشف حتى تتخلق الجبال، على ما قلناه . فإذا كان كذلك ، لم يكن بد من أن يكون بر و بحر ، وفي ذلك حكم إلهية لولاها لم يكن للحيوانات الأرضية التى تعيش بالنسيم مكان طبيعى. فلمثل هذا السبب ما انكشف من الأرض شيء برّا . والأولى أن يكون المستولى على الأرض هو الماء الذي من حقه أن يفيض على كليتها .

ثم أن أصحاب الرصد وجدوا ربع الأرض برا و إذا وجد هذا، فمن الذى يطمع فى أن يكون غيره برا يعتد به ، إلا جزائر قليلة . فإن انكشاف الربع كثير ، ووجد هـذا الربع آخذا فى طوله نصف دور الأرض ، على ماسنوضح هذا فى الفن الذى نتكلم فيه على الهيئة ، ١٥ ووجد عرضه آخذا و بع دور الأرض إلى ناحية الشمال، حتى يكون الربع الشمالى بالتقريب منكشفا ثم لم يقم برهان واضح على أن الأرباع الأخرى منمورة بالماء ، إلا ما يوجبه أفلب الظن بسبب وجوب غمور الماء للأرض. إذ الماء بحسب غالب الظن أكثر لا محالة من الأرض أضعافا ، لأنه يشبه أن يكون كل عنصر بحيث لو استحال بكليته إلى منصر من الأرض أضعافا ، لأنه يشبه أن يكون كل عنصر بحيث لو استحال بكليته إلى منصر من الأرض أضعافا ، والماء يتصغر حجمه عند الاستحالة أرضا . وأما أم كون الشمس ، ب

<sup>(</sup>۱) هذه : هذا م (۲) أو نقلها (الأولى والنانية) : ونقلها ب. (۳) إذ : لأن د ب لكن سا
(٤) بالتبخير: ساقطة من د ، سا ، م || من(الثانية) : + جهة سا . (٥) منهما : منها ط ، م
(٧) هذا : هذه ب (٨) وتحجيرها : وتحجيره ب || انكشف : انكشفت ط . (٩) فإذا :
وإذا ب ، سا (١٣) وإذا : وإذ د ، م || وجد : وجدوا م || في : ساقطة من م (١٥) فيه :
ساقطة من ط (١٧) برهان : البرهان م (١٧) الأرباع : أرباع م (١٨) إذ : إذا م.

فى ناحية الجنوب أقرب إلى الأرض ، ووجوب تسخين قوى بسبب ذلك ، فليس ذلك مما يقع به تفاوت بعيد فإن خروج الشمس عن المركز ليس بالكثير ، وليس مما يوجب جرم القول بأن العارة لا تحتمل أن تكون عنده .

وانفرض أن ما تحت مدار نقطة الجدى قد يشند عره ، فليس يبعد أن يكون الإرمان إلى ناحية القطب الجنوبي يتدارك ذلك ، فيكون إمكان الهارة هناك أوغل من إمكان العارة في القطب الشهالي . فهذا الربع يشبه أن يكون حده الجنوبي وهو خط الاستواء محتارا في أكثر المواضع على البحر . ويشبه أن تكون العارة التي تتعدى ذلك إلى الجنوب عمارة لا يعتد بها ، ولا يكون أولئك الناس ناسا يعتد بهم وهم مع ذلك جزيريون ليسوا مقيمين على برمتصل بالبر الأعظم . ثم يشبه أن يكون حده الشهالي حيث ارتفاع القطب ، مثل تمام الميل . ولم يتبين لنا بعد أن مثل ذلك الموضع ، وضع يصلح لتوالد الناس فيه ولمقامهم الدائم فيه أو لا يصلح لذلك ، بل يمكن أن يسافروا إليه في الصيف ولا تكثر هناك إقامتهم . وحسى أن يكون ذلك الموضع أو ما وراءه إن لم يكن صالحا لأن يتوالد فيه الناس ، كان صالحا لأن يتولد فيه حيوانات مخصوصة .

وجميع هذه الأحكام متى ظنية ، ولا أجزم فى شىء منها . فلنضع أولا أنه لا انع الله الم الم البحر ، ولنعتبر المانع إنما هو بسبب قرب الشمس و بعدها الذى هو سبب الحر والبرد ، ولننظر فى الأحكام التى يوجبها ذلك فى الأقاليم .

فنةول: إن قوما جملواكرة الأرض مقسومة بخمسة أقسام ، تفصلها دوائر موازية لمسلم النهار. فن ذلك دائرتان تفصلان الغام الخراب من العالم ، بسبب القرب من القطب وشدة البرد ، إحداهما شمالية والأخرى جنوبية . وها تان تفصلان من الأرض قطعتين طبايتين تحيط بكل واحدة منهما طائفة من عيط الكرة وسطح مستقيم ،

<sup>(</sup>۱) أقرب: ساقطة من د | إسبب ذلك: بسببه د، سا، ط، م (۲) بعيد: يعتد به سا، ط م أوفل: أوغلى م (۷) أكثر: الأكثر م (۱۲) ولا تكثر: ولا يمكن ب ولا يمكن طا | اهناك: هناط (۱۳) لأن يتوالد: لا يتوالد م | لأن (النانية): أن د، سا (۱۶) أجزم: جزم د | أولا: ساقطة من د، سا (۱۸) تفصلان: مفصلان ط | الغامر: الغامر من الأرض والدورخلاف الهام [اللنان] | الغامر: العامر سا، ط، + من م | الخراب: والخرابد، ط (۱۹) وها تان: وهذان ب، ط.

والحد المشترك بينهما دائرة . وأما الحد بين الغام والعام من جهة الحرعندهم ، فهو ما بين البلاد التى تكون خارجة عن مجاز الشمس إلى الأرض المحترقة التى تحاذيها الشمس بمدارها، فتسخنها تسخينا لا يحتمل عندهم الحيوان المقام فيه . وهو مكشف بين العارتين ، فتكون الأرض المحترقة محدودة بدائرة بن شمالية وجنو بية تليهما من جهة القطبين عمارتان ، فتكون ثلاثة قطوع دُفية محيط بكل واحد منها من الجانبين صطحا دائرتين ، ويصل ه بينهما سطح دفى ، وكذلك تكون هيئة العارتين . لكن السطحين المحيطين بكل واحد منهما لا يكونان متساويين ، بل الذى يل القطب يكون أصغر ، وأما سطحا دُف الأرض المحترقة عندهم فمتساويان .

فهذا هو قول قدما، المشائين ، وليس التحقيق والوجود على ما حكوه . فإن ها هنا بلادا عروضها أقل من الميل ، والشمس تسامت الرءوس فيها مرارا ، وهي عامرة ، وقد وجدت بلاد تقرب من خط الاستواء ، بل قد دؤن الثقات أحوال بلاد موضوعة في خط الاستواء ومنها سرنديب ، والقياس يجؤز ، بل يوجب أن تكور بقعة خط الاستواء أصلح المواضع للسكني وأولاها بالاعتدال ، ولكن ذلك لا يفهم إلا بعد تقديم مقدمات ، فإنه يجب ان تتحقق أسباب شدة تسخن الجو وأن تعرف أيضا كيفية ملاءمة ذلك للسكان وغير ملاءمته .

فنةول: بالحرى أن يكون السبب الأول في سخونة الجو الذي يلينا هو الشمس وليس فلك لأن الشمس حارة ، ولا لأن الشمس تقهر شيئا من النار وتنزله ، ولا لأن الشماع شيء نارى ينفصل منه . فقد علمت أن للفلك طبيعة ، بحيالها غير هذه الأربع ، وعلمت من خلال ما مضى لك أنه لا يجوز أن يكون الشعاع الشمسي يقهو النار إلى الهبوط ، وستعلم أيضا أن الشعاع ليس جمها أو قوة تأتى منتقلة من الشمس إلى الأرض مارة في الوسط ، بل هو شيء يحدث في المقابل القابل للضوء دفعة إذا توسط بينهما جسم لا يمنع فعل ذلك في هذا بالمواذاة ، وذلك الجسم هو الشاف ، لكن الجسم القابل للحر ، إذا أضاء سجن ،

<sup>(</sup>۲) مجاز: ممارطا (۶) القطبين: القطعتين م (۵) يحيط: محيط ط (۲) واحد: واحدة ط ، م (۷) متساويين: مساويين ب (۱۱) قد: ساقطة من م (۱۲) سرنديب: سريب ساء سرانديب ط (۱۸) هذه: هذا ط ، (۲۱) جسم لايمتع: ساقطة من م (۲۲) في هذا: وهذا م | الجسم (الأولى): بالجسم م ،

وكلما اشتدت الإداءة اشتد الحر ، وايست الحرارة إنما تشتد في الصيف بسبب أن الشمس تصير أقرب مسانة منا ؛ بل هي أبعد حينئذ مسافة ، لأنها أوجية ، لكنها في الصيف أقرب مسامتة، وهي في الشتاء أقرب مسافة وأبعد مسامتة، والشعاع الذي يقع من الشمس يكون كأنه شيء يفيض منه على صورة مخروط أو اسطوانة مثلا ، وتكون واسطته، وهوالذي لو توهمناه شيئا متصلا بين الشمس و بين المستضيء ، كان خارجا من مركز الأرض ، نافذا في وسط تلك الصورة كالحور أو كالسهم ؛ هي أشد المواضع تسيخينا لأنه أشد المواضع إنارة ، لأن الأطراف أضعف في التأثيرات من الواسطة المكتنفة من كل جهة بالسبب المقوى ، في يسقط عليه هذا السهم المتوهم يكون أشد إضاءة فلذلك يكون أشد سخونة ، وما يبعد عن هذا السهم يكون أقل اضاءة فيكون أقل صخونة ، أعنى

والذي يقال من أمر التفاف الأشعة ورجوعها على زوايا حادة تارة ومنفرجة أخرى، فهو تشبيه لاحقيقة لد . فإن الضوء لا ذات له في الجو البتة ، وكل ما له ضوء فإنه يرى والجو لا يرى البتة ، بل هو شاف . لكن ليس كل ما يسخن الجو من الشمس إنما هو بهذه المسامنة ، و إلا لكان الحر والشمس في نقطة السرطان أشد منه وهي في نقطة الأسد ، وليس كذلك ، و إلا لكان الحر والشمس في نقطة الجوزاء مساويا للحر وهي في نقطة الأسد ، والحر وهي في نقطة النور مساويا للحر وهي في نقطة السنبلة ، وليس الأمركذلك ، والكانت البلدان التي هي أقرب إلى مجاز الشمس لاتكون البتة أبرد من البلاد النائية هنه ، وقد يكون كثيرا .

و بالجملة فإن الشمس لوكان يجوز لها أن تنتقل دفعة إلى نقطة السرطان ، لكانت ٢٠ لا تسخن البلاد التي تحتما تسخينا شديدا مفرطا ، بلكان يكون إلى حد ما . وهذا مثل

<sup>(</sup>۱) الحر: الضوء م (۲) نلك : هذه ب ؛ ذلك ط (۸) المقوى : القوى ط المامة: إنارة د، سا، م (۱۲) له (الأونى): المامة: إنارة د، سا، م (۱۲) له (الأونى): المامة: إنارة د، سا، ط، م (۱۲) له (الأونى): المامة : ساقطة من م الماط (۱۳) والجو : والضوء سا (۱۳ – ۱۶) بل هو شاف ، ، ، المسامة : ساقطة من م (۱۳) لكن : لكنه ط | ما يسخن : تسخين د، سا، ط (۱۶) وهي : وهو ب ؛ والشمس م (۱۸) عنه : عنها د، سا، ط، م .

النار التى تدخل بيت ما دفعة ، فإنها لا تؤثر تأثيرا كبيرا ، و إنما تؤثر بالمداومة ؛ فإن المداومة تزيد كل وقت حرا إلى حر ، وتجعل الهواء أيضا شديد الاستعداد للتسخن . ولهذا ما تكون الحرارة بعد زوال الشمس في الصيف أشد منها قبله ، والنسبة واحدة .

فهذه البلاد التي تلينا يعرض لها أن الشمس تقرب منها بتدريج يتقدمه تسخين بعد تسخين ؛ ثم إذا وازاها وحاذاها، عرض أن يقيم عندها مدة لا تنتحى عن رؤوسها ، ولأن الميول عند قرب من المنقلبين تقل وتصغر جدا ؛ ثم إن كانت تسامت الرأس وتجاوزه ، عاودت المسامتة عن قريب ، ويكون النهار أيضا طويلا والليل قصيرا ، فيدوم إلحاح الشمس عليها بالتسخين ، لكون مددها متقاربة ومع ذلك طويلة ، ومع ذلك حافظة إنرب واحد من الشمس ، فيكون الحر متجاوزا للحد .

وأما في خط الاستواء ، فإن الشمس تبلغ المسامنة دفعة ، لأن الميول هناك تكثر . وتتفاوت تفاوتا لا يؤثر إلا أثر المسامنة والمغافصة ، ثم تبعد عن سمت الرؤوس بسرعة ، ولا تلح عليها ، وتأخذكل ساعة تزداد بعدا إلى أن يبعد الميل كله ، غير ملحة ولا لجوج، و يكون النهار مساويا لليل في الطول والقصر . ثم لا تعود إلى سمت الرأس عن قرب ، بل إلى نصف السنة ، ثم تكون المسامنة خفيفة على الجلة المذكورة . ثم تأخذ في البعد، فلا يشتد الحرجدا ، لما قاناه ، ولا يشتد أيضا البرد .

وذلك لأن بلادنا وخصوصا حيث نحن ، فقد يكون بعد الشمس فيها عن سمت رؤوسنا ضعف الميل ، وزيادة بعد سمت رؤوسنا عن مدار البروج ، فيعرض برد شديد ، ثم يتعقبه حر شديد ، وتبتلي الأبدان بالانتقال من ضد إلى ضد . وأما هناك فلا يُنتقل

<sup>(</sup>۱) فإنها : فإنه د ، سا ، ط (۲) للتسخن : للتسخين ط . (۳) قبله : قبله : قبلها د ، سا ، ط (۶) تسخين : وتسخين ط ، ورتسخين م ، (٥) تسخين : تسخين ط | وازاها : زاوتهام || وحاذاها : وحاذتها م || مدة · : + كبيرة د ، سا ، ط (۲) من : ساقطة من ب ، د ، سا ، م (۷) وتجاوزه : وتجاوزب ، د ، سا ، م (۷) ومع : مع م من ب ، د ، سا ، م (۷) ومع : مع م (۱۱) المغافصة : غافص الرجل مفافصة ، أخذه على غرة [ اللسان ] (۱۲) ولا لجوج : ساقطة من ط (۱۳) قرب : قريب د ، ط ، م (۱۶) تكون : ساقطة من م | خفيفة : حقيقية د .

من ضد إلى ضد ، بل إنما ينتقل من واسطة اعتدال إلى حد غير بعيد . ولوكان هناك حر دائم وكانت الأبدان هنالك قد نشات على مزاجه ، لا تنفعل عنه كثيرا ، ولا يعرض لها خروج بعيد عما نشأت عليه ، لكانت لا تحس بأصر مغير ، فكيف وليس هناك إفراط البتة . وللا بدان ملاءمة لما نشأت عليه ، حتى لا تنفعل عنه كثيرا . تأمل ذلك في حال أبدان الترك ، فإنهم لا ينفعلون من برد بلادهم انفعالا شديدا ، ولا الحبشة ينفعلون من أبدان الترك ، فإنهم لا ينفعلون من برد بلادهم انفعالا شديدا ، ولا الحبشة ينفعلون من المراساني يشكو الحرف وقت واحد . وقد شاهدت هذا ببخارا من حال بدوى حضرها في ماه أردى بهشت أو خرداد وقد تسلط بها أكثر الحروهو يرتمد و يتزمل و يستغيث من البرد ، وأهل البلد يتأفون من الحر ؛ لأن مزاج العربي ألف مزاجا حارا ، وألف الآخر مزاجا باردا ؛ فيكون ذلك المزاج باودا بالقياس إلى الأعرابي ، حارا بالقياس إلى البخارى بحسب مزاجه الذي له في ظاهر بشرته .

وأما خط الاستواء ، نتكون الأحوال فيه متقاربة . فمن يكون منشأه فى ذلك المزاج لا يحس البتة بتغير ببلاده محسوس ، ويتشابه عنده حال هواء بلده ، ويكون كأنه في ربيع دائم ، اللهم إلا أن يتفق هناك من أسباب الحرغير ما هو منسوب إلى قرب الشمس و بعدها من الأسباب التي نذكرها .

فهذا هو المذهب الصحيح الحق ، فهكذا يجب أن يتصور حال المعمورة ، من جهة تأثير الشمس فيها . لكن البلاد أيضا قد يختلف حرها و بردها بسبب آخر ، وهو أن البلاد المشرفة ، أبرد من النائرة والتي بينها و بين الجنوب جبال . وناحية الشمال واضحة برية من الجبال ، أبرد من التي الجبال فيها شمالية لسببين : أحدهما أن الشمس لا يستوى تسخين الجبال ،

<sup>(</sup>۲) هنالك : هناك سا ، ط | ولا يعرض : فلا يعرض ب (٤) حتى : ساقطة من ط (٥) الحبشة : الحبشية ط (٨) ماه أردى بهشت : ماه أرد يبهقت ب ؛ أرد بهشت د ؛ أرو بهشت سا ، م | و يتزمل و يستغث : و يستغيث و يزمل سا ؛ و يرمل ليستغيث م • (٩) مزاج : المزاج د | ألف : آلف د | وألف : وآلف د | الآخر : الآخرون ب ، ط (٩ - ١٠) وألف • • باردا : ومزاج الآخرالف مزاجا باردا م (١١) في : ساقطة من م (١٣) ببلاده : بلاده ط (١٥) و بعدها : و بعده ط (١٦) من : ومن سا | من جهة : ساقطة من د | جهة : جهته ط (١٩) لسبين : بسبين د | أن : لأن سا ، ط ، م | تسخين : تسخين :

ما ينعكس عنه حرها بمقا لمها ، وما ينعكس فى جهة مخالفة لها . والتانى من جهة الريح . فإن الشهالية تبرّد ، والجنوبية تسخّن ، وأيهما حبس بسد حُبس مقتضاه .

وإذا تشابهت البلاد في هذه الأحوال فالشهالية أبرد من الجنوبية ، وإن اختلفت في هذه الأحوال جاز أن تكون الشهالية أسخن من الجنوبية. وأما اختلافها في أنها شرقية وغربية ، فلا يوجب اختلافا في الحر والبرد إذا كان عرضها واحدا. والذي قيل: إن الشرقية وغربية ، فلا يوجب اختلافا في الحر والبرد إذا كان عرضها واحدا. والذي قيل: إن الشرقية أنها هي أسخن من الغربية ، نسبب أن الغربية تكون الشمس آخذة عنها في حركتها وهودعة إياها ، والشرقية تكون آخذة إليها في حركتها ؛ فهو كلام من لا بصرله البتة . فإن كل نقطة من الأرض تأخذ إليها الشمس ، وتأخذ عنها بالسواء ؛ وليس الشرق شرقا والغرب غربا ، إلا بالإضافة ؛ فإن كان الشرق أصفن من الغرب ، فيجب أن يكون السبب فيه البحر الذي خلفه والذي عن الجنوب منه ، فإن الشمس قبل أن توافي سمت الرأس منهم ، السمن البحر وتجرى عليه فتثير بخارا حارا كثيراً . وكذلك إذا حاذت الناحية لم تعرم بحرا قريبا . والبلاد البحرية تسخن بجاورة البحر إذا كان بحرها يبغركثيرا ، ثم يشتد عنها انهكاس الشماع إلى البخار بحيث يؤثر في البخار ويحيه . و إن لم تكن هذه العلة موجودة كانت بجاورة البحر مما يبرد بسبب برد المهاء .

وأما ناحية المغرب ، فالشمس لا تأتيها ولها مرور ببحر معتـــد به ؛ بل البحر منهم ١٥ إلى الغرب في قربهم ، وخليج يأخذ من شماله إلى جنو به ، ولا يبلغ قرب مسامتة منطقة

<sup>(</sup>۱) بمقابلها: بمقابلها الوما ينعكس: أو ما ينعكس م ( ٣ ) اختافت: اختاف ط ( ٤) في ( ١ ) بمقابلها: بمقابلها الله وما ينعكس م ( ٣ ) وإن ٠٠٠ الجنوبية: ساقطة من سا ( ٥ ) عرضها: عرضهما ط ؛ عرضا م ( ٧ ) والشرقية: والغربية م ( ١١ ) كثيرا: كثيرة م ؛ ساقطة من ب المخاد تا حاذى ب ، د ، سا ، ط إ الناحية: إ التي ط إ بحرا: حما م ( ١٣ ) بحيث ١٠٠٠ البخاد: ساقطة من ب ، د ، سا ، ط إ فالشمس: فإن الشمس م إ معتد: بعند ب ( ١٥ ) الغرب: المغرب ، د ، سا ، م إ قرب: + من م .

البروج ؛ ومدار الشمس جنوبي عنهم ، فلا يحاذى الخليج الشمالى ولا يسامته . فإذا حاذت البحر الذي وراءهم ، كانت آخذة في البعد منهم

ومما يجب أن يعلم أن نمرات الكواكب تأثيرات في الحر والبرد ، وفي سائر الأحوال ، و إن كانت مما لا يدرك . والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) فلا: ولا ب | إفإذا: وإذا د ، سا (۲) حاذت: جاوزت ط (۳) نمرات : للمرات ط الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله على الله الله على الله الله على الله الله الله الله الله على الله الله وحسن توفيقه د .

# ألمقالة الثانية

وهي تشتمل على الأحداث والكائات التي لا نفس لها ؛ مما يكون فوق الأرض . وهي ستة فصول

# [الفصل الأول]

#### (۱) فصل

#### في السحب وما ينزل منها وما يشبه ذلك

فنقول أولا: في كيفية تولد السحاب: إن السحاب جوهر بخارى متكانف طاف في الهواء، ومن شاء أن يتأمل ذلك أمكنه، إذا حصر الحبال الشامخة، وتأمل تكون والسحاب فيها. وهذا الحوهر البخارى كأنه متوسط بوجه ما بين الماء والهواء، فلا يخلو إما أن يكون ماء قد تحلل وتصعد، أو يكون هواء قد تقبض واجتمع. وقد يعرض تكون السحاب من كلا الوجهين جيعا. وذلك أنا كثيرا ما شاهدنا الهواء يبرد في أعالى الجبال الباردة فينقبض بعدالصحو سحابا دفعة، ثم ينلج. وقد شاهدت هذا بجبل طبرستان عند و يمة و بجبال طوس. وأما تصعد البخار وانعقاده سحابا ماطرا، فذلك أم قدشاهدناه معد كثيرا في كل البلاد الحبلية و وهذا البخار وانعقاده سحابا ماطرا، فذلك أم قدشاهدناه كثيرا في كل البلاد الحبلية وهذا البخار وقد صعد في بعض الجبال صعودا يسيرا حتى الشديد البرد في الحو ، فقد شاهدنا البخار وقد صعد في بعض الجبال صعودا يسيرا حتى كأنه مكبة موضوعة على وهدة تحتها قرية ، إحاطة تلك الوهدة لا يبلغ نصف فرسخ

وكما نحن فوق تك الغامة فى الصحو وكان الهواء خريفيا ليس بذلك البارد جدا ، فكان أهل القرية يُمطَرون من تلك الغامة فعلمنا أن البخار كثيرا ما يؤدى به تكاثفه وتواتر ١٥ مدده و بطء حركته المصعدة إياه إلى فوق، فيحوج إلى أن يتكاثف و يقطر مثل المعصور، وربما أحوجته الرياح إلى ذلك إما ما نعة إياه عن الصهود بحركتها فوق ، و إما ضاغطة إياه إلى الاجتماع بسهب وقوف جبال حائلة قدام الريح أو بسبب اختلاف رياح متقابلة، وإما لإلحاق المتأخر بالمتقدم الواقف و إلصاقه به من غير أن يكون حاجز م من قدام ، وإما لشدة بردها فيكثف به السحاب .

<sup>(</sup>٢) فصل : فصل ب ؛ الفصل الأولى م (٩) فينقبض : فيقبض ط (١٠) طوس : + أيضا د (١٢) فقد : وقد ب || وقد : قدط || حتى : + كان م (١٤) الصبحو : الشمس ب ؛ الصبح د ، سا ، م || خريفيا : خريفا م (١٧) ما نعة : الما نعة د ، سا ، م ؛ لما نعة ط || بحركتها : طركتها سا (١٩) بالمتقدم : بالمقدم م || به : ساقطة من م (٢٠) فيكنف : فكنف ب .

و إنما يكثر المطر بأرض الحبشة مع حرارتها لاندفاع الأبخرة إليها وانضغاطها في جبالها وهى بين يدى رياحها . وأما في أكثر الأمر فإن الأبخرة تتصمد وتعلو إلى الحيز البارد من الهواء فتبرد و يعين ذلك انفصال ما ينفصل عنها من الدخان الحار اليابس الذى نذكره . وقد شاهدنا ذلك الانفصال على بعض قلل الجبال . فإذا بردت بالسببين انعقدت هناك غماما ، ثم يستحيل ماء فيثقل فينزل . والديّمة والوابل إنما تكون من أمثال هذه الغيوم . وأما ماكان من جنس الغيوم الأولى ، فإنها تصب شيئا وتنقشع ، و إنما مثلها مثل الطل ، فإن الطل ليس يتكون من سحاب ، بل من البخار اليومى المتباطىء الصعود القليل المادة إذا أم ابه برد الليل وكثفه وعقده ماء ينزل نزولا ثقيلا في أجراء صفار جدا لانحس بنزولها إلا عند اجتماع شيء يعتد به ، فإن جد كان صقيعا .

رهـذا السحاب يعرض له كثيرا أنه كما يأخذ في التكاثف ، وفي أن يجتمع فيه حب القطر ، يجد ولم تتخلق الحبات بحيث تحس فينزل جامدا فيكون ذلك هو الثلج ، ونظيره من البخار الفاعل للطل هو العمته ع . وأما إذا جمد بعد ما صار ماء وصار حبا كبارا ، فهو البَرد . وأكثر البرد إنما يكون في الربيع والحريف ، ولا يكون في الشتاء . وذلك لأن البرد الشتوى إن كان شديدا ، فعل الثلج ، وأجمد السحاب ، ولا يمهله رينما ينعقد حبا ، وإن كان ضعيفا ، لم يفعل شيئا .

وأما فى الربيع والحريف فإن السحاب ما دام لم يتكاثف بعد تكاثفا يعتد به يكون الحرمكتنفأ إياه فلايجمد ثلجا ؛ حتى إذا استحكم استحصافه وأحاط به الحواء الحار والرياح القوية الحارة ، هربت البرودة دفعة إلى باطن السحاب ، واستحصف السحاب دفعة

<sup>(</sup>۲) وهي : ومن د ، سا ، ط ، م (٣) فترد : وتبرد ب ، ط ، م (٤) قلل :

تلك م (٥) والديمة : دامت الساء تديم مطرت ديمة [ اللسان ] || والوابل : الوابل م .

(٧) ليس يتكون : لايتكون ب || سحاب ا || الصعود : بالصعود ب (١٠) كا :

(٨) أصابه : ضربه ب ، د ، سا ، ط || ينزل : فنزل ب ، فينزل ط ، م (١٠) كا :

ساقطة ،ن م || أن : أنه م || فيه : منه سا (١١) تحس : ساقطة من م (١٣) إنما : دائما د ، سا || ولا يكون : لا يكون م || وذلك : ساقطة من د ، سا (١٤) كان شديدا ... وإن : ساقطة من د (١٤) ولا يمهله : ولم يمهله سا (١٦) يكون : فيكون ط ، م (١٧) فلا يجد : ولا يجد ب (١٨) دفعة (الأولى) : دفعا ط .

على ماعلمت من التعاقب المشروح فيما سلف صورته. و يكون الاستحصاف قد جمع البخار قطراً ، قد عرض له استعداد شديد للجمود لخلخلة الحر إياه . كما أن المساء الحار أسرع جمودا من البارد ، فيجمد وقد صار قطرا كبارا . ولذلك ما يكون البرد في الحريف أكثر لأن الصيف يكون قد أفاد الأجسام زيادة تخاخل ، والمتخلخل أقبل لأثير البرد والحرجيعا .

ولا يظن ظان أن البَرد يكون أجزاء صغار جامدة، ثم تتصل في الجو فإن اليابس الجامد يعسر اتصاله . ولكن السبب ما أشرنا إليه من التحام يقع دنعة لأجزاء السحاب يستحيل به ماء بغتة ، أو بعدما انتظم فيجمد حبا كبارا ، أو لأنه ينزل رش مطر . وكلما يجتمع حينئذ يضر به البرد، لاسما إذا وا في حيز الحرارة . فإن الفعل العرضي من الحرارة حينئذ، يكون أشد . على أنه قد يتفق أن يكون من أسباب تكون البرد مغافصة ريح باردة لسحاب . رحار قريب من الأرض فيجمعه بحركته جما ، وتجد أجزاؤه ببرده ، وقد شاهدنا هذا أيضا . وماكان من البرد نازلا من سحب بعيدة ؛ يكون قد صغر وذاب واستدار لذوبان أيضا . وماكان من البرد نازلا من سحب بعيدة ؛ يكون قد صغر وذاب واستدار لذوبان من سحب دوان. ولوكانت المادة غير جامدة لكان منها المطر المسمى بالقطقط. فإن المطر من موض له أن تكون أجزاؤه في ابتداء تكونه صغارا جدا ثم تجتمع وتكبر ، ويعرض له مرة أخرى في الانحدار إذا طالت مسافتها أن تنفصل ماء وتتجزأ كالماء . فإنك إذا صبهته من موضع عال ، وافي القرار وقد تشتت وتفرق . وإنما يصير بَرداً بعد الاجتماع الأول أو معه .

<sup>(</sup>۱) الاستحصاف: الاستصحاف ط؛ الاستصحاب م (۲) قد: ساقطة من د ، سا | الخلطة: بخلطة ب ، د (۳) البرد: للبرد ط ، م (٤) لتأثير م (٥) جميعا: + وحكى أن صيادى السمك في الشص [ بالشيص سا ] في البرد الشديد اذا شق عليهم إمساك القصبة الصقوها بمتكا وصبوا عليها هناك ماه حارا بسرعة ويمسكها بخ ، سا (٦) ولا يفان: ولا يفان د ، سا (٨) به : ساقطة من ط | وكلما: فكما ب ، سا ، ط ؛ وكا م ، (٩) حينتذ (الأولى) : ساقطة من د | يضربه: فضربه ط ؛ يصبر به م | العرض د ، م (١٠) لدحاب : بسحاب سا ، (١١) فيجمعه : فيجتمع ب يصبر به م | العرض د ، م (١٠) لدحاب : بسحاب سا ، (١١) فيجمعه : فيجتمع با شاهدنا : شاهدناه ب ، ط | هذا : ساقطة من ب ، (١١ - ١٢) هذا أيضا : ساقطة من ط (١٤) بالقطقط : بالقطقطة م (١٥) ابتداه : أول ب | تجتمع : يجمع ط (١٦) صببته :

وقد حُدِّث أن ببلاد الجبل قطعة بردة وقعت من السهاء فنقلت إلى بدر بن حسنويه تزن كذا مِنا . ويقل البَرد في الصيف ، لأن البخار الرطب الثقيل يقل فيه ، وفي الشتاء لأنه يجد سحابا ، ويكثر في الحريف ، إذا استفادت الأرض بلة بالنشف وقوى فيها لقلة التحلل و بمعونة الليل . فإذا تحللت مع قوة من الحرارة معتدلة ، كانت مادة بخارية تصعد إلى الحيز المحال المحادة .

فهكذا يتولد المطر والثاج والبرد والطل والصقيع . وأما الضباب فهو من جوهر الغام الا أنه ليس له قوام السحاب فماكان منه منحدرا من العلو وخصوصا عقيب الأمطار ، فإبه ينذر بالصحو . وماكان منه مبتداً من الأسفل متصمدا إلى فوق ولا يتحلل فهو ينذر بالمطر .

و يجب أن تعلم أن نسبة المطر إلى الثلج نسبة الطل إلى الصقيع. وللرياح تأثير في تكون الثلج والصقيع . كما أن لها تأثيرا في تكون المطر والثلج ، و إن اختلف و جه الثأثير . فإن الرياح الشهالية تفعل في الأكثر صحوا لقرب مهاتبا منا ، فإنها تجتمع في آخر مهاتبا . و إنما تولد عندنا الغيوم إذا هبت منا ببعيد ، و بالجملة هي رطبة و إن أقشعت . و الرياح المنو بية جماعة للغيوم عندنا ، و إن كانت طرادة لها في مبادى مهاتبا . لكن الشهالي مع ذلك ثلجي و الجنوبي مطرى والشهالي صقيعي والجنوبي طلى ، إلا في بلاد بنواحي طوس فإن الشهالي بها لم يبرد بعد لأنها مبتدئة ، والجنوبي قد برد بما اجتاز عليه .

<sup>(</sup>۱) أن : أنه حدث م || قطعة : ساقطة من م (۲ — ٥) ويقل البرد معد المحادة : ساقطة من م (۳) استفادت : استعادت د ، سا || بالنشف : أصل النشف بسكون الثين دخول الماء في الأرض والثوب [اللسان] (٤) و بمعونة : و لمعونة د ، سا ، ط (٥) تصعد إلى (الأولى) : تجد د ، سا ، ط || الميز المحلل د ؛ الحر المحلل سا ، ط || ولا تصعد : ولا تجد د ، سا ، ط || إلى الحيز المحلل : الحيز المحلل د ؛ الحر المحلل سا ، ط || ولا يتحلل ن (٨) متصعدا : ومتصعدا د ، سا || ولا يتحلل : لا يتحلل ط ؛ ولا يتحل م ، (١٠ — ١١) وللزياح م ، والصقيع : ساقطة من ط (١١) الثبالية : السائية م التجمع د ، م (١٣) ببعيد : ببعد سا ، ط || أقشعت : انقشعت ط ، (١٤) جماعة : جر"عه ط || تجمع د ، م (١٣) ببعيد : ببعد سا ، ط || أقشعت : انقشعت ط ، (١٤) جماعة : جر"عه ط || الثبالى : الثبال ب ، د ، سا ، م || والثبالى : الثبال ب ، د ، سا ، م || والثبالى : الثبال ب ، د ، سا ، م || والمخوب ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || والمخوب ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب والمخوب ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || وبخوب ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المخوب ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب المنائى : الثبال ب ، د ، سا ، م || بنواحى : نواحى ب سا ، م || بنواحى : نواحى ب ما ، م || بنوازى : ابتازى ابتازى ابتازى المنائى ا

و إذ قد بينا هذه المعانى فيجب أن نعلم أن جميع الآثار العلوية تابعة لتكون البخار والدخان ، وذلك لأن الحرارة السمائية إذا أثرت في البلة الأرضية أصمدت منها أبخرة ، وخصوصا إذا أعانتها حرارة محتقنة في الأرض ، فما تصعد من جوهم الرطب فهو بخار وصعوده بطئ ثقيل، وما يصعد من جوهم اليابس فهو دخان وصعوده خفيف سريع . والبخار حار رطب ، والدخان حاريابس ، وقلما يتصعد بخار ساذج أو دخان ساذج ، وللمخان حاريابس ، وقلما يتصعد بخار ساذج أو دخان ساذج ، بل إنما يسمى الواحد منهما باسم الغالب، وفي أكثر الأمر فيصعدان من الأرض مختلطين .

لكن البخار ينهى تصعده إلى حد قريب ، والدخان إذا كان قويا انفصل عنه مرتقيا مجاوزا إياه إلى حد النار . وقد شاهدنا انفصال الدخان عن السحاب ، ونحن في قلل جبال شاهقة . ورأينا المنفصل الدخاني يخلف سطح السحاب المتراكم من تحت ، ويسرع إلى فوق وهو أسود يُشم منه رائحة الحريق . فالبخار مادة السحاب والمطر والثلج والطل والجليد ، وعليه تتراءى الهالة وقوس قزح والشميسات والنيازك . والدخان مادة الربح والصواعق والشهب والرجوم وذوات الاذناب من الكواكب والعلامات الهائلة . وسيرد عليك تفصيل جميع ذلك .

<sup>(</sup>۲) لأن : أن د ، م | | المهائية : المهاوية د ، سا (۳) حرارة : أبخرة سا (۲) لأن : أن د ، م | | المهائية : المهاوية د ، سا قطة من م | | وقلها : قلها م ، (۶) وصعوده بطیء . ، وصعوده : مصعده د ، سا ، (۹) جبال : الجبال ط ، م ؛ ساقطة من سا (۱۱) والطل : + والصقيع د ، ط || والشميسات : والشمسيات ط .

# [الفصل الثاني]

### ( ب ) فصل في المقدمات التي توطأ لتعليم

### السبب الفاعل للهالة وقوس قزح وسائر ما يشبههما

فلنقدم أولشيء، ولنعرف حال الخيالات التي تتكون في الجو، مثل الهالة وقوس قزح والنيازك والشميسات؛ فإن هذه كلها تشترك في أنها خيالات. ومعنى الخيال هو أن يجد الحس شبح شئ مع صورة شئ آخر، كما نجد صورة الإنسان مع صورة المرآة، ثم لا يكون لتلك الصورة انطباع حقيق في مادة ذلك الشيء الثاني الذي يؤديها و برى معها. كما أن ورة الإنسان لا تكون منطبعة بالحقيقة ولا قائمة في المرآة، و إلا لكان لها مةر معلوم، ولما كانت تنتقل بانتقال الناظر فيه، والمرئي ساكن.

والمذاهب المعتد بها في إدراك البصر لهذه الأشباح ثلاثة مذاهب :

مذهب أصحاب الشعاعات ، وهم يرون أنه يخرج من البصر شعاع فيمتد هو بنفسه إلى الصقيل الذى هو المرآة و يحيل ما يشوبه من الشعاع الذى فى العالم إلى طبعه و يجعله كالآلة له ، فيلق الأملس ، ثم ينعكس عنه مارا على الاستقامة ، حتى يلق شيئا يقابل ما انعكس عنه ، فيدرك معا الأملس الذى هو المرآة وذلك الشيء ، فيخيل عنده أنه يدرك صورة ذلك الشيء في المرآة .

قالوا: وليس الأمركذلك ، وإلا لماكان المرئى ينتقل عن المرآة بانتقال الرائى ، ولحكان الرائى لا يرى بُعد ما بين المرآة وبين المرئى ، والرائى يرى ذلك البعد وإن نظر في المرآة .

<sup>(</sup>۲) فصل: فصل ب ، الفصل النانى د ، م ، فصل ط . (۳) المقدمات: المقامات م | الوطأ : يتوطأ ط | التعليم : لتعلم ط . (٤) ما يشبههما : ما يشبهها ب ، د ، سا . (٥) أول : أولا ط | تتكون : تكون سا . (٩) منطبع : طبيعية م . (١٠) الناظر : التناظر م . (١١) والمذاهب والمذهب ب ، د ، سا ؟ في المذاهب م | بها : به ب ، د ، سا . (١٢) يخر ج : مخرج د | فيه تد : ممتد ط ؛ يمتد م . (١٣) و يحيل : أو يحيل ب . (١٤) له : سا قطة من م | | عنه : عليه ب . (١٧) الأمر : سا قطة من م | حبين : ولكن م | المرآة وبين : سا قطة من م | حبين : وما بين ط .

ومذهب الطبيعيين المحصلين ؛ وهو أنه لا يخرج من البصر شعاعات البنة ؛ بل من شأن المرتى إذا قابل البصر و بينهما مشف ، والمرتى مضىء بالفعل ، أن صورته تنشيح في العين من غير أن يكون ذلك كشىء يخرج و يلاقى المشف المتوسط و ينفذ فيه إلى البصر البنة ، بل إنما يحدث الشبح في العين نفسها ، و يكون المشف المتوسط مؤديا بمعنى أنه يمكن من تأثير ذى الشبح بشبحه في العين . والعلمة التي بها يمكن إلقاء الشبح ، هو وقوع الضوء على ذى الشبح دون القابل . وهذه من الأفعال الطبيعية التي لا يحتاج فيها إلى مماسة بين الفاعل والمفدول ، بل تكفى فيها المحاذاة .

وكذلك إيقاع الشعاع ، فإن اتفق أن كان الجسم ذو الشبح صقيلا تأدى إلى العين أيضا صورة جسم آخر ، نسبته من الصقيل نسبة الصقيل من العين ، لا بأن يقبل الصقيل في نفسه شيئا ينطبع فيه البتة ، بل يكرن تأدى صورته سببا لتأدى صورة مايكون منه ومن بالعين على نسبة مخصوصة . وأكثر ما يتعجب من هذا أنه كيف يرى مالايحاذى ولا تنطبع صورته فيا يحاذى ؟ وهذا ليس فيه إلا العجبوالندرة فقط . ولوكانت العادة في التأثيرات الطبيعية جرت على أن عامتها تكون بالمحاذيات ولا تكون بالمحاسة ، كما لا يبصر البصر الطبيعية جرت على أن عامتها تكون بالمحافيات ولا تكون بالمحاسة ، كما لا يبصر البصر الآن شيئا بالمحاسة ، لكان إذا اتفق أن يقال في شيء : إنه يؤثر بالمحاسة ، استندر ذلك وتعجب منه . وكذلك الحال في التعجب الذي يعرض من وجود جسم يؤثر على أُصْبَةٍ ووضع غير متارف ، مثله في تأثير سائر الأجدام . وأما أن دذا ممتنع ، فلا برهان عليه ، وهو يؤديه من غير أن يقبله ؛ بل يكون ممكما لذي الصورة من إيقاع شبحه في العين ، كما

<sup>(</sup>۲) وبينهما : بينهما ط (۳) وينفذ : ينفذ ط . (٤) بل : ساقطة من م || نفسها : نفسه د ، سا ، ط (٥) بشبحه : لشبحه ط (۲) التي : ساقطة من ط (۷) والمفعول : والمنفعل ط (۸) وكذلك : فكذلك م (۹) آخر : ساقطة من م || الصقيل : (الأولى والثانية والثالثة ) : الصيقل ط (۱۰) سببا : شيئا سا ، م (۱۱) من هذا : في هذا طا || ولا تنطبع : ومالا تنطبع ط (۱۳) أن : أنها ط || بالمحاذيات : بالمحاذات ط (۱۶) استندر : ومالا تنطبع ط (۱۳) أن : أنها ط || بالمحاذيات : بالمحاذات ط (۱۶) استندر : ومالا تنطبع ط ، م ؛ استكثر سا (۱۵) وكذلك : فكذلك د ، سا ، ط ، م || يؤثر : مؤثر ط || نصبة : نسبة ط [ النصبة : السارية (لسان العرب) ] (۱۲) سائر : ساقطة سا ، ط ، م (۱۷)

المشف ممكن ، إلا أن المشف يمكن مفارقا محاذيا حتى يؤثر ، وهذا يمكن مفارقا محاذى المحاذى . ثم البرهان يمنع من صحة غير هذا ، كما ستعلمه . والصوت قد يسمع من أى محاذاة المحاذى . ثم الأن له ناقلا ينقله المى السمع . وليس يتعجب من ذلك ولا يقال : لم ينقله ، ولم كان القرع صوتا ؛ لأن ذلك كذلك نفسه وطبعه ، فكذلك ههنا .

نهذا المذهب في تأدى الأشباح الى البصر، عكس المذهب الأول. ونحن سنتكام فيه
 في غير هذا الموضع.

والمذهب النالث، مذهب من يقول: إن شبح المرئى يتصور كما هو فى المرآة، فإذا رؤيت المرآة بالمحاذاة رؤى أيضا الشبح المنطبع فيها. وهذا المذهب مضطرب لاحقيقة له. وهذا الانطباع قول لامعنى له، لأن انطباع صورة شيء فى شيء يوجبه نوع من المحاذاة لا لا لا المعنى له، وضع بزوال شيء ثالث لا تأثير له فيه. كما أن الضوء إذا نقل على الوجه المحاذى لوتن الشيء مع انتقاله حكسا، مثل ما يعرض للحائط أن يخضر بسبب انعكاس الضوء عن الحضرة إليه. فإن ذلك اللون يلزم موضعا واحدا بعينه ولا يختلف على المنتقلين.

وأنت ترى صورة الشجرة في الماء ، ينتقل مكانها من الماء مع انتقالك . وفرق بين اللون المستقر في الشيء نفسه ، و إن كان في غيره ، و بين اللون الساطع إليه من غيره ، ما دام عاذيا له بتوسط الضوء سطوعا مستقرا ، إلى أن تزول المحاذاة ، مثل البرق ومثل صبغ الياقوت لليد ، و بين الحيال الذي لاحقيقة ارتسام له .

فهذا المذهب لاحقيقة له ، بل الصورتان إنما تتحدان في الإبصار وإحداهما علة بوجه مّا لتأدى الأخرى إلى البصر . فإذا رؤيتا معا ، ظُن أن إحداهما في الأخرى . وكيف كان

<sup>(</sup>۱) المشف ممكن إلا: ساقطة من ط (۲) محاذاة : محاذات ط (٤) نفسه وطبعه فكذلك: ساقطة من سا | انفسه : لنفسه ب ، د ، م | فكذلك: كذلك ب ، د ، م (۷) فإذا : وإذا د ، سا ، ط ، م | رؤيت : رأيت ب ، ط (۹) المحاذاة : الساطع : السامع د (١٥) المحاذاة : المحاذات ط | الرق ومثل : ساقطة من ب | الرق : الشرق د ، الشروق سا ، الروق ط المحاذات ط | الرق ومثل : ساقطة من ب | الرق : الشرق د ، الشروق سا ، الروق ط (١٦) ارتسام : أو تسام م (١٧) فهذا : وهذا م (١٨) الأخرى (الأولى) : الآخر ط الرق ينا ب ، سا .

فإن ههنا مراى لا يشك في وجودها. وسواء أُخرَج من البصر شيء فانعكس هن المرآة إلى المرئى، أوكان تأثير من المرئى في الرائى بواسطة المرآة ، فان الأحكام التي نحن في اعتبارها متفقة ، لأن الأشكال والخطوط التي ترتسم فيا بين ذلك تكون واحدة . فلهذا مالم يشاق المعلم الأول في هذا الموضع من كتابه ، بل استعمل انعكاس البصر ، إذّ كان ذلك أشهر وأعرف ، وإذ لم يكن بين القول في الحسوس بعد ، فحرى على الشهور .

وأما تحقيق هذه الجملة ، فقى الفن الذى يل هذا الفن. وقد حاول قوم من الطبيعيين تعليم أسباب هذه الخيالات السحابية ، محاولات متكلفة بعيدة من العقول ، أحوجهم اليها ماهو متشدد فيه من التعصب على أصحاب الأشعة من الرياضيين ، والتصلب فى مذهب المشائين مع القصور عن الواجب من البصيرة ، فصاروا الى جانب من المحال أشد من القول بالشعاع . حتى قال بعضهم : إن الهالة شكل تموج يقع فى السحاب لصدمة نور النير أو لتحليله وسطا ١٠ وتركه أطرافا متساوية البعد عن الوسط ، وغير ذلك من أقاو يل لا يقولها إلا من يتوهم أن الهالة مستقرة فى سحاب معين .

فنقول الآن: إن الفرق بين الصور الحقيقية المنطبعة في موادها و بين خيالات الأشباح التي يظن أنها في المرايا ، أن هذه تنتقل مع المنتقل ، والحقيقة تلزم مواضعها . وهذه يتخيل أنها تقرب بما يقرب من المرئيات مواجها لها في المرايا وتبعد مما يبعد عنها ، وتلك تلزم مواضعها . وهذه توجد متخيلة في ظواهر أجسام صقيلة ، وتلك لاتكون كذلك . و إذا كان الجسم الصة بل مشفا، ورأى مشفا بالفعل، لم يمكن أن يرى عليه هذا الحيال . فإذا رؤى عليه الحيال لم يؤد ما وراءه ولم يكن مشفا بالفعل حيننذ بالقياس إلى ما وراءه . وإن كان وراه

<sup>(</sup>۱) مراى : مريا بخ ، ط || وجودها : وجوده ب ، ط || وسواه : سواه م || أخرج : خرج ب، سا ، ط ، م . (٣) ترتم : + منها ط . (٥) واذلم : واذا لم د ، سا ، ولم ط ، م || بغرج ب ، سا ، ط ، م . (٧) من : عن سا . (١٠) حتى : سا نطبة من م || الصدمة : بصدمة ط || بغرى : فيجرى م . (٧) من : عن سا . (١٠) أطرافا : أوساطا ب ، م (١٤) الموايا : المراى د ، سا ، م || أو لتحليله : وتحليله ب ، بخليله ط . (١١) أطرافا : أوساطا ب ، م (١١) الموايا : المراى د ، سا ، م || منا المرايا ط || والحقيقة : والحقيقية ط (١٥) المرايا : المراى د ، سا ، م || متخيلة : مناطة م || صقيلة : الصيقل ط || مشفا (الأولى) : ط الفعل ط || ورأى مشفا : ساقطة من م || ورأى : ورؤى د ، سا || رؤى : رأى ب ، ط (١٨) ولم يكن ... ما وراه : ساقطة من م || مالفعل ... ما وراه : ساقطة من ب .

الجسم الشفاف جسم ذو لون يحدده ، أرى هذا الخيال ؛ وإن لم يكن وراءه ما يحدده ، نفذ فيه البصر ، ولم يرهذا الخيال .

وهذه كلها مقدمات تجربية . و تقول أيضا : إن المرايا إذا كانت بحيث لا يحدها الحس ، لم يمكن أن يُودى اللون والشكل معا ؛ فإن كانت صغارا ، أدت اللون ، ولم تف بأداء الشكل . لأن الجسم لا يمكن أن يرى مشكلا إلا وهو بحيث يقسمه الحس ، فكيف يرى ما لا ينقسم في الحس ، شكلا ؟ و إن كانت مفردة ، فر بما عجز البصر عن إدراك ما يؤديه من اللون أيضا . فإن كثرت وتلاقت ، أدى كل واحد منها اللون ، ولم يؤد واحد منها الشكل . فاتصل من جملتها من تأدية اللون ما لوكانت متصلة متحدة ، لأدت مع ذلك اللون الشكل . و إذا كان المرئى في مشف ثان وراءه و بينهما سطح بالفهل ، فإنه في دي مقدار الشيء أعظم مما ينبغي أن يؤديه ، وخصوصا إذا كان سيالا مثل ما يرى الشيء في الماء ، إلا أنه يقدر في تأدية لونه ، فيريه أقل سوادا وصبغا من سواده وصبغه . فإن كان ذلك الشيء خارجا عن ذلك السطح ، وكان ذلك السطح يؤديه على أنه مرآة ، دؤى ذلك الشيء أصغر حجها ، وأشد سوادا من سواده . وأقل بياضا من بياضه .

والبصر يعرض له الغلط فى الشيء من وجوه ، منها فى مقدار الشيء كما ذكرناه من أنه الرة يراه أعظم وتارة يراه أصغر؛ ومنها فى شكله ، فإن البعيد لا يحس بخشونته ؛ ومنها فى وضع أجزائه ، فإن البعيد لا يحس بخشونته ؛ ومنها فى لونه ، فإنه تارة يرى الشيء أشد صبغا وتارة أقل صبغا ؛ ومنها فى وضعه من شيء آخر،

<sup>(</sup>۱) أرى : لؤن د ، سا ، ط ؛ لذى م || و إن لم : ولم د ، سا ، م || ما يحدده : ما يحدد د . (٣) المرايا : المراى سا ؛ المرائى د ، ط ، م || كانت : كان سا ، ط || بحيث : حيث سا ، (٤) لم : لا د ، سا ، ط ، م || أن : + لا د ، سا (٥) مشكلا : متشكلا د ، سا . (٢) لاينقسم فى : لايقسمه د ، سا || مشكلا : متشكلا د ، سا || وان : فان د ، سا ، ط ، م || مفردة : مغردة د ، سا . (٨) متحدة : متحددة : ب ، م ، (٩) الشكل : والشكل سا ، م مفردة : مغردة د ، سا . (٨) متحدة : متحددة : ب ، م ، (٩) الشكل : والشكل سا ، م || وواءه د ، سا ، ط ، م . (١١) فيريه : فيرد د || سواده : سوادم || وصبغه : ساقطة من م (١٦) وثى : أرى ب ، سا ، م ؛ أدى د (٤١) في (الثانية) : ساقطة من د ومنه يريه د ، سا ، م || بزواياه : زواياه ب ، (١٦) مسطحا : ومسطحا د ، سا || وضع : موضع يريه د ، سا ، م || بزواياه : زواياه ب ، (١٦) مسطحا : ومسطحا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || بزواياه : زواياه ب ، (١٦) مسطحا : ومسطحا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || بزواياه : زواياه ب ، (١٦) مسطحا : ومسطحا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || بزواياه : زواياه ب ، (١٦) مسطحا : ومسطحا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || بزواياه : زواياه ب ، (١٦) مسطحا : ومسطحا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || بزواياه : زواياه ب ، (١٦) مسطحا : ومسطحا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || بزواياه : بريه د ، ط ، م ، براه سا

10

فإن البعيد جدا لا يحس البعد الذي بين الرائى و بينه ولا الذي بينه و بين بعيد آخر مثله ، كا لا يحس البعد بين القمر والثوابت في جهة ارتفاعها . والأجسام المضيئة إذا انعكس ضوؤها عن المرايا القريبة منها ، لم يبعد أن يخيل لون نير . فإن بعدت وكانت مظلمة لم يبعد أن تتركب من الضوء ومن الظلمة ألوان أخرى . كما أن الضوء إذا وقع على السحابة السوداء رؤيت حمراء ، وكذلك يجوز أن يكون حال الضوء الخيالى في شيء بعيد وأسود معا . وإذا قام قائم وحاذي بصره أشياء كثيرة أو شيئا واحدا عظيما مما من شأنه أن يؤدي الشبح ، فليس يجب أن تكون كل تلك الأشياء والشيء بحيث يؤدي شبح شيء واحد أو أشياء كثيرة ، بل ر بما كانت النسبة مع بعض تلك الأجزاء نسبة توجب أداء شبح ما ، ومع أجزاء أخرى نسبة توجب أداء شبح اداء شبح آخر . ور بما كانت الأجزاء الأخرى لا توازى ما يوجب تأدية شبحه ، فتتعطل تلك الأبزاء ويبق الفعل لما يوازى ذا الشبح الواحد الذي قد مي ذكره .

وتلك الأجزاء تتعطل على وجهين : فإنها تتعطل إما لفقدان شيء من شأنه أن يؤدى شبحه ، فإذا كانت لا مؤدى لها وللا جزاء المقدم ذكرها ،ؤدى اختلفا ، و إما لأن ما نسبته إليه نسبة الأداء ، ليس يبلغ من قوة إرساله الشبح وتمثيله إياه مثلا في المرآة قوة الشيء الآخر ، إما للبعد ، و إما لضعف اللون . وأقرى ما يرسل شبحه هو الأقوى ضوءا ، وكما اشتد الضوء اشتد التأثير حتى يمنع أينها من تأثير أشياء أخرى من شأنها أن تؤثر . فإذا كان تمثل الشبح مرئيا في مرايا من شأنها تأدية الشبح ، فبالحرى أن لا يتعطل تشبح ما سواه في أجزاء أخرى من الأجزاء التي يخصها في النسبة . فإذا كانت المسرآة ،تشابهة الوضع ، وجب أن تكون النسبة بين الرائي و بين أجزاء المرآة و بين المرئي واحدة . فيجب

<sup>(</sup>۲) لا يحس : لا يعرف د ، سا ، ط ، م . (٣) المرايا : المراى د ، سا ؛ المرائى ط ، م | ابخيل : تخيلت الساء تهيأت الطرفرعدت و برقت (لسان العرب) . (٤) تتركب : تركب م . (٥) وكذلك : مخيل : تخيلت الساء تهيأت الطرفرعدت و برقت (لسان العرب) . (٢) أو شيئا : أن شيئا م | عظيا : فكذلك د ، سا ، ط | وأسود : وفي أسود د ، سا ، ما . (٢) أو شيئا م | عظيا : ور با د ، سا قطة من م . (٧) كل تلك : ذلك ط | والشيء : أو الأشياء ط . (١١) قد مر : قدم ب ، ساء ط ، م . (١١) ما ومع . . . شبح : ساقطة من م . (١٠) ذا : فا م . (١١) قد مر : قدم ب ، ساء ط ، م . (١٤) ما : ساقطة من م | الأداء : الأجزاء د . (١٥) للبعد : لبعد ط . (١٦) أشياء : أجزاء م . (١٧) مرايا : مراى د ، سا ، م ، (١٨) الأجزاء : أجزاء م | (١٧) مرايا : مراى د ، سا ، م ، (١٨) الأجزاء : أجزاء م |

أن تكون الزوايا التي تحدث من خطوط تتوهم خارجة من البصر إلى المرآة ومر. المرآة إلى الشيء ذى الشبح فتتصل عند المرآة ، هي زوايا متساوية من جميع الجهات . فيكون تمثل الشكل المرتسم بين زوايا الناظر والمرآة والشبح مستديرا ، كأر. الشكل المرتسم بين زوايا الناظر والمرآة والمربي قد أدير على نفسه بأن يحفظ الحط الذي بين الشيء ذى الشبح والرائي ثابتا في الوضع ويدار عليه الشكل . لأن التجزئة إنما تقع فيما نحن بسبيله على المرآة ، وأما الرائي والمربي فكشيء لا ينقسم ، فيكون المربي مكان طرف المحور ، وأعنى بذلك أوسع دائرة ترتدم على ما يحيط به الشكل المرتسم من الحركة المذكورة .

فهذه الأشباح تتبدل أماكنها بحسب حركاتك ، فإن توجهت إليها تقدمت إليك ، و إن نكصت عنها تأخرت عنك ، و إن علوت علت ، و إن نزلت نزلت ، و إن تركتها يمنة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و بهذا نعلم أنها خيالية .

فهذه الأشياء كمقدمات وتوطئات ، بعضها يعوّل فيه على صناعة الهندسة ، و بعضها على علم البصر ، ونحن نتكلم فيه في موضعه ، و بعضها على الامتحان بالحس .

<sup>(</sup>۲) هي : ساقطة من ط (۳) الناظر والمرآة والشبح : الشبح د ، سا ، ط (۳ – ٤) المرتسم بين زاويا : ساقطة من د ، سا ، م (۲) وأعنى : أعنى ب ، زاويا : ساقطة من د ، سا ، م (۷) وأعنى : أعنى ب ، (٩) فهده د ، سا | إليك : عنك د (١٠) عنك : إليك د || يمنة : يمنية ط (١١ – ١٧) وإن تركتها ، . . . بالمرالقة : ساقطة من د (١١) حاذتك (الثانية) : ما حاذتك ط (١٢) بالمرافقة : بالموافقة ب || خيالية : + على أنك يجب أن تعلم أن الهالة إذا لم تكن من نير على سمت الرأس وجب أن يكون للسحاب أخين حتى تكون الخطوط البصرية التي من وراه النير والرائى تقع من السحاب على مرأى أقرب في السطح الباطن والخطوط البصرية التي تقابلها أذهب في عمق السحاب حتى تستوى و إلا فإنها ان وقعت على سطح واحد كرى كانت التي في الحانب الأبعد أطول م (١٣) كقدمات : لمقدمات د سا (١٤) فيه : ساقطة من م .

١.

# [ الفصل الثالث ]

# (ج) فصل في الهالة وفي قوس قُزُح

وأما الهالة فإنها دائرة بيضاء تامة أو ناقصة ترى حول القمدر وغيره ، إذا قام دونه سحاب لطيف لا يغطيه ، لأنه يكون رقيقا . فمن أحب أن يتراءى بأنه شديد التمصب على أصحاب الشعاع ، قال إن سطح الغهم كرى ، وكذلك سطوح الأجسام البسيطة ، ومما يدل على كرية السحاب أنه متشاكل البعد عن الأرض وعن المركز ، قال : و إذا وقع عليه شعاع القمر حدث من الشعاع ومنه قطع مستدير . وقال من هو أقدم من هؤلاء : إن الشعاع إذا سقط على السحاب كان شبيها بحجر ياقي على الماء فيحدث هناك موج مستدير مركزه المسقط . قالوا : ووسطه يكون كالمظلم ، لأنه يتحال لقوة الشعاع .

وهذان القولان من جنس الحرافة . وذلك لأن الهالة لو كانت كما قالا لكان لها موضع معلوم من السحاب ، وليس كذلك ؛ بل يراها الذين تختلف مقاماتم في مواضع مختلفة من السحاب ، وعلى أن ضوء القمر ليس مما يختص قطعه بموضع من السحاب دون موضع ، أو يكون سقوطه وتحليله على موضع دون موضع ؛ بل هذا كله من جنس الكلام الذي يجب أن يترفع عنه أهل البصيرة ، إنما الهالة خيال ، ولذلك يختلف ١٥ منظره . وإنما يتخيل عن ضوء القمر أو عن ضوء نير غيره ، لإشراق السحاب به على سبيل التأدية لا على سبيل التكيف به . وذلك إذا كان السحاب مائيا لطيف الأجراء وقيقا لا يغم القمر أو الكوكب ، وأدى نفس الكوكب مع أداء شبح الكوكب ،

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل : فصل ح ب ، الفصل النالث د ، م (٣) وفي قوس : وقوص سا ، ط ، م | قرح : وقوح ب ، الفصل النالث د ، م ا قرح : وقوح ط (٩) بحجر : بالحجر م ، (١٤) أو يكون سقوطه : أو سقوط د ، م ، أو سقوطه سا | وتحليله : أو تحليله ط (١٥) يترفع : ترفع د | انما : وانما سا ، (١٧) لعليف : وقيق ب (١٨) وقيقا : لعليفا ب | لا يغم : لا يغمر ب ، د ، سا | المكوكب (الأولى) : الكواكب م | وأدى نفس الكوكب ، ساقطة من م | أداء : أدائه د ، ما ، م | الكوكب (النالثة) : الكواكب م (١٩) إليه : ساقطة من م .

لا شبحه ، و إنما يؤدى شبحه زائلا عن محاذاة الاستقامة التى بينه و بين الرائر ضرورة . فإذا كان جميع أجزاء السحاب أو أكثره مستعدا لهذه التأدية ، وكانت نسبة كل مرآة فوضعها من الرائى والكوكب يجب أن تكون نسبة و احدة من جميع جو انب الكوكب ، وجب أن يكون ما يرى من الهالة مستديرا .

ولى الله يجب أن تعملم أن الهالة إذا لم تكن من نير على سمت الرأس ، وجب أن يكون السحاب ثمينا، حتى تكون المعطوط البصرية التي تكون من وراء النير والرائى تقع من السحاب على مرأى أقرب إلى السطح الباطن ، والخطوط البصرية التي تقابلها أذهب في عمق السحاب حتى تستوى ؛ وإلا فإنها إن وقعت على سطح واحد كرى كانت التي في الجانب الأبعد أطول . ولأن ما يخرج عن المرآة وما يدخل فيها مما لا يخيل ، لا يكون ما يشرق ما يرد الضوء ويعكسه إلى البصر ، فيخيل أن خارجه وداخله أسود ؛ فإن كل ما قص من إشراقه عن الأبيض ، ووضع فى جنب الأبيض يرى أسود . وداخل المالة يعرض له سبب آخر، وهو أن قوة الشماع الذى للكوكب تخفي هجم السحاب الذى لايستره ، فكأنه ليس هناك سحاب ولاشيء آخر لأن ما فيه من السحاب ليس يستر القمر ، إذ كان فكأنه ليس موجودا ، منل ما لا ترى الهبات الجوية في الصحراء ، وإن رؤى لم ير مضيئا بل أسود مثل الشعلة فى النهار ، وإذا لم ير أو رؤى أسود يتخيل كأن هناك منفذا أو مدخلا أو شيئا أسود . ومتى أردت أن تتأمل هذا ، فتأمل السحابة الرقيقة التي تجتاز تحت القمر نترى كأنها ايست أو ترى ضعيفة هذا ، فتأمل السحابة الرقيقة التي تجتاز تحت القمر نترى كأنها ايست أو ترى ضعيفة سوداء . فإذا فارةت عاذاته ، وقيت أثخن حجما وأظهر عينا . فن تمزقت الحالة سوداء . فإذا فارةت عاذاته ، وقيت أثخن حجما وأظهر عينا . فن تمزقت الحالة سوداء . فإذا فارةت عاذاته ، وقيت أثخن حجما وأظهر عينا . فن تمزقت الحالة سوداء . فإذا فارةت عاذاته ، وقيت أثخن حجما وأظهر عينا . فن تمزقت الحالة المساحلة في تأخل المساح المنالة في المنالة في تمزقت الحالة المساح المنالة في تمزقت الحالة المنالة في تأخل المالة في تمزقت الحالة المنالة في تمزقت الحالة المنالة في تأخرة الحالة المنالة في تأخرة الحالة المنالة في تأخرة الحالة الحالة الحالة الحالة المنالة في تأخرة المنالة الحالة الحالة الحالة المنالة في تأخرة الحالة الحالة الحالة المنالة في تأخرة الحالة الحالة

<sup>(</sup>۱) زائلا: ذابلاط (۲) أو أكثره: أو أكثرها م (۳) وضهها: وضعه د، سا الله والسكوكب: والكواكب م الله يجب أن تكون: ساقطة من ساءط | الكوكب: السكواكب د (۲) السحاب تخبنا: السحاب تخن د ، سا | تكون (الثانية): ما قطة من د ، سا، ط | والرائى: والذى سا (۷) مرأى: مراياب ، ط؛ مراى د (۸) عمق: عميق د (۹) لا يكون: لأن يكون د (۱۱) فى جنب: من حيث ب (۱۳) لأن: إذ كان ب؛ إذا كان د (۱۹) هو: ساقطة من سا، م (۱۵) لايسترالشي، : لا الشي، ب | الحبات: الحيات د، سا، م ساقطة من سا، م (۱۵) يخيل نا ويخيل د ؛ فيخيل سا (۱۸) تجتاز تحت: تحاذى ط، م (۱۹) محاذاته: المحاذاته د، سا، م | اثخن: أصحن د، ط.

١.

من جميع الجهات متحللة ، دلت على الصحو . وإن انتظمت حتى ثخن السحاب و بطلت الهالة ، دات على المطر ؛ لأن هذه الأجزاء الرطبة المائية القليلة تكون قد صارت كثيرة . فإن تمزقت من جهة دلت على ريح تأتى من تلك الجهة، وأنها هي التي مزقته لا سما ومبادئ الريح من فوق. وقلما تكون حول الشمس هالة ، لأن الشمس ف الأكثر تحلل السحب الرقيقة التي تبلغ من رقتها أن لا تستر الشمس . وربما أخرجت ه عنها البخار الدخانى فيلتحم ويتكاثف . ومع ذلك نقد تكون حول الشمس هـالة وهو الطُّفاوة ،وذلك في الندرة. والتي تكون من الهـالات تحت الشمس، أدل على المطر من الخيالات القرحية التي تكون قبالتها . و إذا وقعت سحابة بهذه الصفة تحت سحابة ، أمكن أَنْ تتولد هالة تحت هالة . والتحانية تكون أعظم من الفوقانية ، لأنها أقرب ، فنكون تأديتها المرنى بأحزاء أبعد من الوسط .

ومنهم من ذكر أنه رأى سبع هالات معا وهو بعيد. وقد حكى بعضهم أنه رأى هالة، فلما قدرت بالكواكب التي حاذت أقطارها كانت قريبة من ممسة وأربعين اسطاذيا . وأكثر ما تكون الهالة فتكون مع عدم الريح ، فلذلك تكثر مع السحب الدواني . وقد رأيت حول الشمس فيما بين سنة تسمين وثلاث مائة و إحدى وتسمين مالة نامة في ألوان قوس قزح وأخرى ناقصة مواية الحدبة إليها ، فعلى هذه الصورة تكون الحالة . وقد رأيت 🕝 م بعد ذلك بزمان له قدر عشرين سنة هالة تطيف بالشمس فيها قليل قوسية خفية . و إنما تتقزح هالة الشمس أحيانا ، إذا كنف السحاب وأظلم . وهالة الشوس تخالف قوس قزح فأن محور هذه الدائرة ينتهي إلى البصرو إلى المرثى في الجانبين جيعاً . وتكون الهالة " منطقة لذلك المحور ، و يكون مركز دائرتها علىهذا الحط بين الرأبي والمرتي . وأما القوس

<sup>(</sup>١) دلت : ساقطة من م (٣) تمزقت : نخرقت د، سا، ط، م | جهة : جنبه سا، م ؛ جنبته د ( ٤ ) مزقه : مزقتها م | الربح : الرياح د، سا، ط،م (١٥ – ٥) هالة ٠٠٠ الأكثر : ساقطة من م ( ٥ ) أخرجت : أخرج د ، سا ، ط ، م ( ١١ – ١٣) ومنهم من ذكر ... ... السعب الدوانى: هذه العبارة ذكرت في نسخة مفي غير موضعها (١١) وقد حكى: حكى سا (١٢) أقطارها: أقطاره د ، سا . (١٢) اسطاذیا : اصطاذیا م (١٣) تکون : تنکون د ، سا ، ط ، م || فتکون : تنکون د ، سا ، ط ، م (١٦) عشرين سنة : ساقطة من م (١٧) تخالف قوص : مخالف د ؛ مخالف قوص ط ، م (۱۸) جميعا : ساقطة من د ، سا (۱۹) لذلك : لهذاب.

فإن الرائى والشمس يكونان جميعا على خط المحور ، لكن مركز دائرة المنطقة لا يكون واقعا بينهما والقوس لا يزيد على نصف دائرة لكن الهالة قد تتم دائرة ، وقلما ترى الهالة مكسورة بالأفق – د لقرب النيرمن الأفق الأن خط البصر في مثل هذه الحال يصيب من السحاب في الأكثر همقا كثيرا في أكثر الأمر . والهالة الشمسية في الأكثر إنما ترى إذا كانت الشمس تقرب من وسط السهاء ، والقوس لا ترى إلا إذا كانت الشمس تقرب من الأفق . وقد رأيت بهمذان هالة حول القمر قوسية اللون ، وكان ذلك لأن السحاب كان أغلظ فشوش في أداء الضوء ، وعرض ، العرض للقوس مما نذكره .

واعلم أن الكلام في الهالة فهو كالمحصل المحقق عندى , وأما القوس فقد حصل هندى من أمره أحوال ، و بقيت أحوال لم أتحققها به د، ولا يتنفى ما يقال فيها . وقد شاهدت مرادا أن ارتسام هذه القوس ليس على السحاب الكثيف ، وليس يقنعنى ما يقوله أصحابنا من المشائين فيها ، وأنا واصف لك أولا حال القوس في ارتسامها حيث لا سحاب كثيف على ما شاهدت ، ثم واصف لك السبب في كونها نصف دائرة أو أقل من نصف دائرة لا غير ، ومعط لك السبب في أن القوس لا تحدث في جميع أوقات النهار الصيفى وتحدث في الشتاه . وأما الألوان فلم يقصل في أمرها بالحقيقة ، ولا عرفت سببها ، ولا قنعت ما يقولون ، ق ف كله كذب وسخف .

وأقول: أما أن هذا العارض لا بد من أن يكون وراءه في أكثر الأمر سحاب ما يى مستوى الأجزاء ، فأمر توجبه المشاهدة لأن هذا الأثر لا يكون في نفس السحاب البتة ، ولانفس السحاب هو الذي يؤديه ، لكن البصر يغلط فلا يميز بين مكان مرآته و بين السحاب الذي يكون وراءه. فأول ما حرفت هذا هو في البلاد الجبلية ، فقد شاهدت فيها مرارا كثيرة

<sup>(</sup>۱) لكن : ولكن ط ، م ال م كر : ساقطة من م ، (۲) واقعا : واقعة م (۲ - ٤) وقاء ... ... عمقا كثيرا : هذه العبارة ذكرت في نسخة م في غير موضعها (۳) لقرب النير من الأفق : النير من الأفق النير من الأفق د | الحال : الحالة ط || يصيب : يصير د (٤) في أكثر الأمر : ساقطة من د : سا ، ط ، م (۲) وقد: فقد ط (۷) فشوش : فيشوش د || في : ساقطة من ط (۸) فهو : هو م || حصل : حصات ط (۸ - ۱۰) فقد ... ... القوس : ساقطة من م (۱۰) هذه : مذا ب ، د ، ط (۱۲) أر أقل : وأقل ب (١٤) لى : إلى م (١٥) فان : فانه م (١٧) ، ستوى : مستولى م | لأن : لا أن د ، سا | لا يكون : يكون د ، سا

سحابا يتولد مع مثله هذا الأثر ، وكان ذلك السحاب مشرفا شاهقا وجهته حيث جهة الجبل . وظهر الأثر ، فوقع بصرى أول ما وقع على ذروته ومنتصف قوسه ، وتخيلت أنه فى ذلك السحاب، فلما تأملت أسافله ، كان قائما فيابيننا و بين الجبل قياما فى الجو ، وأنه لولا الجبل لكان يتوهم أنه فى السحاب الكدر . ورأيت القوس مرة وهى مرتسمة فى الجو المصحى قدام جبل ، إلا أن ذلك الجو رطب مائى من غير ضباب ولا شيء ، وكان موضعه ما بيننا و بين الجبل لا يزيد عليه ارتفاعه . ورأيت مرة أخرى قوسين عظيمتين تلى ذور تيمما وأوسط حدبتيهما سحاب ، و يلى طرفيهما جبال ، فيرى كل واحد منهما كأنه مرتسم على الجبل وعلى السحاب ، وذلك لأن البصر لا يفرق بين شفيفه و بين ما خلفه ، فيرى كأنه ملتصق به .

وقد تواترت منى هذه التجربة بعد ذلك مرارا ، فظهر لى أن السحاب الكدر ليس بصلح أن يكون مرآة البتة لحدوث هذا الخيال ، وإنما ينعكس للبصر منه عن هواء رطب منتشر فيه أ بزاء صغار من الماء مشفة صافية كالرش ، وليست بحيث تكدر وتزيل الإشفاف ، لكنها إذا لم يكن وراءها ملون لم تكن مرآة . وذلك كالبلورة ، فإنها إذا سترت من الجانب الآخر صارت مرآة في الجهة التي تليك ، وإن لم تستر وتركت ووراءها فضاء مشف غير محصور لم تكن مرآة . فيجب أن يكون في أكثر الأمر وراء هدا المواء الرطب شيء لايشف: إما جبل، وإما سحاب مظلم، حتى يرتسم هذا الأثر منعكسا من الأجزاء المائية الشافة المنتشرة الواقعة في الجو ، دون البخارية الكدرة ؛ فإنها إذا كانت بخارية كدرة لم تصاح لذلك .

ورأينًا مثل هذا الحيال يتولد في أرجاء الماء إذا انتضح عن أجنحة الآلة المنصوبة في وجه المــاء رَشُّ ماء صغير الأجزاء طلَّى، توازيه الشمس ، فيحدث دائرة بالوان القوس. وكذلك إذا أخذ الإنسان المــاء في فمه ، ونفخه في الجو حذاء الشمسأو السراج . ورأينا الشمعة في الحمام يتولد حوالمها من رطوبة جو الحمام هذا الخيال؛ بل قد رأينا في الغدوات حول الشمس خيالا هلالى الشكل قوسى اللون، والسبب فيه رطو بة المنتبه عن نومه، فكان إذا مسحت العين لم يظهر منه شيء . وقد رأينا في بعض الحمامات هذا الحيال منطبعا تمام الانطباع في حائط الحمام ، ليس على سبيل الخيال ، بل كان الشعاع يقم على جام الكوة فينفذ في الرش المملوء منه هواء الحمام ، ثم يقع على حائط الحمام وهو شعاع مضيء ، تم ينعكس صنه في الهواء الرشي إلى الحائط الآخر ألوان قوس مستقرة ليس مما تبرح ١٠ موقعه بانتقال الناظر . وقد يحكى أن هذه الألوان تظهر من ماء ينتشر من مجاديف السفن في البحر ؛ ومن ضَعَف بصره حتى صاركاًنه لا ينفذ في الجو فقد يتخيل له ذلك ، يتخيل له أشباح أشياء أخرى ، وربما يخيل له شبح نفسه أمامه ، فإن الهواء يصير بالقياس إلى بصره محدودا منقطعا . وأكثر ما يعرض هذا الخيال حول السراج ، وما لا يكون له شفيف ولون قوى فإنه يرى أرجوانيا ذا لون واحد . فالذى صح عندى أن مرآة هذا الأثر ليس هو بسحاب مظلم لا يشف ، بل هو جو رطب فيه أجزاء ما ثية رشية كثيرة مشفة ، ولكنه يحتاج أن يكون خلفه مثل هذا السحاب أو جبل أو سترة أخرى من نفسه أو من غيره .

وقد رأيت بجبل بين أبيورد و بين طوس، وهو مشرف جدا، كان قد أطبق تحته غيم عظيم عام، وهو دون ُقلته بمسافة يعتد بها ، لكن الهواء الذى فوقه كان بهذه الصفة ،

<sup>(</sup>٢) رش ماه : ورش الماء ط (٣) الإنسان : إنسان سا || أو السراج : والسراج د || ورأينا : أو رأينا م • (٤) حواليها : حولها د ، سا (ه) الشمس : الشمعة ب ، ط ، م || قوسى : قوى د || فيه : ساقطة من سا || رطو بة : الرطو بة سا (١٠) وقد : قد م || من ماه : مما ب (١١) وهن : لمن ب || فقد : وقد م (١٢) و ينخيل له : ساقطة من م || له : ساقطة من سا || أشباح : ساقطة من د (١٣) يعرض : يكثر سا (١٤) فالذي : والذي سا ، م القطة من د (١٣) يعرض : يحثر سا (١٤) فالذي : والذي سا ، م (١٥) هو (الثانية ) : هواه ط || جو : ساقطة من م (١٧) من غيره : غيره ب ، د ، ط ، م (١٨) وهو : ساقطة من د ، سا .

وقد كانت ظهرت هذه القوس على الغام ، ونحن ننزل عنه إلى الغام ، فنرى هذا الحيال ما بيننا و بين الغام المتراكم متشبحا على السحاب ، منثلم الاستدارة ، لِصْق الجبل ، لا ينقص عن الدائرة إلا قدر ما يكسره الجبل . وكما كاما أمعنا في النزول صغر قدره و نقص قطره ، حتى صارت دائرة صغيرة جدا ، لأن قربها منا و بعدالشمس عنها كان يزيد و يصير المخروط البصرى أصغر قطعا ؛ فلما قوبنا من السحاب وكدنا نخوض فيه اضمحل ، ولم يتخيل بعد . ه فهذا هو صورة المرآة التي تُحيِّل هذا الحيال . وأما لونه فلعله إنما لا يكون منيرا أبيض ، لأن مراته بعيدة عن النير ، ليس كما يرى في الهالة . فلذلك يختلط الضوء الحيالي بشئ من جنس الظلمة ، فتتولد حمرة وأرجوانية وغير ذلك .

وأما شكله ، فأعلم أنه يجب أن يكون مستديرا ، وأعلم طنه وهو ما قد دللت عايد . ولذلك فإن الشمس إذا كانت على الأفتى وجب ضرورة أن ترى من القوس نصف دائرة ، وذلك لأن القوس ليس وضعها وضع الهالة موازيا للارض حتى يكون جميع ما تخيله مرئيا ، فيرى الخيال ، وإنها وضع القوس وضع مقاطع للائن لا موازله . فإذا كانت الشمس على الأنق قطعت الأفق من الدائرة الموهومة له نصفها لا محالة ، فإن ارتفت الشمس ارتفع محور المنطقة ، فانحطت المنطقة لا محالة ، فنقصت القوس لا محالة . الشمس ارتفع محور المنطقة ، فانحطت المنطقة لا عالة ، فنقصت القوس لا محالة . حتى إذا ارتفعت الشمس ارتفاعا كبيرا لم يكن قوس ، وأما إذا كان ارتفاعها إلى حدً كان وس . فلذلك يجوز أن تحدث القوس في بعض البلاد في الشناء في أنصاف النهار . ولا تحدث في الصيف ، لقلة ارتفاع الشمس في أنصاف نهار الشناء وكثرته في أنصاف نهار الصيف .

<sup>(</sup>۱) كانت: كان د ، سا (۲) متشبعا : سائطة ،ن د | السعاب : ساقطة من د | منلم : بخ في ط | الصق : لصديق ط ؛ لشق طا (٤) صارت : صار د ، سا | عنها : عنا طا | يزيد : يزيده م (٥) بعد : بعدا م (٦) تخيل : تخيلت ط | إنما : إنه إنما م ؟ ساقطة من سا | لا يكون : يكون م (٧) مراته : ما ينه ب عرائيه سا | لأن مراته بعيدة : ساقطة من م | الخيالي : الخيالي : الخيالي د (١٠) ولذلك : وكذلك م (١٠) وجب : يوجب د ، سا بعيدة : ساقطة من سا (١٢) للا فق د ، سا (١٤) ارتفع : + طرف د ، سا ، ط | فا تحطت المنطقة : ساقطة من د (١٥) حد كان : ساقطة من سا (١٧) لقلة : لملة سا .

وكلما كانت أصفر منه كانت أكبر . وفي الحالة الأولى تكون أقوم على الأفق ، وفي الحالة وكلما كانت أصفر منه كانت أكبر . وفي الحالة الأولى تكون أقوم على الأفق ، وفي الحالة الأولى تكون زاويتها على الأنق مما يلى الشمس أشد انفراجا ، لأن مركز دائرتها كلما ارتفعت الشمس انخفض ومال إلى الجهة التي تفارقها الشمس . وأما وجوب كون الألوان ثلاثة ، ومرافقة لون أصفر إياها ، وما يرى معها في الأحيان بأعانها ، وترتيبها ، فليس يمكنني أن أقف على السبب فيه . والذي يقال إن السبب فيه اختلاف وضع سحابتين وامتزاج لون ثالث منهما فشئ لا أصل له ، ولا هناك سحابتان بوجه من الوجوه ، بل يجوز أن ترتسم في جومتشابه الأحوال قوس مع ثلاثة أحوال . ولا ما قيل إن الناحية العليا تكون أقرب إلى الشمس ، وانعكاسَ البصر يكون أقوى فترى حرة ناصعة ، وأن الناحية السفلى أبعد منها وأقل لذلك إشراقا فيرى في الطوق الثاني حرة إلى السواد وهو الأرجواني، وأنه يتسوله فيا بينهما لون كراثي كأنه مركب من إشراق حموة الفوقاني وكدر ظلمة السفلاني ، فكله ليس بشئ لأن الأولى هو أن يكون الأقرب ناصع الحرة ، ثم لا يزال السفلاني ، فكله ليس بشئ لأن الأرجوانية والقتمة ، فيكون طرفه الآخر أقتم أرجوانيا .

وأما انفصال هذه الألوان بعضها عن بعض حتى يكون عرض واحد متشابه الحمرة وآخر متشابه الأرجوانية و بينهما قطع ، فلا معنى له .

وليس فى ذلك الرش اختلاف استعداد . ولولا ذلك لكان لا تتبدل بالقرب والبعد مواقع تلك الألوان . فإنك كلما قربت من الموضح الأول انتقل وترك كل لون على تدريجه، وكلما بعدت انتقل إلى خلاف ذلك . لأن الانتقال الأول متباعد عن مقامك الأول ، وللما يمتقارب إليه ، وكلما علوت علا معك ، وكلما نزلت نزل معك ، قتجد كل بقعة

<sup>(</sup>۱) أى من دائرة أصغر: ساقطة من سا ؛ أى من دائرة م (۲) منه : نسبة د ، سا ، ط (۳) دائرتها : ذاتها م . (٤) ارتفعت : + من سا | إلى : ساقطة من م (٥) وما يرى : ور بما رؤى د ؛ ربما رؤى سا ، ط ، م . (٢) فيه (النائيسة) : ساقطة من سا | سعابتين : عابين ب ، سا (١٠) فى : ساقطة من د ، سا (١١) حرة : الحرة ط ، (١٢) فكله : وكله ب البيني : لئي سا (١٣) كذلك : ساقطة من د ، سا (١٦) فى ذلك : كذلك م ، (١٧) الموضع : المواضع م | الأول : ساقطة من سا | ورك : وزل ب ، سا ، (١٩) وكلها (الأولى) : كلها م | زل : ساقطة من م .

صالحة لكل لون . ولو أمكنك أن تقرب الشمس إليك لقربت القوس منك وكبرت ، ولو أمكنك أن تزيدها بعدا محسوسا تباهدت القوس عنك وصغوت . وبعض من لا يحقق ظن أنك إذا قربت من القوس قربت منك وإذا بعدت بعدت عنك ، وهو خطأ . وتولَّد هذا الكراثي أيضا بين الأرجواني والأحمر الناصع بديع . فإن اللون المتزج منهما شيء هو أشد نصوعا من الأرجواني وأشد أرجوانية من الناصع ، لا أون كر اثى لا مناسبة له مع واحد منهما . ولأن يتولد الكراثي بين الأصفر وبين الأسود والنيل ، أولى من أن يتولد بين أحمر ناصع وبين أرجواني .

و بالجملة فإن أصحابنا من المشائين لم يأتوا في أمر هذه الألوان وهذه الفصول بشيء فهمته ، وعسى أن يكون عند غيرى منه ما يفهمه ونفهمه . ولعلك تحب أن لا تطلب علة هذه الألوان كلها في المرآة ، ولا في ذى الشبح ، بل في بصرك ، بأن تعلم أن لا حقيقة للشبح في الرآة ، ولا اختلاف للون في المرتى . ولعل الأولى أن تطلب في بصرك ، ثم تطلب أن في الراكد القائم الذي لا يتبدل ، كيف تختلف الألوان أيضا؟ واجهد في هذا جهدك ، ستصل إليه .

وهذه القوس فى أكثر الأمر يلى الأرض منها اون، ويلى الجو منها لون، يشتدان معاعند الوسط، وربحاكان فى الوسط لون آخر غير ذينك. والذى أحدسه من أمر هذه القوس، الست وائقا به بعد، حتى أودعه كتابى هذا . لكنى أعلم بالجملة أنه خيال، وأنه لا يمكن أن يكون منه أكثر من قوسين، لأن الثانى منهما يكاد أن لا يظهر، فالنااث كيف نطمع فيه ؟ ومعنى قولى لا يمكن ههنا وفيا يجرى عجراه، هو أنه بعيد، ليس أنه مستحيل .

<sup>(</sup>۱) وكبرت: ولكبرت م (۳) بعدت بعدت : بعدت م || عنك : منك ب || وهو : وهذا سا . (٤) هذا : ساقطة من م (٥) لا لون : لأن لون ط (٦) ولأن يتولد : ولا يتولد د (٧) والنيلي : النيل ط || ناصع : ساقطة من ط (٩) ونفهمه : ساقطة من م (٩) تحب أن لا تعلب أن لا تحب أن تطلب ط (١١) للون : اللون د ، ط || ولعل : فلعل د ، ط ، م ، فعلي سا لا تطلب : أن لا تحب أن تطلب ط (١١) للون : اللون د ، ط || ولعل : فلعل د ، ط ، م ، فعلي سا (١٢) أن في ط ، في أن م (١٣) إليه : + وتفهمه ط ، (١٤) وهذه : وهذا ط || منها (الأولى والثانية ) : منه د ، سا ، ط ، (١٤) يشتدان .. ذيك : ساقطة من سا (١٥) غير ذيك : يحاذيك د م ، (١٥) هذه : هذا د ، سا ، ط ، (١٧) منهما : ساقطة من م || لا يظهر : يظهر د (١٨) وفيا : وما سا || بعبد : ساقطة من م .

فهذا مقدار معرفتی من أمر الهوس وسائر ما بق فیه یجب أن یطلب من عند غیری .

وأما الشميسات فإنها خيالات كالشموس عن مراى ، شديدة الاتصال والصقالة ، تكون في جنية الشمس، فتؤدى شكلها ولونها، أو تقبل ضوءا شديدا في نفسها، وتشرق على غيرها بضومًا ، وتعكمها أيضا . وأما النيازك فإنها أيضا خيالات في لون قوس قزح، إلا أنها ترى مستقيمة ، لأنها تكون في جنبة الشمس يمنة عنها أو يسرة لا تيمتها ولا أمامها . وسهب استقامتها أنها إما أن تكون قطعا صغارا من دوائر كبار فترى مستقيمة لا سمما إذا توالت من صحب، و إما لأن مقام الناظر وأوضاع السحب بحيث يرى المنحدب مستقيما . وليس مايقال فيها إنه عن سحابتين أيضا أو أكثر بشيء، كاليس ماقيل من ذلك في القوس بشيء . ولو كان بحسب اختلاف سحب لا تفقت مداخلة الألوان عن تركيب الأصباغ غتلفة الأشكال والوضعُ من الشمس واحد . وقلما تكون هذه عندكون الشمس في نصف النهار، بل عندالطلوع والغروب، لاسما عندالغروب، ففي ذلك الوقت يكثر تمددالسحاب. وكثيرا ما تتفق لهذه أن تساير الشمس طالعة وغارية ، وذلك لأن الشمس في هذا الوقت تحلل السحاب الرقيق في الأكثر . وهذه الشميسات تدل على المطر ، لأنها تدل على وفور ١٥ أنخرة رطبة . قال بعضهم : إنها إن كانت شمالية عن الشمس قلت دلالنها هذه، وإن كانت جنو بية اشتدت. وقدغفل هذاعن أن السحب التي عنها تتأدى هذه الحيالات لايبانم بعدهاهنا أن يتميز ما بين شماليها من جنو بيها ، وأنه لايبعد أن يكون ماهو شمالى عندنا يصير جنو بيا منا عن فراسخ فريبة ، والجنو بي شماليا .

<sup>(</sup>۱) فيسه: القطة من ب ، م . (۳) مراى : مرايا ب ؛ مرائى ط || شديدة : شديد د ، سا ، ط ، م . (٤) تكون : ترى سا || ولونها : أولونها ط || نفمها : أنفسها ط . (٩) عنها : عنه د ، سا || لاتحتها ولا أمامها : لا تحته ولا أمامه د ، سا ، ط (٧) أنها : ساقطة من ط || فترى : وترى سا (٨) من : في د ، سا ، ط (٩) سحابتين : ب ، د ، سا || بشيء : ساقطة من م || ليس : ساقطة من م (١٠) بحسب : بحب م || لاتفقت : لاتقف سا || مداخلة : بداخله ط || عن تركيب : مركبة د ، سا ، ط . (١٣) لا سيما : ولا سيا د ، ط || تمسدد : بداخله ط || عن تركيب : مركبة د ، سا ، ط . (١٣) لا سيما : ولا سيا د ، ط || تمسدد : تجدد ب ، م (١٣) وذلك : ساقطة من سا (١٤) الشهيسات : الشهسيات ط (١٦) عنها : ساقطة من م . (١٧) شماليها عن جنوبها ط || وانه : وأن د . (١٨) والجنوب ط والجنوب ط .

وقد حاول بعض الطبيعيين في تعليل مايرى من القوس تارة نصف دائرة وتارة أقل ، فقال : إن ذلك بسببأن الشمس إذا كانت في الأفق كان الذي بليها نصف طوق الشمس، و إذا ارتفعت جعل ذلك ينقص شيئا . وهذا شيء لم أفهمه ، ولا اشتهيت أن أفهمه .

والقمر قد يحدث قوسا خياليا ؛ لا يكون له إلوان ، وذلك لأنه لا يكون في السالم من الضدوء ليلا ما يكون نهارا ، حتى يرى ضوء ينعكس رؤية ضعيفة مغلوبة بالضوء الساطع في النواحى، نبرى بعضه مثلا أحر ، وبعضه بالخلاف، بل الأشياء البراقة، والمضيئة، والعاكسة للنور، ترى في الليل رؤية واضحة جدا ، غيرمغلوبة بضوء غالب . ولذلك ما كانت النارترى في النهار حمراء وأرجوانية مكسرة النور ، وترى في الليل بيضاء منيرة ، وذلك بسبب غلبة ضدوء الشمس في النهار ، فيكون خيال ضوء القمر في السحاب أضوأ من لون السحاب في الليل فيرى أبيض، وخيال ضوء الشمس عن شيء بعيدمنه يكون أقل ضوءا من ضوءالنهار ، وفي الليل فيرى أبيض، وخيال ضوء الشمس عن شيء بعيدمنه يكون أقل ضوءا من ضوءالنهار ، فيرى ملونا ، لا شديد الإشراق ، وأما قوس الليل فإئه إنما يقع في الأحيان وعلى سبيل الندرة ، فإثبات تحتاج في تكونها إلى أن يكون النير شديد الإضاءة حتى ينعكس منه خياله ، فإن الأشياء الضعيفة اللون لا ينعكس عنهاضوؤها انعكاسا يظهر ، وأن يكون أيضا الجو شديد الاستعداد ، فإنه إن كان قاصرا لم يؤد خيال ما ليس بذلك البالغ في كيفيته ، وإنما يكون القمر شديد الإضاءة عندما يتبدر في الشهر مرة ، فيقل أن يجتمع تبدره والاستعداد ، وانسام من الجو ، فاهذا لا تتولد قوسه إلا في الندرة .

<sup>(</sup>٣) جعل : حصل د | أفهمه (الأولى) : افهم د، سا ، ط | أفهمه (الثانية) : أفهم ط (٥) ينعكس : منعكس ط (٣) والمضيئة : المضيئة ط (٧) رؤية : برؤية ط (٨) وأرجوانية : وأرجوانيا د ، سا | | منكسرة : منكسر د، سا ، ط | النور : اللون سا (٩) في (الثانية) : عن د ، سا (١٠) ضوءا : ضوءط . (١٣) ينعكس : لا ينعكس سا . (١٣) ضورها : صورها د ، ط ، م . (١٣) فلهذا : ولحذا سا .

# الفصل الرابع

### (د) فصل

### فى الرياح

وقد حان لنا أن تتكلم في أمم الرياح ، فنقول : كما أن المطروما يجرى بجواه إنما يتولد عن البخار الرطب، فكذلك الريح وما يجرى بجراها تتولد عن البخار اليابس الذى هو الدخان . ويتولد عنه على وجهين : أحدهما أكثرى والآخر أقلى . أما الأكثرى فإذا صعدت أدخنة كثيرة إلى فوق، ثم عرض لها أن ثقلت فهبطت لبرد أصابها ، أو لأنها قد حبستها حركة الهواء العالى عن النفوذ ، فرجعت تارة مطيعة لحركة ذلك الهواء في جهة ، وتارة في جهة أخرى . وذلك أنه ليس يلزم في المندفع الى فوق ماظنه بعض المتشككين أنه إذا ضغط من فوق إلى أسفل بحركة معارضة ، يكون لا إلى أسفل، بل إلى جهة أن يلزم تلك الجهة . فربحا أوجبت هيئة صعوده وهيئة لحوق المادة به أن ينكس إلى خلاف جهة المتحرك المانع ، كالسهم يصيب جعما متحركا إلى جهة فيعطفه تارة إلى جهته ، إن كان المتحرك المابس كما يقدر على صرف المتحرك عن متوجهه ، يقدر أيضا على صرفه الى جهة حركة نفسه ، وتارة إلى خلاف تلك الحهة ، إذا كان المعاوق يقدر على الحبس ولا يقدر على الصرف .

فاهذا السبب ما توجد الربح بعد صعودها ما ئلة في حركتها النازلة إلى جانب وجانب ، وربحا اضطرها أيضا إلى ذلك هيئة ما يتصعد من تحت ، فحصص لها ذلك جانبا ، ومنعها من أن تنزل سائلا على الاستقامة ، وهذا الجنس من الرياح في أكثر الأمر تتحرك قبلها سحب ، ثم تهب هي . وكثيرا ما رأينا الأبخرة والأدخنة المتصعدة من الأتونات وما يجرى مجراها ، يعرض لها أن تنزل من أقصى الجو بعد ارتفاعها ، والجو سجسج ، في ذر بهبوب وياح عاصفة .

<sup>(</sup>٢) فصل: الفصل الرابع د،م؛ فصل؛ ط (١) فاذا: ساقطة من م · (٧) فهبطت: وهبطت م إ أو لأنها: ولأنها ط إ حبستها: حبسها ب ، د ، سا ، م (٩) المتشككين: المتشكين م · (١٠) مغط: أضغط ط (١٢) المانع: التابع ط ؛ المنافع م إ جهته: جهة ب، م · (١٣) على (١٠ ولى): ساقطة من م · (١٦) من: + صعود مادتها نج | غصص: يخصص م · (١٩) سجسج: سجيج ط ؛ شبح م [ السجسج ، الهوا، المعتدل بين الحر والبرد ( اللسان ) ] .

وهذه الرياح التى تصرف الأدخنة من غير قسر ، فهى فى أكثر الأمر لاتكون قوية فى ابتداء وصولها . وكان أصحابنا يتأملون ذلك وينذرون بحدوث رياح قوية فى الوقت فيصيبون ، ويتعجب الحاضرون . فهذا هو الأمر الأكثرى فى تولد الرياح .

ومن الرياح أيضا ما يتولد قبل إنتهاء الأدخنة إلى معاوقة الحركة العالية،وقبل انتهائها إلى حيز التبرمد. وذلك حن ما تكون هذه الأدخنة المتصعدة تنصرف إلى جهة ما انصرافا ٥ قويا، لعلة غير الوصول إلى العلو المحض. وذلك إما لأن لها منفذا متعرجا في التصعد، وإما لرياح باردة هابة فوقها تمنعها عن الارتقاء وتصرفها من حيث تلاقيها إلى أولى الجهات بوضعها ، و إما لرياح أخرى تلتقي بها . و يتفق أن تتلاحق أيضا أدخنة أخرى تمدها ، إما من مصمدها ، وإما من منابع أخرى ، فتتصـــل بهاكالعيون للأودية . فحينئذ تتصل رياح قوية في تلك الجهة ، لاستمرار الانصال، وقوة انجذاب البعض إثر البعض، وخصوصا ، ، إذا أصابها برد يحبسها عن الصمود، وينقلها، ويميلها إلىالهبوط منجرة بعضها إثر بعض. وربما هبت الريح لحركة الهواء وحدها إذا تخلخل جهة من الهواء للسخونة فانبسط فسال له الهواء . لكن الريح بالحقيقة ما يتولد عن الدخان اليابس؛ واوكان الهواء مادة الريح ، لما كان يمتد هبو به زمانا طو يلا ؛ بل مقدار ما يحركه شيء أو يخاخله . وكثيرا ما تهب الرياح ، ونحن نعلم أن الشـــمس قد خلخلت في ممرها ما من شأنه أن يتخلخل ، وكثيرا م ما تهب رياح من جهات مقابلة للجهات التي منها يتوقع ما يكون من خلخلة الشمس . ومما يدل على أن مادة الريح غير مادة المطر ، الذي هو البخار الرطب ، هو أنهما في أكثر الأمر يتمانعان . والسنة التي يكثر فيها المطر لكثرةالبخار الرطب تقل الرياح ، والسنة التي تكثر فيها الرياج تكون سنة جدب وقلة مطر . لكنه كثيرا ما يتفق أن يمين المطر على

<sup>(</sup>۱) قدر: أن تنشرط ؛ نشر م | | لا تكون : تكون ب ، م ؛ ليس تكون ط . ( ) معاوقة : معاقدط ، معاونة م || العالية : الغالبة ب ( ) الأدخنة : الأرض م ( ) وإما لرياح : أو لرياح ط ، م ( ) منابع : منافع م || فتتصل بها : فتصل به سا ، م ؛ فتنحل به ط ( ۱۱ ) منجرة : محيرة م . ( ۱۲ ) لحركة : بحركة ط || وحدها : وحده د || وحدها ... ... الهواه : ساقطة من م ( ۱۵ ) خلخلت : خلخل ب ، د ، سا ، ط || بمرها : بمره ب ، د ، سا ، ط || بمرها : بمره ب ، د ، سا ، ط || بمرها : الرطب : د ، سا ، ط || تكون : ساقطة من م || يعين : بعض م .

حدوث الريح تارة بأن يبل الأرض ، فيعدها لأن يتصعد منها دخان ، فإن الرطوبة تعين على تحلل اليابس وتصعده ، وتارة بما يعرد البخار الدخانى فيعطفه، كما أنه قد يسكنه بمنع حدوث البخار الدخانى وقهره والريح أيضا كثيرا ما تعين على تولد المطر بأن تجمع السحاب أو بأن تقبض برودة السحاب إلى باطني ، للتعاقب المذكور أو تعين على تحلل ما فيه من البخار الدخانى، أو تكون متولدة عن المنفصل منه من البخار الدخانى فيبرد بانفصاله . وإن كانت باردة أعاثت أيضا بالتبريد . وأما فى أكثر الأمر فإن المطريبل البخار الدخائى و يثقله و يجده و يمنعه أن يصعد أو يتصل بعضه ببعض. فإذا نزل بثقله المستفاد عن الترطيب ، ضعفت حركته . وكذلك الريح فى أكثر الأمر تملل السحاب وتلطف مادته بحرارتها ، أو تبدده بحركتها .

و بالجملة فإن مبادئ هبوب الرياح كيف كانت توجب الصحو بما تبدد . وليس يمكن هندى أن نعطى الرياح المختلفة أحكاما في الممونة على المطرأو الصحو كلية بحسب البلدان كلها ، بل يجب أن يختص بالبقاع المختلفة لهما أحكام خاصة . والرياح المولدة للسحاب تدمى رياحا سحابية ، واسم الرياح السحابية يقع في الأكثر، بحسب عاداتنا على هذه الرياح وقد يقال رياح سحابية ، وخصوصا في القديم ، لماكان من الرياح ينفصل عن السحاب إلى ناحية الأرض ، ولأنها منضغطة مقسورة فهى قوية العصف جاعفة مفرقة . والزو بعة أكثرها من الرياح السحابية النقيلة الرطبة التي تندفع إلى فوق فتصدم سحابة فتلونها وتصرفها فتستدبر نازلة ، وهذه أردأها . ور بما زادها تعرج المنافذ النفافا وتلولها ،

<sup>(</sup>۱) تارة: ساقطة من د ، سا ، م (۲) تحلل: تخلخل ب (۲ – ۳) و تارة: ... وقهره:
ساقطة من م (٥ – ۲) أو تكون ... با نفصاله : ساقطة من م (٥) منه : منها د ، سا ، ط (٢) با نفصاله : با نفصالها د ، سا (٧) البخار : السحاب م (٨) ضعفت : ضعف ب ، ط ، م

[ تحلل : يخملل ط (١٠) الرياح : الريح سا || بما : لما د ، سا ، ط ، م

[ تعلی : کلیته ط (١٢) يختص : يخص ط || خاصة : خاصية ب ، د ، م

[ (١١) کلية : کليته ط (١٢) يختص : يخص ط || خاصة : خاصية ب ، د ، م

[ (١٢) عاداتنا : عادتها ط ؛ عادتنا د ، سا ، طا (١٤) و ياح : و يح ب ، د ، سا || وخصوصا

ق القديم : ساقطة من ب (٥٠) عن : من د ، سا ، ط ، م || العصف : العصوف د ؛

الضعف م || جاعفة : جاحفة ب ؛ صاعقة د [ جعفه كنعه صرعه كأجعفه والشجرة قلعها : هامش ط]

الشعف م || جاعفة : جاحفة ب ؛ صاعقة د [ جعفه كنعه صرعه كأجعفه والشجرة قلعها : هامش ط]

المورد : أسفل د ، سا ، ط ، م (١٧) زادها : زاد لها ط . || تعرج : تفرج ب ؛ تعوج د ، سا || و تلو باب ، ط ، و تأر بياد .

كما يعرض للشعر أن ينجعد بسبب التواء منبته من المسام . و ربحا كانت الزوبعة من مادة ريحية هبطت إلى أسفل، وقرعت الأرض، ثم ا تثنت، فلقيتها ربح أخرى من جنسها فلوتها .

وعلامة الزو بعة النازلة أن تكون لفائفها تصمد وتنزل معا، كالراقص. وعلامة الصاعدة أن لاترى للفائفها إلا الصعود. و إنما يعوض لها كل ذلك التشكل، ثم يلزمها، لثقل طبعها، وثخونة جوهرها، لرطوبتها. ولو كانت لطيفة، لم يلزمها ذلك التشكل.

وقد تحدث الزوبعة أيضا من تلاقى ريحين شديدتين أو غير شديدتين . وربما كانت شديدة قوية ثابتة تقلع الأشجار وتختطف المراكب من البحر . وربما اشتملت على طائفة من السحاب أو غيره فترى كأن تنينا يطير في الجو . والرياح التي تبتدئ من السحاب متصلة المادة ، منها ساذجة ، ومنها ملتهبة صاعقة ، وشرها الصاعقة الزوبعية . وقد يقال رياح صحابية على الكذب لرياح تهب ، فعارضتها رياح سحابية ، فعرفتها معها ، كالجزء منها ، محابية على الكذب لرياح السحابية عن الهبوب ، فلما انقضت هبت ، فظنت صحابية .

والمهاب المحدودة للرياح اثناعشر، لأن الأفق يتحدد باثنى عشر حدا، ثلاثة مشارق، وثلاثة مغارب، وثلاث نقط شمالية، وثلاث نقط جنوبية. فالمشارق الثلاثة: مشرق الاعتدال، ومشرق الصيف، وهو مطلع نقطة السرطان، ومشرق الشتاء وهو مطلع نقطة الجدى، ويقا بلها مغارب ثلاثة. والنقط الشمالية والجنوبية الثلاث تقاطع خط نصف النهار والأفق، ونقطتا تقاطع دائرتين موازيتين لدائرة نصف النهار، مماستين للدائرتين الدائمتي الظهور والخفاء، من غير قطع.

ولهذه الرياح أسام باليونانية و بالعربية ليست تحضرنا الآن ، والمشهورات عند العرب ريح الشمال ، وريح الجنوب ، والصبا وهي المشرقية ، والدُّبُور وهي المغرية ، والبواق

<sup>(</sup>۱) ينجعد: ساقطة من سا (۲) انثنت: انبثت د، م؟ انبث ط | فلقيتها: فلقيها ب، ط (٤) وإنما: وربما ط التشكل: الشكل سا ، م (٦) أو غير شديد تين : ساقطة من م (٧) المشكل : الشكل سا ، م (٦) أو غير شديد تين : ساقطة من م (٧) المراكب : المركب م || من البحر: ساقطة من م || اشتملت : استعمات ط (٨) فترى : فرقى د، سا ، ط ، م || كأن تنينا: كأنه تنين ط، م (٨ - ١١) والرياح . . . . سحابية : ساقطة من م (٩ - ، ١) وياح سحابية (الأولى) : الرياح السحابية ط ( (١٠) لرياح : + تهب د ، سا، ط || فعارضها : فتعارضها ب ، م . (١٢) للرياح : ساقطة من م (١٤) مطلع (الأولى) : يطلع م (١٦) تقاطع : ساقطة من م (١٥) المشرقية ط || وهي المغربية : ساقطة من د ، سا || المغربية : الشرقية ب ، ط .

تسمى نكباء . ويشبه أن تكون هذه الأربع هى الغالبة ، ومن الأربع الشهال والجنوب ، فإن مهبيهما مستعدان لأن تتولد منهما الرياح صند تأثير الشمس استعدادا شديدا . ومن الناس من يجعل الريح المغربية لبردها في عداد الشهال، والمشرقية لحرها في عداد الجنوب . فتكون أمهات الرياح عنده ريحين : فالرياح التي تأتى من ناحية الشهال ، هى أبرد الرياح . وذلك لأن معنى قولنا إنها شمالية ، هى أنها تكون شمالية بالقياس إلى بلادنا . وناحية الشهال منا باردة ، وفيها جبال وثلوج كثيرة ، فتبرد الرياح المارة بها إلينا . فإن جاز أن تمتد إلى ناحية الجنوب لم يبعد أن تسخن بمرورها بالبلاد الحارة .

والجنوبية هي أسخن الرياح ، لأنها إنما تصل إلى ديارنا وقد جاوزت بلادا محرقة حارة أو ابتدأت منها إن كانت تلك قلما تصل إلينا . فالجنوبية ، و إن فرضناها أنها ابتدأت من موضع بارد ، فلا محالة أنها إذا وصلت إلينا تكون قد سخنت ، فكيف ما كان منها مهبه ومبدؤه من المواضع الحارة ، ولذلك هي كدرة ، و إن كانت ابتدأت من صفاء ، وهي أيضا كدرة رطبة لما يخالطها من بخارات عفنة من أبخرة من البحار التي في جهة الجنوب منا . وهذا في أكثر الأص .

وقد يمكن أن تهب رياح من نواحى جنوبية قريبة منا باردة فتبرّد ، وأن تهب رياح من أبخرتها فتسخّن . ولكن الحكم الذى حكمنا به ، المعار والبوادى الرمضة وتحمل أبخرتها فتسخّن . ولكن الحكم الذى حكمنا به ، إنما هو حكم مجسب الأغلب من البلدان ، وبحسب رياح تأتى بالحقيقة من بعد .

وأما الرياح المشرقية والمغربية فيجب أن تكون أقرب الى الاعتدال ، وأن يقع لهـــا اختلاف كبير بسبب اختلاف البلدان الكائن بسبب البحار والجبال .

<sup>(</sup>٣) الريح: الرياح م || المغربية: الغربية ب || لحرها: ساقطة من د ، سا ، ط ، م ، (٤) أمهات الرياح: الأمهات ب (٤ – ١٨) قالرياح التي أتى . . . البحاد والجبال: ساقطة من م (٥) وذلك: ساقطة من ب (٦) المارة: المادة ط (٨) تصل: تتصل د || محرقة: محترقة د ، سا ، ط . (١٠) موضع: مواضع د محترقة د ، سا ، ط . (١٠) منها: ساقطة من سا (١٢) من (الثالة): ساقطة من د ، سا (١٢) فتسخن: وتسخن د ، سا ، ط .

والرياح المشرقية تأتينا ونحن لاعلى طرف البحر ، مارة على اليبس متسخنة بالشمس ؛ وأما المغربية فتأتينا مارة على البحار . والمشرق أسخن من المغرب لأنه أكثر يبسا و برية ، و إنما البحر في جانبين منه فقط ، وقد تتباعد العارة صنه فيها .

وكان القدماء ينسبون الربح الشرقية الصيفية، أعنى التي من مشرق الصيف، إلى أنها فعالة للسحب جذابة لها . والربح الشرقية الشتوية إلى أنها تجفف إبتداء ، ثم ترطب انتهاه . تجفف ابتداء لأنها تحلل الموجود من البخارات الجامدات . فإذا حللت الجامد ، أثارت رياحا جديدة . و يجعلون الغربية الجنوبية مقابلة للشرقية الصيفية، و ينسبون الشهالية الشرقية والغربية الصيفية ، والغربية خريفية والغربية المرقية ربيعية صيفية ، والغربية خريفية شتوية .

وهذه أحكام تنغير مجسب المعمورة . ولكن تشترك فى أن كل ريح إنما يشتد هبوبها . . ويتصل بأن تكون الشمس فى جهتها ، وأن الشمس لا تقدر على إحداث ريح قوية من جنبة جامدة ، إلا بعد مدة ، وفى الأول إنما تحلل . وأن أحكامها فى الشهال بالقياس إلينا أعجل منها فى الحنوب . والصيف تقل فيه الريح لعوز المادة ، والشتاء تقل فيه لعوز الفاعل ور بما اتفق أن تكثر ، إذا اتفق من الأسباب ما يضاد الما نعين . وقد يتفى أيضا أن تقل فى الربيع للجمود ، وفى الحريف لليبس إلى أن يستعيد بالنشف أو بالمطر بلة . فإن الجامد واليابس الصرف لا يدخنان ولا يبخران .

والرياح الباردة قد تختلف، فتكون أبرد وأقل بردا، وهي من نوع واحد. وكذلك الحارة قد تكون أحر، وأقل حرا، وهي من نوع واحد. والسبب فيذلك اختلاف يعرض لما تمر به

<sup>(</sup>۱) ونحن: وتجيء د ، ط ، م | الاعلى : على سا . (۲) وبرية : وتربته طا (۳) فيها : فيهما ط ؛ ساقطة من د (٤) الربح الشرقية : الرياح المشرقية ب الربح الشرقية ط (٥) لها : ساقطة من م (٢) تجفف ابتداه : ساقطة من ط || البخارات : ساقطة من سا || الجامدات : ساقطة من ب ، د ، م || فإذا : وإذا سا || حللت : طلبت شا ؛ تحالت ط (٧) الغربية : المغربية ط || مقابلة : مقاربة ب ، د ، سا ، م || للشرقية : المشرقية ط || وينسبون : ويعدون د ؛ ويعزون سا ؛ م السرقية : بخبتها سا || لاتقدر : لا تقتدر سا ، ط (١٢) جنبة : المذينة ط ، (١٢) بخبة المنافطة من سا || أن تقل : ساقطة من م الهائل م | المستعد : يستعد ب ، م ؛ يستغيد ط ،

منالبلاد والمادة التي عنها تكون، وللفصل من فصول السنة. وما كان من هذه الرياح متضادة، فقلما يتفق لها الهبوب معا بالاسما ما كانت كذلك بالحقيقة، وكانت من أبعد الطرفين بو إما من موضعين متقار بين شما لا وجنو با . فقد تهب لأن السبب الفاعل للرياح وهوالشمس لا يكون ما ئلا في وقت واحد إلى الجهتين المتضادتين . فإن اتفق لا بسبب في الفاعل ، بل بسبب في المنفعل ، حدثت زو بعة ، وقهرت إحداهما الأخرى ، وأكثر ما تحدث تحدث ربيعا وخريفا ، لأن الشمس لا تكون قد سارت عن إحدى الجهتين إلى الأخرى سيرا بعيدا . وأولى الوقتين به الحريف ، لأن النظام فيه أقل . وقد يتفق في بعض البلاد أن توجد ريح دون ضدها

والرياح المتضادة قد يعرض لها أن تتعاون على فعل واحد تعاون الريحين المتضادتين التناوحداهما من مغرب الشتاء والثانية من مشرق الصيف. فإنهما تتعاونان على ترطيب الهواء، لأن كل واحد منهما مرطب، هذا لشهاليته ، وذلك لمغربيته البحرية . وأما الغير المتضادة فلا تتمانعان في هبوبهما ، ولكن يتفق لها تارة أن تتعاونا وتارة أن لا تتعاونا . ويتفق للريح الواحدة أن يضاد مبدؤها منتهاها ، مثل الريح الهابة من المشرق الشتوى فإنها تحدث أولا يبسا . قالوا : لأن الشمس كما تشرق، تجفف الرطوبة المجتمعة ليلا، وتحلل . ثم إذا طلعت و بقيت حلات البخارات فزادت رطوبة فحملتها تلك الريح .

ثم للرياح خواص تختص بكل واحدة منها ؛ يجب أن يتعرف ذلك من الكتب الجزئية . ومن شأن الرياح الاثنتي عشرة أن تهب كل واحدة منها عند ميل الشمس إلى جهته ،

<sup>(</sup>۱) عنها : عنه د | تكون : يتكون م | وللفصل : والفصل ب (۲) لا سما : ولا سما م | وكانت من : وكان من ب (۳) فقد تهب : تهب سا ، ساقطة من د ، م (٤) المتضاد تين : بل معاب | في الفاعل : في فاعل ب ، الفاعل ط ، م (٥) حدثت : حدث د ، سا ، ط | وقهرت إحداهما الأخرى : وقهر أحدهما ب ، م ؛ وقهرت إحداهما د ، ط | ما تحدث تحدث : ما تحدث ب (٢) سارت : سافرت د ، سا | الجهةين : الجنبتين ط | سيرا : سفرا د ، سا ما تحدث ب (٧) النظام : البطاح د ، ط ، (٩) المتضاد تين : المتضادين ط (١٠) والثانية : والثاني د ، سا ، ط (١١) مرطب : ترطيب د | هذا لشماليته : هذه لشماليتها ط | لمغربيته : لمغربيتها ط || الغير : غير م (١٢) فلا تتماون : فلا تتماون د ، سا ، ط ، م | تماونا : تتماون د ، سا ، ط ، م | وتارة أن لا تتماون : وتتفق أن لا تتماون د ، سا ، ط ؛ ساقطة من م ، (١٣) يضاد : يتضاد ط (١٥) واحدة : واحد ب ، د ، سا ، ط ، م | واحدة : واحد ب ، د ، سا ، ط .

ولكن ليس في أول ما تصل إليه، وخصوصا الشهالية والجنوبية ، لأن الشهالية والجنوبية لا تهب كما توافي الشمس ناحيتها أولا ، وذلك لأن الشمس تحلل الحاصل من البخار والدخان لقربها ، ولا تقدر على أن تحلل الجامد من الرطوبات إلى البخار بسرعة في أول وصولها . وما لم تحللها وتسيلها وتبل بها الأرض ، لا تعد الأرض لأن تدخن عن الحرارة دخانا كثيرا . فإن الأرضية تعين على تصعيدها مخالطة هالمائية . ولهذه العلة قد تتأخر عشرين يوما ، وخصوصا الجنوبية التي لا تهب عند القطب ، بل تهب من دون البحر من الأرض البابسة ، لأن البابس أبطأ انحلالا . فلذلك هذه الرياح تتأخر قريبا من شهرين ، وتسمى البيضاء لإحداثها الصحو ، وبيضية ناذلك هذه الرياح تتأخر قريبا من شهرين ، وتسمى البيضاء لإحداثها الصحو ، وبيضية لأن من خاصيتها أن تحبل الدجاج بيضا من غير سفاد . وكان يجب أن تقل هذه الرياح الحنوبية صيفا ، ولكن السهب في أنها لم تقل أن الرياح الشهالية تنقل إلى تلك الجهة ١٠ رطوبات ، فترطب تلك الأرض ، وتعدها للتسخين . ولولا أن تلك الأرض واسعة كبرة ، لما كانت رياحها عظيمة .

وأما فى الشتاء فلا يتفق أن يبلغنا ما يحدث من الرياح الجنوبية لبعد المسافة ، فإذا جاوزت الشمس عنها جدا فالأولى أن لا تهب ، وأما صند بعد الشمس عنها جدا فالأولى أن لا تهب . وأما سائرالرياح فليس الأمر فيها بهذا التأكيد .

وهذه الرياح التي تهب مع حركة الشمس تسمى الحولية، وأكثر ما تهب تهب نهارا بسبب الشمس . وكل ريح فإن قوتها في البلاد التي تبتدئ منها ، وضعفها فيا يقابلها . وأكثر الدياح هي الشهالية والجنوبية ، لوفور المواد عند كل واحد من القطبين ، المواد المعدة

<sup>(</sup>٢) لا تهب : + كل واحد مهما ب (٣) تحلل : ينحال ط (٤) وما : فا م . (٩) الأرض : الحرارة ط | لا تعد : لم تعد د، سا، طا ؛ لا تعدل ط ؛ لم تقدر م . (٥) الحرارة : الأرض ط (٥) تصعیدها : تصعدها ط (٦) ولهذه : ولهذا ط (٧) دون : عند ط | الأرض : ومن الأرض د ، سا، ط ، م (١٠) الجنوبية .. .. الرياح : ساقطة من م . (١٣) يبلغنا : ينفعنا سا (١٦) ماتهب تهب : ماتهب د ، ط ، م (١٧) قوتها : قوته ب ، د، سا، ط | منها : فيها ب | وضعفه د ، سا .

بترطيبها الأرض لتصعيد الأدخنة عنها ، واستحالتها و ياحا . وأما سائر الرياح فإنها إنما تهب في الأقل و كما قد اتفق أن ظن قوم أن للياه معدنا فيه كليتها ، وهو في غور الأرض ، كذلك قد ظن قوم أن للرياح أيضا معدنا يحصرها في غور الأرض . وأنها تهب من هناك بقدر . ولوكان الأمر كذلك لكانت الرياح التي تنبعث من الأرض ببتدئ قوية ثم تضعف كالماء المنبئق فينه في ابتدائه يقوى ثم يضعف . وليس توجد حال الأرض التي منها تبتدئ الرياح في هبو بها هكذا ، بل على عكسه ، و إنما تشتد الرياح في أعلى الجو . وأيضا لوكان المهب في الأصل واحدا ، لما هبت رياح متضادة معا . ومع ذلك فإن الريح القليلة التي ليست كلية الريح ، فقد يحدث من احتقانها في الأرض ذلزلة ورجفة . فلوكانت للرياح كلية عصورة فيها ، وتخلصت دفعة .

. ومما يليق أن يلحق بهذا الفصل حال الرعد والبرق والصواعق والكواكب الرجمة ، ثم الكلام على الشهب وذوات الأذناب والعلامات الهائلة في الجلو .

<sup>(</sup>۱) لتصعيد: لتصعد د ، سا ، ط ، م (۲) وكما : كما م • (٥) تبندئ : ما تبندئ . من د، سا ، ط (٦) تشتد : لا تشتد ب (٧) المهب في الأصل : مهب الأصل ب ، المهب الأصل سا ، م (٩) المنحصرة : المنحصرد، سا، م (١٠) والكواكب الرجمة : ساقطة من ب، د ، سا ، م ، (١١) والعلامات : ساقطة من م ،

## [الفصل الخامس]

#### ( ه ) فصل

فى الرعد والبرق والصواعق وكواكب الرجم والشهب الدائرة وذوات الأذناب

فنقول: إن من شأن البخار المتولد منه الغهام أن يصحبه ، وخصوصا في الفصول الحارة بخار دخاني . فمنه ما تسهل مفاصاته إياه ، ومنه ما يصمب فلا يفاصيه بل يبق فيه و يبرد لبرده . وذلك لأن كثافة الغهام تحبسه فلا تدعه أن ينفذ في الهواء البارد نفوذه السريع ، لو انفرد النفوذ الذي يعجل به عن تأثير البرد فيه بسرعة . فإنه إذا كان خالصا أسرع ولم ينتظر مدة ، في مثلها يتم له التغير والانفعال وهو بسرعة حركته يحفظ المرارة أيضا ، فإذا احتبس مدة تما في البخار المائي ، و برد هذا البخار ، فإنه أسرع تبردا من الدخان ، لأن طبيعة البرد في الماء أقوى منها في الأرض . ولذلك رجوعها لمل طبيعتها ، أسرع من رجوع الأرض إلى طبيعتها ، في الماء أقوى منها في الأرض . ولذلك رجوعها لمل طبيعتها ، أسرع من رجوع الأرض إلى طبيعتها ، و إذا كان كذلك تعاون برده وحبسه على جمع الدخان و تبريده وقسره إياه إلى النحواق له ، لو يادة تكافف ، ف تعاون الأسباب على عقده ربيحا أعلى السحاب أعصى في الانخواق له ، لو يادة تكافف ، ف تعاون الأسباب على عقده ربيعا يأخذ نحو الجهة التي يتفق لحا النزول عنها والنفوذ فيها ، و يستحيل و يجا عاصفة في السحاب يأخذ نحو الجهة التي تني الأوض ، يأجثها إلى الانفصال ، فر بما انفصات لا عن جهة ميلها في خروج الدخان المتدافع إلى المنفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور بما كان احتباسها في السحاب بالها فوق من منفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور بما كان احتباسها في السحاب بالها فوق من منفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور بما كان احتباسها في السحاب بالها فوق من منفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور بما كان احتباسها في السحاب بالها

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل عبد الفصل د ، م ، (٤) منه : عنه م ، (٥) مفاصاته : معاصاته ب ؟ [ فصى الشي من الشي فصيا : فصله ( اللسان ) ] ، (٢) البارد : الباردة ط ، (٨) له : لها ب ، سا ، ط ، (١٠) ولذلك : وكذلك سا ، (١١) وحركته : وحركتهما ط ؛ وحركته م | إجمع : جميع م ، (١٢) العصر : العنصر م ، (١٣) فتتعاون : فتعاون د ، سا ، م ، (١٤) والنفوذ : أوالنفوذ م ، (١٢) المتلبدة : الملبدة د ، سا | لاتصال : الاتصال ط ، (١٧) الانفصال : الاتصال م ، (١٤) المتلبدة م ، الله المناس ، ا

نى تبريدها ، فأعان ميلها إلى أسفل بردها . ولو كان هذا البخار يقدر لخفته على التفصى من كمافة أعالى السحاب ، فلم تقاومه كمافته ، و بقيت فيه حرارته لما أحتبس ريحا . والريح اذا عصفت فى الهواء الرقيق اللطيف سمع لها صوت شديد ، فكيف فى سحاب كثيف ؟ فيجب أن يسمع له صوت الرعد . ولأن هذا الدخان لطيف تتهيى الاشتعال، فإنه يشتعل بأدنى سبب مشعل ، فكيف بالحركة الشديدة والمحاكة القوية مع جسم . كثيف ؟ والحك نفسه أولى بالإسخان من نفس الحركة أو مثلها .

وقد علم هذا في موضع آخر ، فلا عجب أن تحيله المحاكة والاضطراب والانضفاط الى حرارة مفوطة، فيشتمل لهذه العلل نارا ويستحيل برقا . و إذا شئت أن تعلم أن الأشياء اللطيفة يسهل اشتمالها بأدنى حركة ، فتأمل ما يحدث من إمرارك البد على الأشياء السود في الليل ، فانك ترى أضواء والتهابات لطيفة تحدث من تلك الحركة اللطيفة ، فكيف ١٠ إذا حرك الشيء اللطيف المختلط من ماثية وأرضية ، عمل فيهما الحوارة والحركة والخلخلة المازجة عملا قرب بمزاجه من الدهنية ، حركة شديدة رهى ، ستعدة لطيفة دخانية ؟ وربحا كان اشتمالها من اختاق الحروبا من البرد . وقد يعرض أن تمطر بعض البقاع وربحا كان اشتمالها من اختاق الحروبا ، من البرد . وقد يعرض أن تمطر بعض البقاع بتشتمل من أدنى سبب شمسى أو برق . ويرى على وجه الأرض شعل مضيئة غير محرقة ، إحراقا يمتد به للطفها ، ويكون حالها كمال شعلة القطن المنفوش ، بل كمال النار التي تشتمل في بخار شراب مجعول فيه الملح والنوشادر ، إذا وضعت قنينة في جر فبخر فقرب من بخاره سراج فاشتعل، و بتي مشتعلا ، دة قيام البخار . على أن المطر يكون ألطف وأرق كثيرا، بخاره سراج فاشتعل، و بتي مشتعلا ، دة قيام البخار . على أن المطر يكون ألطف وأرق كثيرا، ولا يكون برق إلا ومعه رعد، لأنه لا يكون إلا من ربح تضطرب في الغمام ثم تتخلص مشتعلة .

<sup>(</sup>٣) والريح: ساقطة من م (٣) لها: له ب ، د ، سا (٥) سبب : ساقطة من د [[ مشعل : مشتعل م (٧) والانضغاط : ساقطة من م (٨) ويستحيل : أو مستحيل م (١١) فيهما : فيها ب ، سا [[ والخلخلة : والخلخة ب ، سا (١٢) قرب : قريباط ؛ قرن م [[ بياط ؛ استمالها سا ؛ + من اشتعالها م (١٤) أولزوجة : ولزوجة ط ؛ أولزجة م (١٥) شعل : شعلة سا (١٧) تشعل ب (١٧) قنية : فيلة بط [[ بيمر : نعرط [[ فيخر : فيتخر م ؛ ساقطة من ط [[ فقرب : بقرب م (١٨) قيام : فناه د ، سا (١٨) تضطرب : تضرب طا ،

لكن البرق يرى ، والرعد يسمع ولا يرى ، فإذا كان حدوثهما معا رؤى البرق في الآن وتأخر سماع الرعد ، لأن مدى البصر أبعد من مدى السمع ، فإن البرق يحس في الآن بلا زمان ، والرعد الذي يحدث مع البرق يحس بعد زمان. لأن الإبصار لايحتاج فيه إلا إلى موزاة و إشفاف ، وهذا لايتعلق وجوده بزمان . وأما السمع فيحتاج فيه إلى تموج الهواء ، أو ما يقوم مقامه ، ينتقل به الصوت إلى السمع ، وكل حركة في زمان . وَلَهٰذَا مَا يَرَى وَقَعَ الفَّاسَ ، وهو إذا كان يستعمل في موضَّع بعيد قبل أن يحس بالصوت بزمان محسوس القدر ، وأما إذا قرب فلا يمكنك أن تفرق بين ذلك الزمان القصير وبين وتشتعل اشـــتعالاً . وربما كان البرق أيضا سبب الرعد ، فإن الربح المشتعلة تطفأ في السحاب، فيسمم لانطفائها صوت بعده بزءان للعني المذكور . والسبب في حدوث ذلك 🕠 🐧 الصوت ، أن السبب الأول أنه يحدث من مفاعلة ما بين النار والرطوبة حركة منيفة سريعة تكون هي سبب الصوت ، كما أنا إذا أطفأنا النار فها بين أيدينا حدث صوت دفعة ، لحدوث حركة هوائية عنيفة دفعة، بقرع ذلك المتحوك سائر الهواء بحركته السريعة الصاعدة أو المائلة قرعا شديدا يحدث منه الصوت . والغالب أن مع كل برق رعدا . و إن لم يسمِع . فإنه لن تنفذ في الغيم نار متحركة إلا وهناك نشيش أو غليان أو خفق للريحية ولا يبعد أن لا يكون مع الرعد برق ، فليس كلما عصفت ربح بقوة اشتعلت . والذي يقال من حدوث الرعود بسبب تصاك الغيوم فبعيد . إلا أن يكون لها من الحركات ما يصبر في أحكام الرياح .

والرعود تختلف أصوانها بحسب الرياح الحارقة والسحب المخروقة ، و بحسب أوضاع بعضها عند بعض ، و بحسب أن مبدئها من خفق وصفق ، أو من طفو وخمود . . . . والشمال لبرده وحقنه للحر يحدث في السحاب رعدا و برقا كثيرا .

<sup>(</sup>٣) بلازمان: ملازمان م (٤) فيه (الثانية ): ساقطة من م · (٥) تموج: + من د ، سا إا أر ما يقوم:
وما يقوم ط ( ٨ ) هو : هي د ، سا ( ١٠) لانطفائها : لطفوه ب ، د ، سا ؛ لطفوها ط
(١١) أن : فإن ب ؛ وأن د ، سا ، م || من : في م ( ١٢ ) تكون : ساقطة من سا || أنا :
ساقطة من د ( ١٣ ) بقرع : فقرع سا ؛ لقرع ط · ( ١٥ ) أو غليان : وغليان ب ( ١٦ ) ولا
يبعد : ولا بعيد د ، سا || الرعد برق : البرق رعد سا ( ٢٠ ) عند : عن م ( ٢١ ) والشال : ولذ يل
ب || لبرده وحقته : لبردها وحقنها م

وقد قيل في الرعد والبرق أقاو يل ، ليست بصحيحة ، كن قال : إن البرق شعاع الشمس يح بس في السحاب ، أو أنه قطعة من نار الأثير يختنق فيه ؛ وكن قال : إنه عكس شعاعى . وأنت فلا يسمك بعد ما تحققته من الأصول أن لا تتحقق ، ولا تحقق بطلان هذه الأقاويل . ولوكان البرق شعاعا استأسر في غمام ، لكانت السحب الناشئة ليلا لا تبرق . وأما جرم الأثير فلا زاج له الى أسفل زجا بغتة ، وطباعه طاف ، ومحركه مدير . وأما الصاعقة فإنها ريح سحابية مشتعلة ، ليست بلطيفة لطف البرق الذي لأجله لا يبقي شعاع البرق زمانا يعتد به ، بل يتحلل و يطفأ ، بل هي ريح سحابية مشتعلة تنتهي إلى الأرض ، لا ضوؤها وحده ، بل جرمها المشتعل لاستحصافه واجتماع ثقله الأرضى ، أو لاضطراره إلى ذلك المأخذ والجهة ، على ما نبأنا به . وقوامها مع ذلك مختلف : . ١ فريما كانت ريحا سحابية ساذجة ، نتكون صاعقة لطيفة ؛ وربما كانت لافحة نقط ؛ وربما كانت سافعة اللون ، وربما كانت مؤثرة فيما يقوم في وجهها ، لكنها تنفذ في الأجسام المتخلخلة ، ولا تحرقها ، ولا تبقى فيها أثرا ، وربمـــا كانت أغلظ مرب ذلك فتنفذ في المتخلخل نفوذا يبقي فيه أثر سواد ، وتذيب ما تصادمه من الأجسام المتكاثفة ، ولذلك ما تذيب الضباب المضببة على التُّرَسَّة ونحوها المتخذة من الفضة والنحاس ، ولا تحرق ١٥ التُّرْسَة ، بل ربما سودتها ؛ وكذلك قد تذيب الذهب في الصرة ولا تحــــرق الصرة ، إلا ما يحترق عن الذوب ؛ وريما كانت شرا من ذلك ؛ وربما كانت سحابية زوبعية مشتعلة ، وتكون من مادة كثيفة ، فتكون شر الصواعق .

<sup>(</sup>۱) وقد قيل: وقيل د (۲) يختنى: يحشو ط · (۳) يسمك : تشغل ب || تنحقق ولا : ساقطة من د · (٤) الأقاويل : الأقوال د ، سا ، ط ، م || استأسر : استاس ط (٥) جرم : الجزء من د ، سا ، ط ، م (٢) مدبر : مدير ط ؛ مدبرة م (٨) لاستحصافه : لاستحافه د || واجتماع : ولاجتماع ب (٩) والجهة : ساقطة من سا || على ما : كا سا (١٠) فتكون : + منها م || ور بما : فر بما سا (١١) كانت (الأولى) : ساقطة من سا ، (١٢) كانت : كان ب ، م ، (١٣) يبق : + منه د ، سا (١٤) الضباب : الضبات ب ، د ، سا ؛ القباب طا من ، م ، (١٣) يبق : + منه د ، سا (١٤) الضباب : الضبات ب ، د ، سا ؛ القباب طا المضببة : المقببة ط ؛ المضبئة م || المتخذة : ساقطة من سا (١٥) قد : فقد ط ، من م التحرق : ما يحرق د ، سا || كانت شرا : كان أشد ط || كانت (الأولى) ، ، ، ور بما : ساقطة من ما || ساقطة تو بعابية زو بعية : زو بعية سما به د ، سا ، م ،

و بالجملة فالصواعق رياح سحابية مشتعلة ، وربما طفئت هذه الصواءق فتستحيل أجساما أرضية بحسب المزاج الذى يكون فيها ، وملى ما اقتصصنا لك من خبرها . وإذا أرادت صاعقة أن تصمق ، تقدمتها في أكثر الأمر ريح .

وأما الآثار المحسوسة في أعلى الجو فإنها متكونة من الدخان ، إذ البخار لا يتصعد الى ما هنالك لئقل حركته ، ولأنه يبرد فيا دون ذلك ، وأما الدليل على أنها تتكون من دخان ، فلا ن الهواء والبخار الرطب لا يشتعل البتة ، والأجسام اليابسة الثقيلة لا تحصل هناك حتى تشتعل إلا ما كان منها لطيفا دخانيا ، ومن ذلك شهب الرجم ، ومادتها أيضا البخار الدخاني اللطيف السريع التحلل ، وذلك أن هذا الدخان إذا وصل إلى الجو المحرق اشتعل وسرى فيه الاشتعال كأنه يقذف ، ويكون كما يشتعل يتحلل فيرى كان كوكبا اشتعل وسرى فيه الاشتعال كأنه يقذف ، ويكون كما يشتعل يتحلل فيرى كان كوكبا هذا إذا كانت المادة أكثف. وقد يتفق وجود هذا العرض بسبب البرد، إذا حصل البخار الدخاني ، وعرض أن يسخن لشدة اشتمال البرد عليه لما ندرى فاشتعل ، أو كان سبب المدخاني ، وعرض أن يسخن لشدة اشتمال البرد عليه لما ندرى فاشتعل ، أو كان سبب اشتعاله انضغاطه من البرد . فركته من ذلك إلى أسفل لثقله الكائن عن البرد ، فيشتعل من الحركة . وكثيرا ما تسقط الرجم ويرى له رماد .

ويجب أن نتكلم ههنا في علة طهوء النار، حتى يتوصل به إلى معرفة شئ ممانريد أن نقوله من هذا . فنقول : إن المفهوم عند الجهور من قولنا طه ثت النار أنه زال الضوء والإشراق الموجود في الجرم المسمى عندهم نارا ، حتى يبقى منلا دخانا أو هواء أو شيئا آخر إن أمكن . ومعنى أنها لم تطفأ ، ليس هو أن تثبت نارا واحدة بعينها تبتى متعلقة في موضع واحد على حسب ظن من يظن أن النار تغتذى فتبق هي واحدة تحفظها مادة الدخان

<sup>(</sup>۲) أرضية : عرضية م || ما اقتصصنا : ما اقتصاد ، ما اقتضاه ما || و إذا : فإذا سا . (۳) تقدمتها : + رياح ب ؟ تقدمها ط || ريح : أو ريح ب . (٤) أعلى : ساقطة من سا || البخار لا : البخار الام . (٥) هنالك : هناك ب || أنها : أنه سا . (۲) الرطب : والرظب ط البخار لا : البخار الام . (٥) هنالك : هناك ب || أنها : أنه سا . (١١) اكتف : أكثر سا (٧) دخانيا : روحانيا طا (١٠) اشتعاله : اشعاله ط (١١) اكتف : أكثر سا || حصل : حصر د ، ط ، م ؟ حضر سا (١٢) لشدة : بشدة سا (١٤) وكثيرا : فكثيرا م || له : أنه د ،

المستعدة للاشتمال ؛ بل معنى أنها لا تعافاً هؤنا أنها لا يزال يخلف متضرمها متجددا ، فإن كل نار عنيتها مما يعرف عند الجمهور نارا فإنها تبطل وتتجدد أخرى على الاتصال ، فتكون في الحقيقة ونفوء وتجدد ما . لكنهم ماداموا يرون التجدد ثابتا ، يقولون : إن النار لم تعافاً . والسبب في أن النار تثبت بالتجدد ، أن كل ما حصل منها أمعن إلى فرق بابعه ، فيلحقه من البرد ما يعافئه لضعفه إذا بعد عن مبدئه وأمعن في حيز الغربة . ولى كان النوء ، كما علمت ، ليس شيئا يلزم ذات النار الصرفة ، بل يعرض للنار إذا كانت متعلقة بمادة دخانية ، و يكون حامل الضوء تلك المادة الدخانية ، وقد ثبت هذا فيما سلف . كان وفو النار إما بسبب في نفس القوة الفاعلة للاشتعال والإشراق، وإما بسبب في نفس القوة الفاعلة للاشتعال والإشراق، وإما بسبب في نفس القوة الفاعلة للاشتعال والإشراق، وإما بسبب في نفس القوة الفاعلة تلاشتعال والإشراق، وإما بسبب في نفس القوة الفاعلة تلاشتعال والإشراق، وإما بسبب في نفس القوة الفاعلة تلاشتعال والإشراق، وإما بسبب في القوة القابلة ، أعنى جوهر الدخان .

فن المعلوم أن الفوة الطبيعية الفاعلة ما دامت ملاقية للادة القابلة ، فن المستحيل أن يبطل نعازا إلا ببطلانها . فإذا بطل هذا الإشراق ، فالسبب فيه لا محالة ، إما من جهة الفاعل بأن تكون تلك النار قد استحالت ببرد غشيها أو رطوبة هواء أو شيء آخر ، وهذا هو الطفو الذي يكون في حيز الهراء أو الماء بسبب البرد والرطوبة ، وإما بسبب المادة فإنها إذا استحالت استحالة تامة إلى النارية حتى لم يبق نيها من طبيعة الأرضية شيء فبطلت الدخانية فلم يكن للنارشيء تتعلق به وتشرق فيه ، بل صار الشيء كله نارا شافة ، والشاف ايس يضيء بضوء نفسه . وإذا كان كذلك غابت النار عن الحس ، وقبل إنها طفئت .

فهذه الشهب والكواكب وذوات الأذناب وغير ذلك يستحيل أن تطفأ وهى فى العلو بالسبب الأول ، لأن البرد والرطوبة لا سلمان لها هذاك ، بل إنما تطفأ بالسبب المانى ب وهو أن مادتها تستحيل بالكمال نارا فشف فلا ترى ضوءاً. و يجوز أن يقال للشعلة المرتقية

<sup>(</sup>۱) المستعدة: المستعدد، سا، ط، م | أنها (الأولى): ساقطة من ب | متجددا: بنجددها م (٥) إذا: إذ سا (٧) ثبت هذا: تبينت هذا د؛ تبينت سا ، (٨) بسبب (الأولى): لسبب سا إن سبب (الأولى): لسبب سا ، م ، (٩) القابلة: المقابلة م ، (١٠) ملاقية: متلاقية ب | القابلة: ساقطة من م (١٠) بأن: فان ب | تكون: + أن د، سا (١٣) أو الماء: والماء ب سا، م من م (١٤) استحالت: استحال د (١٥) يكن: تبق سا (١٦) بضوم: ساقطة من م ، (١٨) وذوات: ذوات ب، د، سا، م (١٩) لا سلطان ، ، المرتقية: ساقطة من م ،

إلى ما هناك ما دامت لم تطفأ منها إنها واحدة بالعدد ثابتـــة في الشعلة بعينها ، إلى أن تستحيل لا كالموجودة ههذا . فإن التي هناك لا تحتاج إلى أن تتحرك إلى مرضع آخرو يخلفها غيرها ، فإن موضعها الطبيعي هو ذاك . ولا البرد أيضا يفسدها ، إذ لا برد هناك . و يجوز أيضا أن يكون ثبات ما لا يطفأ هذاك على سبيل التجدد ، إذا كانت المادة ذات مدد ، وكانت غير حاصلة مع الاشتعال في حقيقة الموضع الطبيعي ، بل ه في أقرب تنحومه ، فيكون على الاتصال جزء يشتعل ويشف بالاستحالة التامة ، ويلحق مقامه جزء آخر يشتمل و شف ، فتكون الصورة محفوظة . فإن كانت المادة الطيفة وخفيفة حتى حصل لها باللطانة أن كانت سريعة الاستحالة إلى النارية ، و بالخفة أن تمكينت من الحصول في الحيز الذي فيه النار قوية جدا ، اضمحل اشتعالها دفعة وخلصت نارا ، وشفت . فإن كانت المادة كثيفة وذات مدد وثقيلة ، فإنها تبطىء استحالتها . . نارا خالصة ، ولا يكون لها برد مطفىء ، ولا أيضا تصعد صعودا سريها ممعنا في حيز النار إلى أن تبلغ المكان الشديد قوة النارية ، فيعرض لذلك أن يبقي التمام واشتعالها مدة طويلة إما على صورة ذؤابة أو ذنب ، وأكثره شمالى وقد يكون جنو بيا ، و إما على صورة كوكب من الكواكب ، كلذى ظهر في سنة سبع وتسعين وثلاث مائة للهجرة ، فبق قريبًا من ثلاثة أشهر يلطف و يلطف حتى اضمحل ، وكان في ابتدائه إلى السواد ر والخضرة ، ثم جعل كل وقت يرمى بالشرر ويزداد بياه ا وياطف حتى اضمحل . وقد يكون على صورة لحية ، أو صورة حيوان له قرون ، وعلى سائر الصور ؛ و إنما يكون ذلك إذا كانت هناك مادة كثيفة واقنة ، تلطف أجزاؤها يسيرا يسيرا وتتحلل عنه متصعدة كزوائد شورية أو قرنية . ومنها المسهاة أعنزا كأن تشهر يرها تشعير . وكل ما ثبت منها

<sup>(</sup>۱) بالعدد: وبالعدد د، سا | في: ساقطة من ب، ط (۲) كالموجودة: كالموجود د، ط، م (۳) ويخلفها غيرها: ويخلفه غيره ب، د، سا، ط | موضعها: موضعه ب، د، سا، ط. (٥) في حقيقة : وحقيقة سا (٧) مقامه : مكانه د، سا | يشتعل : ساقطة من د. (٨) وخفيفة : خفيفة سا (٩) وخلصت : وحصلت سا ، (١٠) وذات : ذات سا (٨) وخفيفة : عفيفة سا (٩) طويلة : ساقطة من د، سا (١٤) للهجرة : الهجرية ط إ (١١) معمنا : ممنا : ممنا د (١٢) أو صورة : أو على صورة د، سا | حيوان : جوان ط (١٨) متصعدة : مصعدة مسا (١٨) تشريرها : بشررها د، ط، م | تشعير : تشتعرد ، تشعر ط، م | ما ثبت ب ، ما ثبتت ب ، ما شبت ب ، ما يشبت ط.

مدة لا يطفأ ، لزمه أن يتبع حركة الهواء الدائر بحركة الفاك ، فلزم أن كان له شروق وغروب .

ويقل تكون أمثال هذه الآثار ، لأنه يذل أن تكون مادة دخانية يتأتى لها أن تبلغ ذلك الموضع ولا تتبدد في الطريق ، وأن تكون كثافتها الكثافة التي تبق لها مشتعلة فلن تصمدها إلا توة شديدة . وقد يعرض أن تكون أدخة تصعد إلى الجو أكثف وأغلظ وأرطب من ذلك فلا تشتعل ، بل تتجمر ، فترى منها في الجو علامات حمر هائلة . ور بما كانت عكوسا عن إشراق الشمس ، كما يرى في الصبح ، وعلى الغيوم المشرقية صهيحة ، والمفرية أصيلا . ور بما تفحمت وتراكمت و بقيت وخيلت أنها هوات في الجو وأخاديد أو منافذ مظلمة في السهاء تختلف بحسب اختلاف ثخنها وعرضها ، فما استعرض وقل ثخنه أو منافذ مظلمة في السهاء تختلف بحسب اختلاف ثخنها وعرضها ، فما استعرض وقل ثخنه مهى وهدة ، وما ازداد ثخنه وإن لم يزدد عرضه سمى غورا وهوة . والأضيق أشد تخييلا لذلك ، لأن من شأن الأسود أن يحكى البعد والمنفذ المظلم .

وإذا اجتمع لونان أسود وأبيض فى سطح واحد، خيل الأبيض أنه أقرب والأسود أنه أبعد ؛ لأن الأبيض أشبه بالظاهر ، والظاهر أشبه بالقريب ؛ والأسود بالضد ؛ والطبيعة آلف للنور والبياض . وهذه الآثار كلها تدل على الرياح وقلة الأمطار ، وعلى فساد الجو و يبسه واستحراره ، وعلى الأمراض الحارة اليابسة القاتلة .

<sup>(</sup>٣) أمثال : ساقطة من سا (٤) ولا تتبدد : ولا تتبدل ب ، ط ، م | الكمثافة : للكمثافة ط ،

<sup>(</sup>٦) تنجبر : تحمر م || فترى : قوى د || حر : حرة ط ، م ؛ ساقطة من ب ٠

<sup>(</sup>٧) صبيحة : صبحية ط (٩) بحسب : ساقطة من ب (١٠) تخييلا : تخيلا ب ، سا ٠ (١٤) والبياض : وللبياض د ، سا || تدل : + بكثرتها د ، سا ، ط ، م || وقلة : وقلها م

<sup>(</sup>١٥) الحارة: الحادة سا .

## [ الفصل السادس ] ( و ) فصل في الحوادث الكبار التي نحدث في العالم

ومما يخلق بنا أن نتكام فيه في هذا الموضع أمر الطونانات ، فنقول : إن الطوفان هو غلبة من أحد العناصر الأربعة على الربع المعموز كله أو بعضه ، أو كون أحد العناصر فالبا بهـذه الصفة ، على حسب مايرى أهل اللغة استعاله عليه . والأعرف عند الجمهور من أمر الطونانات ، هو ما كان من الماء ، وكأن هذا الاسم إنما وضع لهذا المعنى .

فنقول: إن السبب فى وقوع الطوفانات اجتماعات من الكواكب على هيئة من الهيئات توجب تغليب أحد العناصر فى المعمورة ، قد عاونتها أسباب أرضية واستعدادات عنصرية . فالمائية منها قد تقع من انتقالات البخار على صُقْع كبير دنعة ، لأسباب عظيمة ، ويحية توجب ذلك ، أو أسباب توجب شدة من المد ، ومن أمطار دائمة ، ولاستحالة مفرطة تقع للهواء إلى المائية ، والنارية تعرض من اشتعالات الرياح العاصفة ، وهذه أشد انتشارا . والأرضية تعرض لسيلان مفرط يقع من الرمال على برارى عامرة أو لكيفية تسيّل أرضية باردة مجمدة ، مماحد ثناعنه . والهوائية تقع من حركات و يحية شديدة جدا مفسدة .

ومما يقنع فى وجود هذه وحدوثها كثرة الأخبار المتواترة فى حديث طوفان الماء . هما يقنع فى إثبات ذلك أن الأشياء القابلة للزيادة والنقصان والقلة والكثرة ، و إن كان أكثر الوجود نيها الوجود المتوسط بين طرفى الإفراط والتفريط وما يقرب منه ، فإن طرفهما

<sup>(</sup>٢) فصل: الفصل السادس د، م (٤) الطوفانات: الطوفان ط (٥) كون: ساقطة من سا ساقطة من د، سا، ط، م. (٧) الطوفانات: الطوفان سا، ط (٩) تغليب: ساقطة من سا (١٠) صقع: [الصقع ناحية الأرض والبيت والجمع أصقاع (اللسان)] (١١) المد: المسد ط (١١) تعرض: ساقطة من سا || اشتعالات: اشتعال سا (١٣) أشسد: ساقطة من م || الرمال: الزمان سا، (٤) تسيل: تشتد د، سا، م؛ شديدة ط || مجمدة: ومجيدة م، || عنه: عنها سا || تقع: تحدث د، سا؛ تعرض ط، م || مفسدة: معسرة د، (١٥) كثرة: مرة د، سا، م || حديث: ساقطة من د، ط، م || الوجود (الثانية): ساقطة من با بين: ما بين ط || طرفهما: طرفها ط.

لا يخرج عن حد الإمكان . وكما قد يتفق كثيرا أن تأتى السنون على بقاع عظيمة من المعمورة فلا يكون فيها مطر البتة ، وذلك في جانب النقصان ، فكذلك قد يمكن أن يفرط المطر دفعة واحدة ، ويستحيل الهواء إلى طبيعة مائية دفعة ، إذ كان مابين هذه الأوساط مخلفا بالزيادة والنقصان ، وكذلك في سائر الطوفانات . و إن كان ما نحدس من اتباع البخاو لجهة من الفلك صحيحا ، فيجب أن ينتقل بانتقاله حتى يعم وقا ما هذه النواحى التى لا يجوز أن تتمداها العارة ، وهو أن يحصل الموضع الناقل للبحر الأعظم بانتقاله من الفلك كأوج أو حضيض أو شيء آخر غيره في قرب معدل النهار ، نيسيح الماء على المكان الذي يجب أن تكون فيه المعمورة ، وينكشف قطب أو قطبان ، وينتقل إليها البر المقابل للبحر ، وهناك مانع من العارة ، فتكون الأرض مقسومة إلى برو بحر ايس أحدهما المقابل للبحر ، وهناك مانع من العارة ، فتكون الأرض مقسومة إلى برو بحر ايس أحدهما تغيره وزواله شيئا يثبت له حقيقة ، وحتى يصح أن يكون لفلك البروج انطباق أو شبه انظباق مع دائرة معدل النهار ، إن جميع ذلك نما يوجب فساد العارة ، و إن لم يكن ذلك أيضا بمكن ، فإن ما قا اه من الإفراطات وما نصححه من إمكان انتقال البحار من ناحية قطب إلى قطب غير خارجة عن الإمراط .

ونحن نعلم بأقوى حدس أن ناحية الشمال كانت مغمورة بالماء حتى تولدت الجبال .
والآن فإن البحار جنوبية ، فالبحار منقلة ، وليس يجب أن يكون انتقالها محدودا ، بل
يجوز فيه وجوه كثيرة ، بعضها يؤذن بانقطاع العارة ، فيشبه أن تكون في العالم قيامات
تتوالى في سنين لاتضبط تواريخها وليس بمستنكر أن تفسد اليوانات والنباتات أو أجناس

<sup>(</sup>۱) لا يخرج: لا يحوجان د ؛ لا يحرجان سا | قد: ساقطة من سا ، م ، (۲) فكذلك : وكذلك سا ، (۲) لا يخرج : لا يحوجان د ؛ لا يحرجان سا (٤) و إن : فإن د ، سا | ما نحدس : ما يحدث ط (٥) يعم : يعمر ب ، سا ، ط ، م ، (۲) الموضع : الوضع ط (۷) أو حضيض : أو كحضيض م | معدل : بمعدل ط | الماء : المياه د ، سا ، (۸) فيه : في د (۱۰) بحتمل : يحتمل ط ؛ محتمل م | المهارة : في العمارة سا | الماء : المياه د ، سا ، (۸) فيه : في د (۱۰) بحتمل : يحتمل ط ؛ محتمل م | المهارة : في العمارة سا | الحال : حيال سا | وما نحدس: وما يحدث ط ، (۱) وحتى : حتى ب ، م ، (۱۲) فساد : + أحوال د ، سا ، (۱۳) وما نصححه : وما يصحه ط (۱۵) نظم بأقوى حدس | نظم بأدني حد من ط (۱۲) فيشبه : ويشبه ب البحار : فالبحار ب ، ط ، م | وليس : فليس ط | يكون : ساقطة من م ، (۱۷) فيشبه : ويشبه ب البحار : فالبحار : ولا تضبط ط | والنباتات : النبات ب ، د ، سا ، م .

منها ، ثم تحدث بالتولد دون التوالد . وذلك لأنه لا برهان البتة على امتناع وجود الأشياء وحدوثها بعد انقراضها على سبيل التولد دون التوالد ، فكثير من الحيوانات يحدث بتولد وتوالد ؛ وكذلك النبات . وقد تتحد حيات من الشعر ، وعقارب من التبن والباذروج ، والفار يتولد من المدر ، والضفادع تتولد من المطر ؛ وجميع هذه الأشياء فلها أيضا توالد . وليس إذا انقطع هذا التولد ، فلم يشاهد في سنين كثيرة ، يوجب أن لا يكون له وجود في الندرة ، وخد تشكل نادر يقع من الفلك لا يتكرر إلى حين ، واستعداد من العناصر لا يتفق إلا في كل طرف زمان طويل ؛ بل نقول : إن كل ما يتولد من العناصر بمزاج ما يؤدى لى وجود نوع لوقوع ذلك المزاج بسبب اجتماع العناصر على مقادير معلومة . فما دامت العناصر موجودة ، وانقسامها إلى تملك المقادير واجتماعها ممكن ، فإن وثالث ، فإنه ، المناصر موجودة ، وانقسامها إلى تلك المقادير واجتماعها ممكن ، فليس بمستنكر أن يحدث ممكن . فإن كان الامتزاج الأول غير كاف ، بل إنما يتكون بامتزاج ثان وثالث ، فإنه ، كا أن الحيوان يتولد عن امتزاج الأخلاط بعد امتزاج المغاصر ، فليس بمستنكر أن يحدث كا أن الحيوان يتولد عن امتزاج الثانى بعد حدوث الامتزاج الأول من غير بذر أو منى .

فإن ظن أن ذلك يمنع ، إلا في مكان محدود وقوة محدودة كالرحم والنطفة ، فإن الكلام بعد المسامحة قائم في المزاج الذي يقع للرحم ، حتى يتكون فيه ما يتكون ؟ والذي يقع للنطفة ، حتى يتكون منها ما يتكون. فإن الكلام في ذلك كالكلام في الأصل. ١٥ فإن جميع هذه إنما تتكون عن امتزاج ينتهى إلى العناصر ، فإن ابتداء ذلك من العناصر ثم يستحيل ، والرحم مثلا ليس يفعل شيئا إلا ضبطا و جمعا وتأدية ، وأما الأصل فهو الامتزاج، والامتزاج عن الاجتماع. وهذا الاجتماع كايمكن أن يقع عن قوى جامعة في الرحم وغيره ، فلا يبعد أن يقع بأسباب أخرى ، و بالاتفاق . فإنه ليس جزء من الأرض

يستحيل أن يوافى جزءا من الماء ، ويلتق به على وزن معلوم ؛ وليس يمتنع أن يقع ذلك الوزن ولا معاوق ، فلا يحتاج إلى صُوان . وأما القوى الفعالة فيهبها واهب القوى ، إذا حصل المستمد ، فيفعل بعد المزاج الأول ما يجب في تكيل النوع من الأمزجة الثانية والثالثة ، ويرفدها التدبير العالى رفدا كافيا .

نعم إن كانت مثلا رحم ، كان ذلك أسلس وأوفق ؛ و إن لم تكن ، فليس مستحيلاً في العقل أن يقع ذلك من حركات وأسباب أخرى . فإن كان الرحم يفيد شيئا فير المزاج الذى تستعد به للصورة ، فيكون الرحم علة مفيدة للصور .

وليس هذا هو مذهب أهل الحق من المشائين ، آبل الصور والقوى الجوهرية إنما تستفاد كالها مر المبادئ التي هي موجودة دائما لا تتغير إذا وقع الاستعداد ، والاستعداد هو المزاج . فإذا كان جائزا أن تجتمع الأركان على نسبة من أجزائها توجب أي مزاج كن ، وتتركب تركبا ثانيا على أي نسبة كانت ، وكانت الاستعدادات تحصل من ذلك ، وكان لا يجب أن يعارض ذلك دائما ما هو مفسد مضاد ، وكان الفيض الواهب للصور من عند المبادئ الدائمة ، فبالحرى أن يجوز تكون أي مركب شأت من العناصر لا على سبيل التوالد . ولولا هذا لكان يجوز أن يقع للأنواع انقطاع ، وذلك الأنه ليس بواجبأن يكون عن كل إنسان إنسان أنسان صرورة ، ولا عن كل واحد من الناس ، وكذلك عن كل شجرة ، بل ذلك جائز أكثرى ، ولا يستحيل أن يفرض وقت ما يتفق فيه أن تنصرم كائسات من غير أن يتكون عن كل واحد منها خالك ، إذ لا يوجد ولا واحد منها واجبا بالضرورة أن يتكون منه آخر . لأن الجاع الذي هو مبدأ التوالد

<sup>(</sup>۱) الماء: المياه سا (۲) صوان: حيوان د ، سا ، صون طا || فيهبها: فيهيؤها سا (٤) والثالثة: ساقطة من م (٥) كانت: كان سا || أسلس: + و أقوى ط (٧) للصورة: الصورة ب (٩) إنما: وإنما م || •ن : + هذه د ، سا (١٠) فإذا: فإن د ، سا (١١) تركبا د ، سا ، م || كانت: كان د ، سا (١٢) ما هو مفسد: وهو مفيد م || الفيض: فيض د (١٣) تكون: أن يكون ط (٥١) بواجب: يوجب د (٥١) كل الثانية): ساقطة من ب ، ط ، م || من : ساقطة من سا (١٦) ولا يستحيل: ولا يجونو سا (١٧) منها: منها سا (١٨) منها: منهما سا ،

[رادى لا ضرورى ، ووقوع البذور فى البيادر طبيعى من جملة الأكثرى لا من جملة الضرورى ، أو إرادى . ولا شىء من هذين يجب ضرورة ، وما لا يجب ضرورة فيجوز أن يقع فى النادر بخلاف ذلك .

فلو لم تكن حركات ونسب عائدة من الأفلاك توجب كون أشخاص من هذه الأنواع مبتدأة حتى لا يكون لشيء من الأنواع انقطاع ، بحيث لا يعود ، لكان يجوز أن يقع انقطاع لا عود له ، ولكان هـذا الجائز قد وقع فيا لا نهاية له من قدرة الله . وأنت إذا تأملت الصناعات وجدتها مخترعة عن روية النفس، أو من إلحام الله، وأنها لا يكون مبدؤها الا روية شخص أو إلهام شخص . فإن الكلى متوهم لا وجود له ، وما مبدؤ، جزئ حادث فهو حادث بعد ما لم يكن أصلا . فكل صناعة حادثة ، ويدل على حدوثها تزيدها كل وقت ، ويدل حدوثها على أن الناس منشأون بعد انقراض . لأن كثيرا منها بحيث لا يصح قوام . الشخص الإنسان الذي لا يختص مخاصية إلهام ، ومعونة إلهية مخالفة للوجود لنا دونها ، فيجب أن يكون الإنسان الذي أنشأها مستغنيا عنها بخاصية تكون لناس ايسوا أمثالنا . وايس يجوز أن يقال : إن تلك الحاصية لم تزل موجودة الناس الأولين ، ثم انقرضت ، بل إنما توجد أن يقال : إن تلك الحاصية لم تزل موجودة الناس الأولين ، ثم انقرضت ، بل إنما توجد أن يقا قد حدثوا لا بالولادة . وهذه المنا قد خص بها . وإذا كان كذلك ، وجب أن يكونوا قد حدثوا لا بالولادة . وهذه الحاصية إما استغناء لسبب في الجبلة كالبهائم، ثم يتبعه انبعاث إرادة لإنشاءالصناعة بسبب غير ذلك المستغنى ، أو لشدة الاستظهار المستغنى ، أو إلهام سماوى يوصل عن قريب إلى غير ذلك المستغنى ، أو لشدة الاستظهار المستغنى ، أو إلهام سماوى يوصل عن قريب إلى مفروغ عنه ، يكون ذخيرة إلى وقت طلب الآخر بالروية والفكر .

<sup>(</sup>۲) ولا شيء: ولا أحد سا (٤) كون: أن تكون د ، سا ، تكون ط (٥) من: + هذه سا (١١) ومعونة: ومعرفة سا ، (١٢) بخاصية: بخاصيته ط (١٥) حدثوا: أحدثوا م (١٦) لسبب: بسبب د، ط ، م إيتبعه على (١٧) لشدة: بشدة سا (١٥) المستغنى : المستغنى على (١٨) والفكر: + آخر الممادن والآثار العلوية ويتلوه الفن السادس وهو كتاب النفس والحمد لله وحسن توفيقه د؛ + هذا آخر كتاب المعادن والآثار العلوية ويتلوه الفن الغامس من الطبيعيات في الآثار العلوية بحمد الله وحسن توفيقه د؛ + هذا آخر كتاب المعادن والآثار العلوية ويتلوه الفن الخامس والحمد والمنة والحمد لله من الطبيعيات والحمد لله أولا وآخرا وظاهرا و باطنا ط؛ + تم الفن الخامس والحمد والمنة والحمد لله على نعمه م .

### المصطلحات

 $-71 - 7 \cdot - 19 - 1 - 10$ - £7 - £0 - 79 - 77 - 70 - V7 - V0 - VE - VT - 7A ۷٨ أرض رخوة ١٨ أرض سهلة ٢٠ أرض صلمة ١٨ أرضية ١١ – ١٢ – ٢٠ – ٢١ –  $- \vee 7 - \vee 7 - 79 - 7 \vee - 77$ ۸۳ - ۸· أرهاص ١٦ – ١٧ استحالة ١٣ - ٣٣ - ٤٧ - ١٨ - ١٨ استحجار ۱۷ استحرار ۸۲ استحصاف ٥٥ - ٧٨ استظهار ۸۷ على الاستقامة ٨٤ — ٣٦ استمساك ١١ استنقاع ١٧ إسخان ٧٦ (اسطادیا) ۷۰ اسطوانة ٣٦ اشتعال ۷۷ – ۷۹ – ۸۰ – ۸۱

اشراق ۵۱ – ۲۲ – ۲۰ – ۷۹ – ۸۰ –

(1)آن ۷۷ التداء ٧١ إيصار ٢٧ – ٧٧ بالاتفاق د۸ أتون (أتونات) ٦٦ أثر ۲۰ آثار ۷۹ - ۲۸ آثار علوية ٩ - ١٠ - ٢٦ أثىر ٧٨ آجِرَّة ١٦ – ١٧ إحماد ۲۷ احتباس ۲۰ ــ ۲۵ ــ ۷۵ احتقان ( البخارات ) ۱۹ – ۲۰ – ۷۶ أحجار ١١ – ١٢ – ١٥ – ٢٨ – ٢٩ أخادىد ٨٢ أداء ٢٥ - ٥٥ - ٥٥ - ٨٥ أديم ١٩ أديم الأرض ١٩ أديم القرار ١٩ ارتقاء ٧٧ أرجوان ٦٠ أرجواني ٦٢ – ٦٣

انصراف (الأدخنة) ٧٧ انضغاط ٤٤ - ٧٧ - ٧٩ انطباع ( الصورة ) ٤٨ - ٥٠ - ٠٠ انطاق ۸۶ انعقاد ۱۲ - ۲۸ - ۳۰ - ۳۶ انعکاس ۲۹ ـ ۵۰ ـ ۱۵ - ۲۲ انفجار ( الأرض ) ٢١ انفراج (الزاوية) ٦٢ انفعال ٥٥ ا قراض ۸۷ آنك ٣٠ انکشاف ۱۵ – ۱۲ انهدام ۲۳ - ۲۶ أوج ٨٤ ( أوجات ) ٣٣ أودية ١٦ – ١٨ – ١٩ – ٧٧ ( **一** ) بئر را كدة (آبار راكدة) ۲۲ باذروج ۸۵ 12 - V1 - V1 - V1 ( ) - 18 ( ) - 20 ( ) - 20 ( ) - 20 ( ) بخار (أبخرة ) ۱۸ – ۱۹ – ۲۰ – - 25 - 77 - 77 - 71 - 71 - vo - vr - 7t - tv - t7 7V - PV - YA - YA بخار دخانی ۵۷ – ۸۸ – ۷۰ – ۷۹

أشعة ٣٦ اشفاف ٥٩ – ٧٧ أصداف ١٥ أصل ۸۵ – ۸۷ إضاءة ٣٦ - ٥٥ أضواء ٧٦ أعنز (۱) (م. عنز) ۸۱ أفق ٥٨ – ٦١ – ٦٢ – ٢٤ – ٢٩ أكوان الكائنات و - ١٠ التفاف ( الزو بعة ) ٦٨ التهاب ۷۱ – ۸۱ إلحاح الشمس ٣٧ امتزاج ۲۰ – ۲۲ – ۸۵ امتزاج أول 🛮 🗚 امتراج ثان ۸۵ أمراض حارة يابسة ٨٢ انبعاث ۸۷ إنبيق ١٩ انتقاع ٢٤ انحفار ١٤ – ١٦ انعلال ۲۳ أنداء (م. ندى ) ١٧ - ١٩ اندفاع (الريح) ٢٥ انرضاض ١٦

<sup>(</sup>۱) صورة كوكب ١٠٠

بِلَّةَ أَرْضِيةً ٤٦ – ٤٧ – ٧١ سادر ۸۷ بيضاء (رياح) ٧٣ بيضية (رياح) ٧٣ (ご) تأدى (الصورة ، الخيالات ) وع . . . ه تادية ٢٥ - ٥٦ - ٥٥ - ٥٦ - ٧٥ تَبْخیر ۳۳ -- ، تَبدُر (القدر) ه. تبرید ۲۹ تجاويف الأرض ٢٦ ـــ ٢٧ تجربة (تجارب) ۲۷ تجربی ۵۲ تجفيف ٢٦ تعتانی ۷۰ تحجر ۱۱ – ۱۳ – ۱۹ – ۱۹ – ۱۷ – ۱۷ تحيجبر ٣٣ تحلل ١٣ - ١٩ - ٣١ - ٢١ -V9 - VA - 7A - OV تحليل ٢٦ - ٥٥ تخصف ۲۶ تخلخل ۲۰ ــ ۲۰ ــ ۲۷ تخوم ۸۱ تدبير ءال ٨٦ تدریج ۲۲ تراب ۱۷ – ۱۷ – ۲۱ ترا بی ۱۵

نار رطب ۲۶ - ۷۷ - ۷۹ بخار ریحی ۲۶ بخار ساذج ۷۶ بخار مائی ۲۰ نخار متصعد ١٩ بخار محتقن ۱۸ یخار ناری ۲۶ نخار يابس ٦٦ ال ۱۹ - ۲۱ - ۲۲ - ۲۱ - ۲۱ بذر (بذور) مم - ۲۸ راری ۱۹ - ۸۳ رَد عع - وع - وع - وع - وم - V9 - V7 - V0 - 7V - E7 11 - A. برق ( بروق ) ۱۳ - ۵۰ - ۷۷ -VA — VV — V7 — V0 برمة ۷۱ - 77 - 04 - 0A - 07 - 07 74 (علم) البصر ٥٥ بقعة ( بقاع ) ۲۲ – ۲۷ – ۳۰ 77 - 77 - 37 - 77 - 3A بَلُّ ٧٣

تمثيل ۳ه

تعوج ۲۷ -- ۷۷ تمویح (الأرض) ۲۳ تنین ۹۹ تولد ٥٥ توالد ٨٠ - ٨٨ ( 亡 ) شخن ۸۲ اللج ( اللوج ) ١٩ – ١٤ – ٢١ – ٢٧ – ٢٧ ثوابت (کواکب) ۳۲ – ۵۳ ( <del>-</del> ) حامد دع - ۲۱ - ۲۷ جبل ( جبال ) ۱۱ - ۱۵ - ۱۲ - ۱۷ -- V· - 71 - 7· - 09 - ET جبلة ٨٧ مالحلة ٢٨ جرم ۱۹ - ۸۷ - PV حزنی ۸۷ جسد (أجساد) ۲۹ - ۳۱ جسم ( أجسام ) ٢٥ - ٤٩ جسم أرضى ٢٣ — ٧٩ جسم بخاری ۲۳ – ۶۳ جسم بخاری دخانی ۲۳ جسم دخانی ۲۳ جسم ریمی ۲۳

تربة ١٦ ترطب ۲۶ -- ۷۱ ترطیب ۲۸ – ۷۲ – ۷۷ تسخين ۲۳ تسبع ۲۰ تشهيهات حسية ٣٠ تشریر ۸۱ تشمير ۸۱ تشكل ( الزو بعة ) ٦٩ تصاك ٧٧ 71 - 27 - 23 - 27 - 79 Land تصعید ۲۳ – ۷۷ – ۷۷ تعاريح ٢٧ تعاقب ٢٦ تفتت ۱۱ -- ۱۷ -- ۲۷ -- ۲۷ تفجر ۱۱ -- ۲۱ تفقی ۷۹ ه تقبض ۲۳ ء تقزح ٧٥ تقطير ١٩ تكانف ١١ ـ ٢٤ ـ ٤٤ ـ ٥٧ تكون ١١ – ١٥ – ١٦ تکف ہو تلولب ( الزو بعة ) ٦٨ تمثل ۲۰ - ۲۰

~ 71 - 31 - 77 - A7 - 37 -**79** -- **7**\ -- **7**\ -- **7**\ حرارات ۱۸ حرارة ١٢ - ١٩ - ٢٤ - ٧٧ -- ١٧-حرارة سمائية ٧٤ حرارة محتقنه ۱۵ - ۱۸ - ۷۶ حرارة مفرطة ٧٦ حرکة ۲۷ - ۷۷ - ۲۹ حس ٥١ - ٥٢ - ٥٤ - ٨٠ حصی ۱۲ حضيض ٣٣ ــ ٨٤ حَفور ۱۵ حقن البخار ١٨ وحقن الحرّ ٧٧ حمرة ۲۱ - ۲۲ حَمَى ٢٩ حيز ( أحياز ) ١٩ – ٤٤ – ٥٠ – ٢٠ – **MY -- 1M** حیل ۲۸ حبوان مائی ۱۵ (<del>'</del> ' ) خاصية ۸۷ خالص ۸۱ خالف ۸۶ خسوف ۱۳ خط الاستواء ٣٤ -- ٣٧ -- ٣٨ خط البصر ٥٦ -٥٨

جسم مائی سیال ۲۳ جسم مضی ۳۰ جسم معدنی ( أجسام معدنية) ۲۰ – ۲۸ جسم ناری ۲۳ جسم ہوائی ۲۳ جسم یابس ۷۹ حايد ٧٤ ٤٥ - ٤٤ عمد حود ۱۱ - ۱۲ - ۲۸ - ۲۵ - ۲۱ جو po -- ٥٥ -- ٧٤ -- ٢٥ -- ٢٨ جوهر ۱۱ -- ۱۳ -- ۱۷ -- ۱۹ -- ۱۹ -- $- \vee 7 - 79 - 71 - 79 - 7 \cdot$ جوهر أرضى ٢٨ جوهر نخاری ۲۴ جوهر مائي ۲۸ جوهر معدنی ۱۸ – ۲۸ (z)حائل ۱۷ - ۳۶ حب القَطَر ٤٤ حجر (حجارة) ۱۱ – ۱۲ – ۱۳ – ۱۶ – Y - 10 حجری ۱۵ حجریات ۲۸ حجرية ١٣ – ١٦

حدید ۱۹

( ذ )

(ر)

ذائمات ۲۸ - ۲۹ ذوات الأذناب ٧٤ - ٧٤ - ٥٠ - ٨٠ ذو الشبح ٤٩ – ٥٤ – ٣٣ ذو الصورة ٤٩ رائحة الكبريت ( روا يح الكباريت ) ٢٩ الرائى ٤٨ – ١٥ – ٥٣ – ٥٠ – ٥٠ – oh - ov رابية ( روايي ) ١٤ رجم ( رجوم ) ۲۷ -- ۲۹ ر جفة ٧٤ رحم ۸۵ - ۲۸ رخو ۱۱ رسویی ۱۷ رش المطر ٥٥ -- ٥٩ -- ٦٢ رصاص ۲۹ رصاص قامی ۳۰ رطب ٤٧ -- ٥٥ رطو بات ۱۸ - ۷۳ رطوبة ٢٦ - ٢٨ - ٣٣ - ٦٠ - ٨٦ -A. - VV - VT - 74 رعد ع۷ - ۷۷ - ۷۲ - ۷۷ - ۸۲ رعون الجبال ٢٤ رکن ۸۶ رماد ۷۹ ر یاح باردة ۷۱

خط المحور ٥٨ خطوط بصر بة ٥٦ – ٥٨ خقق الر محية ٧٧ خلخلة ع - ٧٧ - ٢٥ علخل خليج ٣٩ - ٠٤ خليط (أخلاط) ٢٠ - ٨٥ خود ۷۷ خيال (خيالات) ٤٨ – ٥٠ – ٥١ – - 71 - 7. - 09 - 07 خالات قزحة ٥٥ خالی ع خَيِّل ( اللون )٥٣ - ٥٥ – ٥٦ – ٦١ – 11 (د) دائرة ( دوائر ) ۲۰ - ۲۱ - ۲۲ - ۶۶ دائرة معدل النهار ٨٤ دائرة نصف النهار ٦٩ الَّدُبُور ( ریح ۲۹ دخان ۱۳ - ۲۶ - ۱۶ - ۲۶ - ۲۶ - ۲۶ - ۲۶ - Vo - VT - 7A - 7V - 77 7V- PV - VA - VA دخان ساذج ٧٤ دخان يابس ٧٧ دخانية ٨٠ ــ ٨٢ دهني ۲۸

دهنية ۲۸ - ۲۷

११ बंद अ

ریح شرقیة شتو یه ۷۱ ریح شرقیة صیفیة ۷۱ ریح شمالیة ۶۹ – ۷۰ – ۷۳ ریح شمالیة شرقیة ۷۱ ریح کدرة رطبة ۷۰ ریح مصوته ۲۵ ریح نکباء ۷۰ ریحیة ۷۷

زائدة ( زوائد ) ۸۱ زئبق ۲۹ - ۳۰ اج ( زاجات ) ۱۹ - ۲۸ - ۲۹ زاوية ( زوايا ) ٥٢ – ٦٢ زلازل اختلاجية ( عرضية رعشية ) ٢٧ زلازل رَجفية ٢٨ زلازل سُلّبة ٢٧ زلزلة ( زلازل )١٣ – ١٤ – ٢٢ – ٢٤ – VE - TT - TV - T7 - TO زمان ۲۷ - ۷۷ - ۷۸ - ۲۷ - ۵۸ زوایا حادة ۲۳ زوایا متساویة ی زوایا منفرجة ۳۲ زو بعة ٦٨ — ٦٩ -- ٧٢ زو بعة صاعدة ٦٩ و بعة لطبفة ٦٩ زو بعة نازلة ٦٩

(ز)

ریاح بیضاء ۷۳ ریاح بیضبهٔ ۷۳ رياح جاعفة ٨٨ ریاح جنو بیة ۷۰ ــ ۷۳ ریاح حارة ۷۱ رياح حولية ٧٣ ریاح خارقة ۷۷ رياح سحابية ٦٨ - ٦٩ - ٧٨ رياح صاعقة زو بعية ٦٩ رياح غربية جنوبية ٧١ رياح غربية صيفية ٧١ ریاح غیرمتضادة ۷۲ ریاح متضادہ ۷۲ — ۷۶ رياح متقابلة ٤٣ رياح متمانعة ٢٦ ریاح مشرقیة ۲۹ — ۷۰ — ۷۱ ریاح مغربیة ۶۹ ـــ ۷۰ ـــ ۷۱ ریح (ریاح)۱۱- ۲۹ - ۲۹ - ۲۲ -- V· - 79 - 78 - 77 - 0V - V4-V7-VE-VY-VI ۸٣ <del>---</del> ۸۲ ریح الجنوب ۲۹ ريح الدبور ( = المغربية ) ٦٩ ریح الشمال ۲۹ ريح الصبا ( = المشرقية ) ٢٩ ر یح سحابیة ساذجة ۷۸

ر یح سحابیة مشتعلة ۷۸ – ۷۹

( ش ) شاق ۲۰ – ۲۲ – ۸۰ شب ۲۸ - ۲۹ شبح ( أشباح ) ٤٨ – ٤٩ – ٥١ – ٥٥ – 75 - 75 - 75 شبح المرئي ٥٠ شط ۱۶ شعاع ۲۰ – ۳۹ – ۲۰ – ۲۰ اشعاع 10-00-ro - r - AV شعاعات وج شعلة ٨٠ – ٨١ شفاف ۲ ه شفیف ۹۹ - ۲۰ شميسات ۲۶-۶۸-۶۷ شهب ۲۷-۷۲ شهب دائرة ٥٥ شهب الرجم ٧٩ ( ص ) صاعقة ( صواعق ) ١٣ – ٤٧ – ٧٤ – V4-VA-V0 الصَّبَا (ريح) ٦٩ صبغ ۲۱–۲۲ معو ۲۳-۵۷ مَيْفَق ٧٧ صقالة ع٢ صقيع ٧٩ صقیل ۴۸-۱۹-۱۹

( w ) ساذج ٧٤ ساف ۱۷ سحاب ( سعب ) ۱۷ – ۱۸ – ۲۰ – ۲۰ - tv - t7 - t0 - tt - tm - 01 - 0V - 07 - 00 - 01 1r - 7r - 3r - 0r - 7r -- VV - V7 - V0 - V1 - 79 سحاب ثغین ۵۹ سحاب رقيق ٥٦ -- ٦٤ سحاب کثیف ۸۵ سعاب کدر ۹ه سحاب مائی ۸۵ معاب مظلم ٥٩ - ٢٠ سحب بعيدة وع سحب دوان ٤٥ – ٥٧ سحب ماطرة ٢٠ ــ ٣٤ سحب مستطيلة ٢٥ سخونة ٣٦ — ٧٧ — ٩٦ سخيف الجوهر ٢٨ سفلانی ۲۲ سقوط ( الضوء ) ٥٥ سبت الرأس ٣٧ - ٣٩ - ٥٦ سهل ۱۶

سيول ١٤ – ١٥ – ١٦

طوق الشمس ه طين ١١ - ١٢ - ١٤ - ١٥ - ١٦ -**44-14** طينات ١١ طينة ١٦–١٧- طينة (ظ) ظُلُمة ٢٥-١٦ (ع) عاكس (للنور) ٢٥ عامر ۳۵ عرضی ۸۲ عرق (عروق) ١٦ عروق الطين ١٦ عصير ٢٣ عقد ع ١٠٠٠ عکوس ۸۲ العناصر الأربعة ٨٣ عنز (ج أعنز ) ٨١ عنصر (عناصر ) ۱۳ - ۲۲ - ۲۲ --6A---العلامات الحائلة ٤٧-٤٧ علم البصر ءه عين ( عيون ) ١٨ - ١٧ - ٢٢ - ٢٧ -77-77 عيون راكدة ٢١-٢٢

عيون سيّالة ٢١

صناعة ٨٧ بالصناعة ٢٨ ــ ٣٠ صوت ۵۰ ۲۷۰ صورة ٤٨-٥٠-٨ صورة حقيقية ٥١ (ض) ضباب ۶۶ مَسَایی ۲۹ بالضد ٨٢ بالضرورة ٨٦ ضوء ٥٣ - ٥٥ - ٢١ - ١٢ - ٥٥ -A.-V9-VA ضوء خيالي ٦١ (d) طب ۲۷ طبقات الهواء ١٩ طبقة ١٧ طبیعة ( nature ) طبیعة طفاوة ٧٥ طفو ۷۷ طفوء ۷۹ – ۸۰ طل ٤٤-٢٤-٧٤ طَلُّهُ ٢٠ طوفان ( طوفانات ) ۸۲-۸۳ طوفان الماء ٢٨ طوق ۲۲

( ق ) قرار ۲۳—۲۶ قطب ۲۷—۸۶ القطب الجنوبي ٣٤ القطب الشالي ٣٤ قَطَر ١٩ ــ٤٣ قُطُر (أقطار) ٥٧ – ٦٦ قَطْر ه٤ قطع ٥٥- ٢١- ٢٢ قطقط (نوع من المطر) ه قطقط ( نوع من الزلازل ) ٧٥ قطوع دُفِّية ٣٥ قعر الأرض ٢٦ قلقطار ٢٩ قلقند ۲۸-۲۹-۳۱ قلل ( الجبال ) ۲۲-۶۶-۲۶ قنی ۲۱ – ۲۵ قنينة ٧٦ قوابل ١٩ قوس ۸۵ - ۹۹ - ۲۰ - ۲۱ - ۲۲ -70-71-75 قوس قزَح ٧٤-٥٥-٥٥-٧٩ قوس قوسي اللون ٥٨ – ٢٠ قوة ( قُوَى ) ۸۲-۸۲ قوة فاعلة ٨٠

قوة قابلة ٨٠

(غ) غامر ۳۶ - ۳۰ غدوات ۲۶–۲۰ غلمان ۷۷ غمام عع- ٢٥ -- ٢١ -- ٥٥ -- ٢١ -- ٥٥ --غمامة (غمامات) ٢٦-٣٤ غور ( أغوار ) ۲۳-۳۲-۲۳ غور الأرض ٢٦ – ٧٤ غيم ( غيوم ) ٢٤-٢١-٧٧ غيوم مشرقية ٨٢ غيوم مغربية ٨٢ (ف) فاعل ۷۷-۷۱ غاج ١٦ فرسخ ( فراسخ ) ۲۲–۲۲ فصول ۲۵۰ ۲۵۰ فصول السنة ٧٢ فضاء ٥٥ فعًال ۲۸ فلك (أفلاك) ٢٨-١٥-٥٨-٧٨ نلك البروج ٨٤ فوقانی ۷۵-۹۲-۷۵ فيضان د١

ماء منبثق ٧٤ ماء بجری ۲۶ مائية ١١ ــ ١٢ ــ ٢٨ ــ ٢٩ ــ ٣٣ ـــ 14-14-14 مادة ۸۶ ــ ۲۲ ــ ۷۱ ــ ۸۷ ــ ۷۹ 11-A. مادة دخانية ٨٢ مادة ريحية ٢٥ مالا ينطرق ٢٨ ما ينطرق ٢٨ مباحث ١١ مبادئ ۸۶ مبدأ عنصرى ١٨ متحجر ١٦ متخلخل ٧٨ متخبل ۱۰۰ متشاكل ٥٥ متشبّع ٦١ متصعد ۷۷ متضاد ۷۲–۷۷ متكاثف ٢٥–٢٦–٧٨ متلَّد ٥٥ متولد ٥٧ مجاز الشمس ٣٦ محاذیات ۶۹ معاكة ٧٦ محجّر ۱۳

(4) كائنات ٤١-٨٦ کباریت ۲۸–۲۹–۳۰ كبريت أبيض ٣٠ کثافة ۱۹-۲۰-۲۸ كشف ٢٧ – ٨١ م. كُدر ( اللون ) ٦٢ كراثى ( اللون ) ٦٢ – ٦٣ كرة الأرض ٣٤ كرمة الأرض ٣٢ کسوفات ۲۶ 17 J کوکب (کواکب) ۴۰–۵۰–۵۰ ۸٣ كواكب الرّجم ــ الكواكب الرّجمة ٧٤ کیران (م. کور) ۲۰ (J) لبن العذراء ٢٢ لزج ١٥ لزوجة ٧٦ لطافة ٨١ لفائف ۲۹ (7) ماء غمر ٢٦

ماء قاطر ١٢

مسالك ١٥ مسام الأرض ٢٧ مسامتات ۳۲ مسامتة ٢٧-٣٧ المستعد ٨٦ مسقط ٥٥ مسيل ١٢ - ١٥ - ٢١ المشاؤون ٣٣–٨٦ المشارق (الثلاثة) ٦٩ مشرق الاعتدال ٦٩ مشرق الشتاء ٢٩ المشرق الشتوى ٧٢ مشرق الصيف ٢٩ — ٧٧ مُشَفِّ ١٩-٥١-٥٩ مطر (أمطار ) ٤٤-٥٥-٢٤-٧٤---VI--IX--IV--II--IE -- 0V **∧∘**—∧**∀**—∧**∀**—∨**∀** معدَّل النهار ٨٤ معدن ( معادن ) ۹ - ۱۰ - ۲۲ - ۷۶ معدنیات ۲۸ معصور ۲۳ معمورة ١٥ - ٣٨ - ٧١ - ٨٢ - ٨٨ المغارب (الثلاثة) ٢٩ مغارة ٢٣ مغرب الشتاء ٧٢ مغمور ۲۶ مفاعلة ٧٧

محسوس ۱ه محض ۹۷ مرية محلّل ٤٦ محود ٥٤-٥٧-٦١ محيط الكرة ع مخالص الرياح ٢٥ مخروط ۳۶–۲۱ مّد ۸۳ مُدَاخَلَةُ الألوان ٦٤ مدار البروج ۳۷ مدار الشمس ٤٠ مدر ۸۰ مذهب أصحاب الشعاعات ٨٨ مذهب الطبيعيين المحصِّلين وع مذهب المشَّائين ٥١ – ٨٦ مذس ۲۸ مرآة (مَرَاى - مرايا) ۸۰ - ۵۰ 10-70-30-50-07-01 74 مرئی ۸۱ - ۱۱ - ۲۰ - ۲۰ - ۲۰ - ۲۰ -74-01 مرکبات ۱۳ مُن کز ۵۰–۸۰ مركز الأرض ٣٦ مركز الدائرة ٦٢ من اج (أمن جة ) ٣١ - ٣٢ - ٣٨ -

مياه الآبار ٢١ منمروغ عنه ۸۷ مَكَّنَة ٣٤ مياه القني ٢١ مياه النز ٢١ ملاحات ١٣ ملح (أملاح) ١٢-١٣-٢٩-ميل ( ميول ) ۲۷ — ۳۵ — ۳۷ — ۳۷ — 14-V0-VY V7-T1 ( 3) ملحی ۲۸ نارية . ١٣ - ٢٥ - ٢٩ - ٨٠ - ٨١ -ملحية ٢٩ ۸٣ ممازجة ٢٩ ناصع اللون ٣٣ ممرات (الكواكب) . ٤ بحد ۲۳ سح من ۱۶–۲۶ نَدَاوات ١٩ منابع المياه ٢١ ن ۲۱–۲۲ منافخ ۲۵ نسبة ( نسب ) ٤٩ – ٥٣ – ٥٦ – ٨٦ – منثلم الاستدارة ٦١ ۸Y منحدب ۲۶ نشف ۲۶–۲۷ منطرقات ۲۸ نشوء ١٦ منطقة ٥٨ – ٢٦ نشیش ۷۷ منطقة البروج ٣٩ و . ۔ ۔ نصبة ع منعکس ۹ه نصف دائرة ۸۵-۲۲-۲۰ منفذ ( منافذ ) الرياح ٢٨ – ٨٢ نصف النهار (أنصاف النهار) ٢٦ منفعل ٧٢ نَفْس ١٠-١٠ ٨٧-٤١ المنقلبان ۳۷ نقض ۳۶ نقطة الأسد ٢٣ مهب (مهاب) الرياح ٢٩-٢٩-٧٠ نقطة الثور ٣٦ موازاة ۷۷ نقطة الحدى ٤٤ ـ ٢٩ بالموازاة ٥٣ نقطة الجوزاء ٣٦ نقطة السرطان ٢٦-٢٩ موقع ٦٢

نقطة السنبلة ٣٦

75

مياه ۱۸ - ۲۰ - ۲۱

النكباء (ريح ) ٧٠ نوشادر ٢٨-٢٩-٣١ نوع (أنواع ) ٢٨-٧٨ نيازك ٧٤-٨٤-٤٢ نير ١٥- ٥٥-٢٥ -٨٥-١٢ -٥٠ نيل (لون ) ٣٢ هالة ٧٤-٨٤-١٥ - ٥٠-٢٥-مالة ٧٤-٨٥-١٥ - ٥٠-٢٥-

هوا، رطب ۹۹ هوائية ۲۹–۸۳ موة (هوات) ۲۲–۸۲

( )

وجه الأرض ١٨-٢١-٢٥-٢٦ وهدة ٢٤-٢٨

( & )

یابس ۷۷ یابس (جوهرالیابس) ۲۸ – ۷۷ – ۷۳ – ۷۳ – ۷۳ – ۷۳ مرد یاقوت ۵۰ یافوت ۱۱ – ۲۶ – ۲۲ – ۲۹ – ۷۱ – ۷۷ – ۷۲ – ۷۲ – ۷۲ – ۷۲ – ۲۹ مرد – ۲۹ –

ابن سنينا،

النيناء

الطبيعيات

٦ - النفس

نصر رومراجعة الدكنورا براهب م مركور

بتحقيق

سعسيدزاير

الأب الدكنورچورج قسنواتي

بمناسبة الذكرى الألفية للشيخ الزيبين



p 1940 - - 1840

# الفهرس

| الصفحة    | الموضوع                                                            |
|-----------|--------------------------------------------------------------------|
| ( ・ し し ) | تصدير : للدكتــور ابراهيم مدكور ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ (                        |
| (م – د)   | نشر كتاب النفس للأب قنــــواتى ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                           |
| • (ش)     | المخطوطات المســتعملة في التحقيق ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                       |
| ت ــ ض )  | مخطوطات « كتاب النفس » الموجودة في العـــالم · · · (               |
| ١         | مقدمة ابن سينا ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                   |
| ٥         | الفصل الأول: في اثبات النفس وتحديدها من حيث مي نفس ٠ • •           |
| ١٤        | الفصل الثاني: في ذكر ما قاله القدماء في النفس وجوهرها ونقضه •      |
| 77        | الفصل الثالث: في أن النفس داخلة في مقـولة الجوهر ٠٠٠٠٠             |
| **        | الفصل الرابع: في تبيين أن اختلاف أفاعيل النفس لاختلاف قواها ٠      |
| 44        | الفصل الخامس: في تعديد قوى النفس على سبيل التصنيف ٠٠٠٠             |
|           | القالة الثانية                                                     |
| ٤٥        | الفصل الأول: في تحقيق القوى المنسوبة الى النفس النباتية ٠٠٠        |
| ٥.        | الفصل الثاني: في تحقيق أصناف الادراكات التي لنا ٠ ٠٠٠٠             |
| ۰۸        | الغصل الثالث: في الحاسة اللمسية ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                        |
| ٦٤        | الغصيل الرابع: في النوق والشم ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٧٠        | الفصل الخامس: في حاسبة السمع ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                         |
|           | ग्राह्म ।                                                          |
| ٧٩        | الفصل الأول: في الضوء والشــفيف واللون ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                   |
|           | الفصل الثاني : في مذاهب وشكوك في أمر النور والشــــعاع وفي أن      |
| ۸۳        | النور ليس بجسم بل هو كيفية تحدث فيه ٠٠٠٠                           |

المفحة

| فصل الثالث: في تمام مناقضة المذاهب المبطلة لأن يكون النور شيئًا غير الله الله الطاهر وكلام في الشهيفاف واللامع مع مع م |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اللون الظاهر وكلام في الشـــفاف واللامع ٠ ٠ ٠ ٨٨                                                                       |
| فصل الرابع: في تأمل مذاهب قيلت في الألوان وحدوثها ٠٠٠٠ ٩٥                                                              |
| <b>فصل الخامس : في اختــــلاف المذا</b> هب في الرؤية وابطــــال المذاهب                                                |
| الفاسدة بحسب الأمور نفسها ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ١٠٢                                                                                |
| فصل السادس: في ابطال مذاهبهم من الأشياء المقدولة في مذاهبهم ٠                                                          |
| لفصل السابع: في حل السبب التي أوردوها في اتسام القول في المسابع : في حل التي لهبا أوضاع مختلفة من مشتقات               |
| ومن صـــقیلات ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰ ۱۳٤                                                                                      |
| الصل الشامن: في سبب رؤية الشيء الواحد كشيئين ٠ ٠ ٠ ٠ ١٣٢                                                               |
| المقالة الرابعة                                                                                                        |
| فعمل الأول: فيه قول كلى على الحواس الباطنة التي للحيسوان ٠٠٠٠                                                          |
| فصل الثاني: في أفعال القوى المصورة والمفكرة من هذه الحواس الباطنة ٠ ١٥١                                                |
| <b>غصل الثالث : في أنعال القوى المتذكرة والوهمية وفي أن أفعال هذه</b>                                                  |
| القوى كلها بآلات جسمانية ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ١٦٢                                                                                 |
| <b>فصل الرابع: في</b> أحوال القسوى المحركة وضرب من النبسوة المتعلقة                                                    |
| 177                                                                                                                    |
| المقالة الخامسة                                                                                                        |
| <b>غضل الأول : في خواص الأفعال والانفعالات التي للانشيان وبيسان قوي</b>                                                |
| النظر والعمسل للنفس الانسانية ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ١٨١                                                                            |
| <b>فصل الثاني : في اثبات أن قوام النفس الناطقــة غير منطبع من مادة</b>                                                 |
| جسـمانية ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                                                         |
| فصل الثالث: يشــــتمل على مسالتين: احداهما كيفية انتفاع النفس                                                          |
| الانسانية بالحواس، والثانية اثبات حدوثها ٠ ٠ ٠ ١٩٧                                                                     |
| فصل الرابع: في أن الأنفس الانسانية لا تفسد ولا تتناسخ ٠ ٠ ٠ ٢٠٢                                                        |

## تصرير

عنى ابن سينا بالدراسات السيكلوجية عناية قل أن تجد لها نظيرا فى التاريخ القديم والمتوسط ، فألف فيها ولما يبلغ العشرين ، واستمر يتعهدها طوال حياته . كتب فيها ملخصا ، وخلف عدة رسائل لها وزنها وقيمتها . وكتب فيها محللا ومفصلا ، شارحا وموضحا ، ومن أوسع ما وضع فى هذا الباب وكتاب النفس الذى نقدم له اليوم . وألحقها بالدراسات التجريبية ، وعد وكتاب النفس جزءا من طبيعيات و الشفاء و وتلك ناحية لها شأنها فى نهضة علم النفس حديثا . وربطها بالطب ، فمهد بها لكتابه الطبى الكبير المشهور ، و القانون » ، وقدم له بمتدمة عرض فيها و لقوى النفس على طريقة الأطباء » . وهذا ماحظ له مغزاه ، وإن لم تسعفه الأجهزة والآلات التعمق فيه ، وقد أضحى الطب موردا هاما من موارد علم النفس المعاصر .

لم يكن غريبا أن يعنى ابن سينا بدراسة النفس، فقد سبقه إلى ذلك مدارس ومفكرون إسلاميون مختافون، شغل بها المتكلمون والمتصوفة منذ عها مبكر، وانضم إليهم الأطباء والفلاسفة . وحاولوا أن يقفوا على كل ما دار حولها في الفكر القديم، شرقيا كان أم غربيا ، وأخذوا عن الهند والفرس، كما أخذوا عن اليونان . ويوم أن توفرت لديهم هذه المصادر بدأوا يبحثون بأنفسهم ، ويكتبون على طريقتهم . وظهرت في الترنين الثالث والرابع الهجرى بأنفسهم ، ويكتبون على طريقتهم . وظهرت في الترنين الثالث والرابع الهجرى دراسات سيكلوجية على أيدى الكندى (٥٠٨م) والفارابي (٥٠٠) بين الفلاسفة ، وعلى أيدى قسطا بن لوقا (٢٠١٥م) وأبي بكر الرازى (٩٥٠م) بين الأطباء . وقد مهد ذلك كله لما اضطلع به ابن سينا (٧٣٧م) في القرن الخامس . وفي مقدمة الأصول التي أفاد منها هؤلاء الباحثون ما ترجم إلى العربية من علم وفي مقدمة الأصول التي أفاد منها هؤلاء الباحثون ما ترجم إلى العربية من علم النفس الأرسطى .

#### كتاب النفس لأرسطو:

لدراسات أرسطو السيكلوجية ، مقروقة إلى عصرها ، وزن كبير ، وهي دون نزاع دعامة علم النفس النقليدى ، ولها في تاريخ الفكر الإنساني شأن قد لا يقل عن شأن المنطق الأرسطى . وضع فيها أرسطو عدة بحوث ، أهمها وكتاب النفس ، الذى امتاز بغزارة مادته ، ودقة ملاحظته ، وعمق بحثه ، واستقامة عرضه . وقد عرف له العرب ذلك ، فعنوا بترجمته ، ترجموه غير مرة زيادة في الضبط والاتقان ، واضطلع بذلك شيخان من شيوخ المترجمين ، هما حنين (١٩٨٠م) وابته اسحق (١٩١٠م) ، ولم يكتف بترجمته وحده ، بل أضيف إليه بعض الملخصات والشروح كماخص الإسكندر الأفروديسي (٢١١م) وشرح نامسطيوس (٢٩٩م) (١) .

وكان له أثر بين فى الدراسة السيكلوجية العربية ، وبخاصة سيكلوجيا ابن سينا. واحتفظ لنا الزمن بهذه الترجمة القديمة وبجزء من تعليق ثامسطيوس ذلك أخيرا (٢).

#### كتاب النفس لابن سينا:

هو الجزء السادس من و طبيعيات الشفاء » ، ويشتمل على خمس مقالات – وتحت كل مقالة عدة فصول ، وفيه دون نزاع مادة أغزر بما جاء في و كتاب النفس » لأرسطو : وإن نحا نحوه في العرض والترتيب ، وأخذ هنه كثيرا . وتعالج المقالة الأولى حقيقة النفس ، وتقف طويلا عند آراء القدماء ، على نحو ما صنع أرسطو ، وتناقشها واحدا واحدا ، وتنقضها نقضا تاما ، تمهيدا للتعريف الذي يرتضيه الشيخ الرئيس (٣) .

#### النفس جوهر روحي :

ابدأ ابن سينا فيقول مع أرسطو إن النفس صورة الجسم ، أو بعبارة أخرى ، هي كمال أول لجسم طبيعي آلي : ويحاول أن يطبق ذلك على مختلف

<sup>(</sup>۱) ابن النديم : الفهرست ،القاهرة ، ۱۹۳۰ ، ص ۳۰۱–۳۰۳ ؛ القفطى :تاريخ الحكماء، طبعة بغداد ، ص ۴ ؛ ابن أبى أصبيعة : عيون الأنباء ، القاهرة ۱۸۸۲ ، ح، ص ۲۸ .

<sup>(</sup>٢) حاول شيئًا من هذا النشر المرحوم أحمد فؤاد الأهوانى فى عام ١٩٥٠ ، واضطاع به ثانية الدكتور عبدالرحمن بدوى عام ١٩٥٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : كتاب النفس ، ص ١٤ - ٢٢ .

| الفصل الخامس : | في العقل الفعال في أنفسنا والعقل المنفعل عن أنفسنا • | ۲٠٨ |
|----------------|------------------------------------------------------|-----|
| الفصل السادس   | : في مراتب أفعــال العقل وفي أعلى مراتبها وهو العقل  |     |
|                | القــــــــــــــــــــــــــــــــــــ              | 717 |
| الفصل السابع:  | : في عد المذاهب الموروثة عن القــــدماء في أمر النفس |     |
|                | وأفعالهـا ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                              | 771 |
| الفصل الثامن:  | في بيان الآلات التي للنفس ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                  | 777 |

وجودها وخلودها ، ويبين صلتها بالجسم ، وينكر التناسخ ، ويفصل القول في و مشكلة العقل ، وهي من أهم المشاكل في الفكر الفلسفي الإسلامي . وكل تلك مسائل حرضنا لها في تفصيل من قديم ، وليس ثمة ما يدعو إلى أن نعود إليها هنا(۱) . ويلاحظ أن علم النفس الدينوى على غرار السيكلوجيا القديمة كلها ، أهمل الجانب الوجداني والجانب الإرادى من أحوال النفس ، وهذا ما حاول منصوفو الإسلام تدارك قسط منه غير قليل ، ولكنه في الحقيقة من صنع التاريخ الحديث والمعاصر .

ويعنينا أن نشير أخيرا إلى أن علم النفس السينوى ، على ما فيه ، كان ذا شأن في تاريخ الفكر الإسلامي والمسيحي . فكان مرجع مفكري الإسلام سن فلاسفة ومتصوفة وأخلاقيين ، منذ القرن الخامس الهجرى إلى أواثل القرن الرابع عشر ، عولوا عليه ، وأخذوا عنه ، واحتجوا به ، ولم ينصرفوا عنه إلا يوم أن وقفوا على البحث السيكلوجي المعاصر . ولم يكن حظه عناه المسحيين بأقل من هذا ، فقد ترجم و كتاب النفس ، لابن سينا إلى اللاتينية في الربع الثالث من القرن الثاني عشر الميلادي ، ولم يكن قد مضى على وفاة صاحبه إلا نحو قرن أو يزيد قليلا . وما إن ترجم حتى تلقفته الأيدى في العواصم الأوربية . وحاول اللاتين تلخيصه أو شرحه والتعليق عليه ، وأثار حركة فكرية بلغت أوجها في الفرن الثالث عشر . وسبق لنا أن لاحظنا أن ليس ثمة مؤلف من مؤلفات ابن سينا صادف في الفلسفة المرسية ما صادفه « كتاب النفس » من دراسة وانتشار ، الأنه عالج أمورا كانت هذه الفلسفة في أمس الحاجة إليها ، كحقيقة النفس وخاودها ، وتوضيح جانبي المعرفة الحسى والإشراق(٢) . ولم يقف الأمر عند هذا ، بل امتد إلى القرن السابع عشر، فقد كشف أستاذنا فاندنبرج عن نص في خواطر بسكال (Les Pensées de Pascal) يستمد من ابن سينا (٢) . ومهما يكن من شيء فان علم النفس السينوى ربما هان أمره إذا نظر إليه فى ضوء علم النفس المعاصر ، أما باسم التاريخ والماضى فهو ذو شأن عظيم ، وجدير بالنشر والإحياء .

يراهيم مدكور: في الفلسفة الاسلامية ، ص ١٣٥ - ١٧٥ ؛ وانظر أيضا : La place d'Al-Farabi dans l'école philosophique musulmane. Paris, 1934, pp. 122-180.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم مدكور : الشفاء ، ج ١ المدخل ، القاهرة ، ١٩٥٢ ، المقدمة ، ص (٣٤) .

<sup>(</sup> ٣ ) الكتاب الذهبي المهرجان الألني لابن سينا ، القاهرة ، ص ٣٤٩ .

وحين فكرنا في إخراج وكتاب الشفاء و حرصنا على أن يسهم معنا من شاء من الباحثين المعنيين بالفكر الإسلامي ، دون تقيد بجنس أو وطن ، فانضم إلينا باكستاني وعراقي . وودنا أن تشترك معنا الآنسة دلفرني ، لكى تضطلع بعب ترجات والشفاء و اللاتينية ، ولكن أعباءها الكثيرة حالت دون ما نريد . ومن حسن الحظ أنها لم تحل دونها والكشف عن كثير من جوانب ابن سينا اللاتينية . والباكستاني الذي نعمنا بزمالته هو الأستاذ فضل الرحان الذي رغب في تحقيق وكتاب النفس و ورحبنا بذلك كل الترحيب ، ووضعنا تحت يده كل ما توافر لدينا من مخطوطات عربية ، وشاء أن يضم إليها ترجمات لاتينية . وما إن أتم تحقيقه حتى آثر أن يخرجه بين مطبوعات جامعة أكسفورد سنة ١٩٥٩ . وصادف في هذه الأثناء أن عني باحث آخر بإخراج الكتاب نفسه ، وهو باكوش المستشرق التشيكي ، وقد ظهر فعلا سنة ١٩٥٦ بين مطبوعات المجمع العلمي التشيكي .

وبرغم هذا لم نر بدا من استكال ساسلتنا ، فوكانا إخراج و كتاب النفس الى باحثين كريمين عاشا مع ابن سينا نحو ربع قرن أو يزيد ، ها : الأب جورج قنواتى ، والأستاذ سعيد زايد ، وسبق لهما أن اشتركا في إخراج بعض أجزاء والشفاء ، فضلا على أنهما قد أنفقا بضع سنوات فى تحقيق وكتاب النفس » ، على نحو ما استقر عليه منهجنا من قبل فى النشر والتحقيق . ولم يترددا فى أن يفيدا من مجهود المرحوم باكوش والأستاذ فضل الرحمان ، وأضافا إلى نصيهما مخطوطين ، عمل يقفا عليهما ، وقد أشار إلى ذلك فى تفصيل الأب قنواتى فيها يلى ، وإنا لنقدر لحققينا صبرها وجلدها على استكال نشر أجزاء و الشفاء » ، ونشكرها على جهودهما المثمرة .

ولم يبق من هذه الأجزاء إلا جزء واحد لم ير النور بعد ، والأمل وطيد في أن ينضم إلى الأجزاء التي بين أيدينا .

إبراهيم مدكور

النفوس: من نباتية وحيوانية وإنسانية. ومع هذا لم يرضه هذا التعريف: لأنه لا يفسر النفس من حيث هي ، بل يوضح الصلة بينها وبين الجسم (١). وينتهي إلى القول بأن النفس جوهر قائم بذانه ، فهي في آن واحد جوهر وصورة (٢). وقد يبدو في هذا شيء من التناقض ، وإن خففه اختلاف الجهة ، ذلك لأن النفس جوهر في ذاتها ، وصورة من حيث صلتها بالجسم ، على أن ابن سينا لا يرى بأسا في أن تعد الصورة جوهرا . والمهم أنه استطاع بهذا أن يوفق بين أفلاطون وأرسطو ، فقال مع الأول بجزهرية النفس ، ومع الناني بصوريتها (٣) .

ولم يقنع بهذا ، بل حرص على أن يضيف إلى جوهرية النفس مميزا آخر هو روحيتها ، وبرهن على ذلك برهنة طويلة (١) . فالنفس عنده فى الحقيقة جوهر روحى ، وهنا تبلر نزعته الأفلاطونية واضحة كل الوضوح ، ويلتنى بهذا مع المتصوفة وكثير من الفلاسفة الإسلاميين والمسيحيين .

#### قوى النفس الظاهرة:

يختم ابن سينا المقالة الأولى من كتابه بالإشارة إلى أن للنفس أعمالا متنوعة تستلزم أن تكون لها قوى مختلفة (٥). ويحاول أن يحصر هذه القوى ويصنفها (١). ولسنا هنا بصدد مناقشة هذه النظرية العتيقة ، التي كانت دعامة من دعاثم علم النفس القديم ، ويعنينا أن نبين موقف ابن سينا منها ، وكان مؤمنا بها كل الإيمان . ويقسم هذه القوى بوجه عام قسمين : ظاهرة ، وأخرى باطنة ، ويوزع ما بقى من كتابه بين هذين القسمين توزيعا يكاد يكون متعادلا ، وإن كان حديثه عن القوى الظاهرة أطول بعض الشيء . ويبدأ هذه القوى بحاسة اللمس ، لأنها أعم وأشمل ، على عكس ما صنع أرسطو الذي بدأ بحاسة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، ص ۲ - ۱۰

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٣ - ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) ابراهيم مدكور : في الفلسفة الاسلامية ، منهج وتطبيقه ، القاهرة، ١٩٦٧، ص ١٥٩ ,

<sup>(</sup>٤) ابن سينا : كتاب النفس ، ص ١٨٧ – ١٩٦ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، ص ٢٧ - ٣١ .

 <sup>(</sup>٦) المعدر السابق ، ص ، ٢٢ – ٤١ .

البصر (١) . ثم ينتقل إلى حاستى : الشم والمقوق ، ويربط إحداها بالأخرى (٢) ، وبعدها تجيء حاسة السبع ، واستلزم شرحها توضيح الصوت والصدى (٣) . ويختم بحاسة البصر التى وقف عليها أطول مقالات هذا الكتاب . ويعرض فيها القضايا طبيعية متصلة بالألوان ، والضوء ، والرؤية ، والشعاع ، والشفاف والمعتم (٤) . وهي قضايا أثارها في وضوح معاصره ابن الهيثم (١٠٣٩م) ، عالم البصريات الأول في الإسلام . ويلاحظ بوجه عام أن ابن سينا توسع في دراسة الحواس الخمس توسعاً ملحوظا ، استوعب فيه ما سبق إليه من آراء وأفكار ، محاولا تهذيبها وتنتيحها ، وترجيح بعضها على بعض ، وأضاف إليها ما أضاف . وهي دراسة أقرب إلى الطبيعة والنسيولوجيا منها إلى علم النفس ، على أنه برغم فصله بين قوى النفس الظاهرة والباطنة يحرص على أن يشير إلى أنها متداخلة ومتعاونة فيا بينها ، فالإحساس متصل بالحيال ، والذاكرة أنها متداخلة ومتعاونة فيا بينها ، فالإحساس متصل بالحيال ، واللاكرة الحواس (٥) .

#### القوى الباطنة:

يفصل ابن سينا القول في قوى النفس الباطنة ، فيشرح على ما نحو ما صنع أرسطو الحس المشترك ، ويلاحظ أنه ايس حاسة سادسة ، وإنما هو ضرب من الوحى أو الشعور الذى يدرك المحسوسات المشتركة ، ويميز بين معطيات الحواس المختلفة (١) . ويعرض لما سهاه المصورة والمفكرة ، والمتذكرة والوهمية (٧) ، وهى ليست وظائف للنفس ، وإن عدها قوى أو حواس باطنة . ويعنى بالمخيلة التى اعتمد عليها في تفسير الوحى والإلهام نفسيرا علميا (٨) ، ويقف المقالة بالحامية ، وهى ثانية مقالات الكتاب طولا ، على النفس الناطقة (١) . فيثبت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ص ٥٨ - ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٦٤ - ٩٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ٧٠ - ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ٧٩ – ١٤٣ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ، ص ١٥ ص ، ص ١٩٧ - ٢٠ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ، ص ١٤٥ - ١٥٠ .

<sup>· (</sup>٧) المصدر السابق ، ص ١٥١ - ١٧٠ .

 <sup>(</sup> A ) المصدر السابق ، ص ۱۷۲ – ۱۷۹ .

<sup>(</sup> ٩ ) المصدر السابق ، ص ١٨١ - ٢٣٧ .

#### ٣ ـ طبعة فضل الرحمن ( ١٩٥٨ م ) :

هى الطبعة الثانية المحققة لكتاب النفس. وهى ثمرة تضافر جهود الناشر مع بلحنة نشر كتاب الشفاء لابن سينا بالقاهرة التي يرأسها الدكتور إبراهيم مدكور. وكما لوحظ في النصدير رغبت هذه اللجنة منذ البداية في الاستفادة بجهود السادة المحققين ، وهم قليل ، والمهمة كبيرة وشاقة . وقد رحبت بالدكتور نضل الرحمن ، وهو عالم باكستاني شاب متمكن من العربية ، وملم باللاتينية . وسبق له أن أعد رسالته للدكتوراه في أكسفورد مع الأستاذ فالتسر ( walzer ) وعول فيها على الجزء الخاص بالنفس من وكتاب النجاة ، الذي يلنقي كل الالتقاء مع كتاب النفس من و الشفاء ، بمبث يردد أغلب عباراته . ترجمه إلى الإنجليزية وعلق عليه واستعان يالترجمة اللاتينية و لكتاب النفس، وهي كما نعلم حرفية في الغالب . وفي هذا ما هيأه للمهمة التي أحب أن يضطلع بها .

وقد دعته الإدارة الثنّافية لجامعة الدول العربية إلى القاهرة بناء على رغبة لحنة نشر كتاب الشفاء لابن سينا فى صيف عام ١٩٥٧ ، ووضع تحت تصرفه كل ما توفر لدى هذه اللجنة من مخطوطات وحظى برعاية كبيرة أثناء مقامه بمصر .

بيد أنه يوم أن أنجز عمله فضل ، لأسباب نجهلها ، أن يطبع الكتاب في أكسفور د وفى مجموعة « حيب ميموريال » واعتمد فيه على الخطوطات الآتية :

- A = بودليانا بوكوك ١٢٥ ( القرن الثاني عشر م )
- B = بودلیانا بوکوك ۱۱۲ (۲۰۳ ه / ۱۲۰۳ م)
- C = المكتب الهندى لوت ٤٧١ ( ١١٥٠ ه / ١٧٣٧ م )
- D = ليدن ١٤٤٤ ، غير مؤرخ ، ويصعد فى الأرجح إلى القرن الرابع عشر الميلادى وهو صعب القراءة .
  - E ليدن ١٤٧٥ م / ١٤٧٧ م)
- F = الأزهر ٣٣١ ( نسخة الشيخ بخيت ) وهى أجود هذه المخطوطات ، و فيها هوامش مستمدة في الغالب من مخطوط آخر .
- G = دار الكتب حكمة ٢٦٢ ( ١٣٧٢ ) وهو مخطوط متأخر ويشتمل على أخطاء وسقطات كثيرة ، ولكنه يساعد على تحديد أسر المخطوطات ، وهما يلحظ أن الأستاذ فضل الرحمن لم يعول على فوارقه إلا في حالات قليلة .

- H = طبعة طهران :
- I = مخطوط لترجمة لاتينية من مدينة بال (D111 7) ، أشارت إلته الآنسة دالفرني .
  - . طبعة البندقية ( ١٥٠٨ م ) للترجمة اللاتينية J

وليس من اليسير أن تعقد صلات بين هذه المخطوطات اللهم إلا عن طريق شيء من النقد الداخلي وقد حاول الأستاذ فضل الرحمن ذلك ، وإن كان يرى أن ليس ثم ما يدعو إلى تفضيل مخطوط على آخر . ومن الممكن في رأيه أن تقسم هذه المخاوطات إلى أسرتين :

- (۱) أسرة A ، ويدخل فيها أجزاء من B ، و D .
  - (۲) أسرة F C ، ويدخل فيها أجزاء من (۲)

ومن العسير أن تلحق H، E بإحدى هاتين الأسرتين، وربما اتصل E بأسرة C، F ؛ و H بأسرة A B . ونص طبعة طهران أكثر تعقيداً ، ولعله يقترب من أسرة AGK .

وفى المخطوطات ABCDF هوامش جانبية وبخاصة ACF ويظهر أن الأستاذ فضل الرحمن استخدمها كمخطوط عربى ، وأشار إلى ما فيها من أخطاء أوقراءات خاصة ، وهي في الجملة حرفية . وترجع أخطاؤها في الغالب إلى سوء فهم المترجم للنص العربي .

ويمكننا في ضوء هذا كله أن نلاحظ أن باكوش وفضل الرحمن عولا على بعض المخطوطات المشتركة ، ولكن منهجهما مختلف ، ذلك لأن باكوش اعتمد على النص ما وسعه ، في حين حكم فضل الرحمن فهمه ورأيه الشخصي في النص الذي ارتضاه . وعلى هذا نخن إزاء طبعتين مستقلتين . وقد عالجناهما على هذا الأساس ووضعناهما معاً موضع المقارنة والموازنة .

#### ٤ \_ الترجمة اللاتينية ( ١٩٦٨ \_ ١٩٧٢ ):

اضطلعت بنشرها الآنسة فان ريت ( Van. Riet ) . الأستاذة بجامعة لوفان ( بلجيكا ) ، وهي تجيد اللاتينية واليونانية ، إلى جانب لغات حديثة مختلفة ، وتلم بالعربية . وقد تمرست طويلا في جامعتها العتيدة على نشر النصوص نشراً علميا دقيقاً . وأولعت بمؤلفات ابن سينا ، التي ترجمت إلى اللغة اللاتينية ،

#### نشر « كتاب النفس »

إن لنص «كتاب النفس » الذى نقدمه اليوم ، تاريخاً يحسن الوقوف عليه لكى نتبين المراحل التى مر بها نشره ، وندرك قيمة نصنا هذا مقرونا إلى ما نشر من قبل . وقد تم هذا النشر فى المراحل التالية :

#### ١ \_ طبعة طهران ( ١٣٠٣ ~ ١٨٨٥ م ) :

طبع (كتاب النفس) لأول مرة مع باتى أجزاء الشفاء ( ما عدا المنطق) في طهران سنة ١٣٠٣ هـ ( طبعة حجر ) ولم يشر الناشر إلى المخطوط أو المخطوطات التي عول عليها ، وهي في الأرجح مأخوذة من المخطوطات العديدة الموجودة في مكتبات طهران ( انظر فيما يلى قائمة هذه المخطوطات ) .

ويقع نص كتاب النفس فيا بين ص ٢٧٧ و ٣٦٨ ، وفى كل صفحة ٣٠ سطرا و والحط نسخى واضح كل الوضوح ، لكنه مرصوص . والسطر •كون من ١٧ لم كلمة ، ومسطرته لم ٢١ على ٢٤٠ سم . وهو خال من الضبط ، فيما عدا الشدات ، ولا اختصار فيه ، وفيه كلمات وجمل حذفت بعد كتابتها .

#### ٢ \_ طبعة باكوش ( ١٩٥٦ م ):

والرغم مما لكتاب النفس من أهمية في تاريخ فلسفة القرون الوسطى ، فإنه لم يطبع طبعة محققة إلا سنة ١٩٥٦. وقد اضطلع بها المأسوف عليه المستشرق التشيكي: جان باكوش الذي ترجمه أيضاً إلى الفرنسية ، وأضاف إلى ترجمته تعليقات عديدة . وهذا عمل ضخم يستحق الثناء والتقدير لهذا العالم الجليل وللأكاديمية التشيكية التي قامت بأعباء الطبع .

وفى المقدمة المقتضبة الترجمة الفرنسية (ص٧-٩) لم يثهر باكوش إلى الببليوجرافيات المتخصصة لمؤلفات ابن سينا (ببليوجرافية مهدوى ، وببليوجرافيتى، وببليوجرافية عنمان إرجن ) مع أنها ظهرت قبل نشر كتابه . ولعله لم يقف عليها ، واكنفى بالإحالة على كتاب بروكلمان .

ولم يصف المخطوطات الني اعتمد عليها واكتنى بذكر تاريخها إن نص عليه ،

وكثيرا ما يحيل على فهارس المخطوطات لاستكيال بعض المعلومات . وهذه المخطوطات هي :

۱ – المتحف البريطانى الملحق ۷۱۱ ريو (شرقى ۲۸۷۳) ، ۱۰۷۲ه/ ۱۶۹۲ م .

- ۲ المكتب الهندى ۷۵ ، لوت (۱۷۹۲ م ) .
- ٣ ــ بودليانا ٣٦٦ ( بوكوك ١٢٥ ) ، ٧٧٧ هـ / ١٣٦٨ م .
- ٤ بودليانا ٤٦٧ ( بوكوك ١١٤ ) ، ٣٠٣ ه / ١٢٠٦ م.
- ه ـ بودلیانا ۷۱۱ ( بوکوك ۱۱۲ ) ، ۲۰۳ ه / ۱۲۰۳ م .

ومن بينها بوكوك ١٢٥ ، الذي يحوى وحده النص الكامل لكتاب النفس . أما بوكوك ١١٦ فلا يحوى إلا جزءاً .

ورقة ١٨٥ إلى ٢٥٦ ( ٨ إلى ٦٨ من طبعة باكوش) .

وبوكوك ١١٤ يحوى أيضاً جزءاً ، ورقة ٤ إلى ٢٩ ( ص ٢٤٦ إلى ٢٦٨ من طبعة باكوش ) .

٦ - طبعة طهران التي أشرنا إليها من قبل .

والنص مطبوع بطريقة متصلة دون تقسيم أو تبويب ، أو علامات فصل أو وصل ، اللهم إلا ذكر أول الفصول وآخرها ، ولم ترقم الأسطر فى الهامش الجانبي بالإشارة إلى أرقام تدل على بدء صفحات المخطوطات . وللدلالة على الفوارق يستعمل الناشر أرقاماً موضوعة فوق الكلمات فى نفس النص .

وقد بالغ فيما عده أمانة للنص بذكره لفوارق لاقيمة لها ، كنقص النقط في بعض الكلمات ، وهو أمر عادى في كثير من المخطوطات .

وللأسف أعوزته أحياناً سلامة الأسلوب فى الترجمة الفرنسية . وأضاف إليها تعليقات كثيرة تربو على السبعائة وتشير إلى مصادر ابن سينا اليونانية ، وبخاصة أرسطو ، واسكندر الأفروديسى ، وجالينوس . وكثيرا ما يذكر النص اليونانى نفسه .

الإمكان جمع مخطوطاته كلها ، أم يكتنى بقدر منها يطمأن إليه لإخراج نص محقق مقبول ؟ وثبت لدينا أن محاولة الحصر الشامل للمخطوطات العربية بوجه عام ، و ولكتاب الشفاء » بوجه خاص ، لم يحن وقتها بعد ، ولاتزال تتطلب جهودا متضافرة من الأفراد والهيئات : ور بما كانت متعذرة مادامت المكتبات الحاصة مغلقة ، ولاسبيل إلى الحكم على ماتشتمل عليه . وهناك مكتبات عامة فى العالم العربى و الإسلامي لم تستكمل فهرستها . على أن المنهج العامى للتحقيق لايستلزم الشول والإحاطة ، و تكفى فيه الأصول المتضافرة والتي يطمأن إليها ، كما صنع باكوش وفضل الرحمن ، وجرى عايه عرف عامة المحققين . وقد يضطر أحيانا إلى النشر على أساس مخطوط و احد ، على أمل أن يكشف الزمن عما يمكن أن يضاف إليه .

قد يقال: ما الداعى: إلى نشر ثالث بعد التحتيقين العربيين السابقين ، لاسيما وفى الإمكان ، استئذان أحد الناشرين للاستعانة بنشره فى تكملة سلسلة الشفاء القاهرية ؟ ومع تقديرا لجهود المحققين التى نوهنا بها من قبل ، نعتقد أن نشرنا هذا يضيف جسابيدا . فهو يلتز م أولا بمنهج و النص المختار » الذى أخذت به اللجنة فى تحقيق كتاب الشفاء جميعه ، وأساسه أنه لا يعول على نسخة وحدها ، وإنما يأخذ عند اختلاف القراءات بما يبدو أقرب إلى تعبير المؤلف وطريقته ، وفى هذا ما يتطلب معاثاة طويلة وإلفا الأسلوب ابن سينا وعباراته ، ونحن ثعيش معه منذ خمسة وعشرين سنة أو يزيد .

وعنى منهجنا أيضا بترقيم الأسطر ، بحيث تنم الإحالة على المخطوطات بدقة كما عنى بملامات الفصل والوصل ، وبالتقسيم والتبويب ، وفى ذلك ما يوضح النص وييسر الأمر على القارىء .

وفى ثبت المخطوطات التى عولنا عليها ما يشهد بأنا أضفنا مخطوطين جديدين لم يستعملا فى التحقيقات السابقة ، وها : المتحف البريطانى ٢٥٠٠ شرقى ، ودار الكتب ٨٩٤ فلسفة ، واستعنا بهما فى ترجيح قراءة على أخرى . هذا فضلا عن نصى باكوش وفضل الرحمن اللذين اعتبرناها « مخطوطين جيدين » ، ووضعنا قوائم لمقابلة صفحات نصنا بصفحات نص فضل الرحمن الذى يعلو على زميله دون نزاع.

وكانت لجنة ابن سينا تتوق من قديم إلى الاستعانة يالترجمة اللاتينية فيما تقومبه من تحقيق ، وقد أتاحت لنا الآنسة فان ريت فرصة ذهبية أفدنا منها فائدة كبرى فى تحقيقنا هذا ، فربطنا المصطلح العربى بالمصطلح اللاتينى، ووضعنا قوائم لمقابلة صفحات نصنا بصفحات نصها ، و نأمل أن يكون في هذا ما يعين على استكمال نشر الترجمة اللاتينية لما ترجم من أجزاء الشفاء .

أما التعليقات والتفسيرات فقد رأت اللجنة منذ البداية أن تدعها لدراسات مستفيضة ، كى لا تثقل النص أو تضيف إليه ما ليس منه . والكلام عن المصادر اليونانية طويل ، ومحل أخذ ورد ، وفي وسع من شاء أن يرجع إلى طبعة باكوش ليقف على اجتهاده وآرائه .

وبعد : فقد لوحظ من قديم أن ابن سينا مفكر عالمي ، ولا شك في أن تحقيق كتاب النفس آية جديدة من آيات هذه العالمية ، فقد اشترك فيه تشيكي ، وباكستاني ، وبلجيكية ، ومصريان ، وأملنا وطيد في أن يطرد هذا التعاون والتنافس كشفا عن الحقيقة ، وتقديرا لفيلسوف كان له شأنه في تاريخ الفكر الإنساني .

الأب قنواتي

وتعاونت فى ذلك معزميلة كريمة هى الآنسة دالفرنى التي حاولت لجنة نشركتاب الشفاء لابن سينا فى القاهرة الاستعانة بها على إحياء ابن سينا اللاتينى، فدعتها إليها منذ ربع قرن تقريباً، وأقامت فى القاهرة زمنا واشتركت معنا فى مقارنة نص إلهيات ابن سينا اللاتينى بالنص العربى . وإذا كانت لم تستطع الإسهام مباشرة مع اللجنة فى إخراج كتاب الشفاء ، فإنها وقفت نفسها على تتبع مخطوطات ابن سينا اللاتينية فى مكتبات أوروبا الكبرى طوال عشرين عاماً ، فكشفت عنها ، وعرفت الباحثين بها ، ووصفتها وصفاً دقيقاً ، وأصبحت حجة فى ابن سينا اللاتيني .

وإذا كانت لم تستطع أن تحقق هدنها في نشر نصوصه فانها مهدت السبيل لناشرين آخرين ، وفي مقدمتهم الآنسة فان ريت التي بدأت بشر «كتاب النفس » وتعد منذ زمن لنشركتاب الإلهيات ، وها مرجعان هامان في تاريخ السينوية اللاتينية . وتصرح في مستهل تحقيقها أن الذي شجعها عليه أمران : أولهما الاستقصاء الشامل الذي قامت به الآنسة دالفرني لمخطوطات ترجمة النفس اللاتينية ، وجملتها خمسون استطاعت أن تعرف بأربعين منها وأن تصفها وصفاً كاشفاً قبل أن تبدأ الآنسة فان ريت تحقيقها . ثانيهما ظهور طبعتين من قبل .

« وقد سلكت في نشرها منهجاً يعد آية في التحقيق العلمي السليم . فذهبت إلى أنه يلحظ في ثنايا الترجمة اللاتينية الواحدة قراءتان مختلفتان ويمكن في ضوئهما تقسيم المخطوطات اللاتينية إلى مجموعتين أوب . وأدت الدراسة المقارنة الدقيقة لحميع المخطوطات إلى القول بأن هناك مترجماً قام لأول مرة بترجمة النص العربي ثم أعيد النظر في النص المترجم ، وأدخلت عليه تعديلات وتنقيحات مع الاحتفاظ بمعظم النص الأساسي للترجمة الأولى ، وهذا النص مشترك في المخطوطات جميعها . أما التعديلات والتنقيحات فتتغير من مخطوط إلى آخر . وهذه التعديلات والتنفيرات هي ماسمته الأستاذة المحققة والقراءات المزدوجة (Lectures doubles) ه .

ولأسباب ذكرتها بإسهاب ودقة ، اختارت سبع مخطوطات اعتمدت عليها فى تحقيقها ، واتخذت نسخة روما الأصل الأم مع مراعاة روايات المجموعة (ب) واكتفت بتسجيل المجموعة الأخرى فى الهامش ، مع الإشارة إلى مايحفظ منها

وما لايحفظ . ولم يكن قصدها تكوين نص أقرب إلى النص العربى ، بل أقرب إلى الأصل اللاتيني الأول المترجم ، على فرض أنه لم توجد إلا ترجمة لاتينية واحدة . أما صلة هذا النص بالأصل العربي فهذه مسألة أخرى حاولت أيضا أن تجيب عنها . فقد سجلت في الهوامش الروايات العربية حسب طبيعة فصل الرمز .

#### و بالجملة يشتمل تحقيقها على ما يلى :

(١) النص اللاتيني مرقما في الهامش الجانبي في الداخل والخارج: وتشير أرقام الداخل إلى صفحات المخطوطات التي عولت عليها: وأرقام الخارج إلى صفحات طبعة البندقية وإلى صفحات طبعة فضل الرحمن.

(٢) هوامش سفلي تشير إلى روايات المخطوطات اللاتينية .

(٣) هوامش أخرى سفلية خاصة بمقارنة النص اللاتيني بالنص العربي ومثيرة أيضاً إلى الروايات العربية المذكورة لدى فضل الرحمن .

(٤) تعليقات لغوية دون دخول فى شرح أو تفسير موضوعى أو محاولة تعليل بعض السقطات أو تفسير التباعد بين الأصل العربي والترجمة اللاتينية ، أوالإشارة إلى بعض المعانى المذهبية العامة التي يصعب فهمها من النص اللاتيني .

وأخيرا أعدت الآنسة فان ريت فهرسا لاتينياً عربيا ، وآخر عربيا لاتينيا على غرار ما صنع فضل الرحمن ولكن بصورة أوسع . فقد فهرس فضل الرحمن نحو ١٥٠ كلمة ذات مدلول فلسفى ، فى حين أن فهرسها يشتمل على كلمات الكتاب جميعها ، بحيث يمكن بواسطته العثور على كلمة لاتينية أو عربية فى موضعها فى النص العربى أو النص اللاتيني.

#### ه \_ طبعة القاهرة:

هى طبعتنا ، وتجىء خاتمة مطاف ، وثمرة جهود متصلة سابقة : ولم يكن بد منها الستكمال سلسلة أجزاء و الشفاء ، التى اضطلعت بإخراجها اللجنة بالقاهرة و نعترف بأنا لم نسلك مسلك الآنسة فان ريت فى حصر جميع مخطوطات و كتاب النفس ، العربية ، والحصول على نسخة منها ، و تبلغ الثمانين بقدر ما نعلم حتى الآن ، و إذا ماتوافرت لدينا قمنا بدرسها ، والكشف عما بينها من صلات ، و تقسيمها الى أسر معينة ، نختار منها ما نعول عليه .و تلك مسألة أثير ت عنا، بدء إخراج و كتاب الشفاء ، فتساءلنا : هل فى

### المخطوطات الستعملة في التحقيق

| 1 | طبعة أكسفور د<br>(فضلالر حمن) | 1 4 61 7 1 |                                           |
|---|-------------------------------|------------|-------------------------------------------|
| + |                               | +          | بودلیانا بوکو ك ۱۱۶ ( ۲۰۳ ه / ۱۲۰۳ م )    |
| + | +                             | +          | بو دایانا بوکوك ۱۱۳ (۷۰۳ ه / ۱۲۰۳م)       |
| + | +                             | +          | بودلیانا بوکوك ۱۲۵ ( ۷۷۱ ه / ۱۳۲۹ م)      |
| + |                               | +          | المتحفالبريطانى شرقى ٢٨٧٣ (١٠٧٢ هـ/١٦٢٢م) |
| + |                               |            | المتحف البريطاني شرقى ٧٥٠٠                |
| + |                               | +          | المكتب الهندى لوت ٤٧٦                     |
| + | +                             |            | المكتب الهندى لوت ٤٧٧                     |
| + | +                             |            | الأزهر ( بخيت)                            |
| + | +                             |            | دار الكتب ۲۶۲ ( ۱۳۳۷ هـ/ ۱۹۱۹)            |
| + |                               |            | دار الكتب                                 |
| + | +                             |            | داماد ۸۲۲                                 |
| + | +                             |            | ليدن ١٤٤٤                                 |
| + | +                             |            | ايدن ١٤٤٥                                 |
| + | +                             |            | طبعة النجاة ( القاهرة )                   |
| + | +                             | +          | طبعة طهران الحجرية                        |
| + | +                             |            | مخطوط لاتینی (بازل D 11I7)                |
| + | +                             |            | طبعة البندقية اللاتينية                   |
| + | +                             |            | كتاب الشفاء ( غير كتاب النفس )            |

#### مخطوطات « كتاب النفس » الموجودة في العالم

```
نورعثمانية ۲۷۰۸ ( العاشر ه )
                                           اسطنبول
 ( A A 4 & ) YV · 4
                               أحمد الثالث ٣٢٦١ ( ٧٧٧ ه )
 ( * 777 ) ( 777 4 )
                           و ٣٢٦٢ ( القرن التاسع ه )
 (A 11) YV11 >
                           و ٣٢٦٣ (القرن التاسع هـ)
           راغب باشا ۸۶۰
                           ر ۲٤٤٥ ( القرن الحادى
           1871
                              عشره)
   رضوة ۱/ ۸۷۲ و ۸۷۳
                                          عاطف ۱۵۹۷
   ۵۷۶ و ۵۷۸
                                   أيا صوفيا : ٢٣٨٩ (٦)
   شعبان ( أوقاف ) ۷۲۰
                              ۲٤٤١ (السابع ه)
 شهید ۸۷۹ ( ۷۹۸ ه )
                              7337 ( 1VF a )
           عومي ٣٩٦٩
                                             أيوب ٨٨٣
يونيفرسيتيه ٧٦٦ ( ١٠٦٠ ه )
                                داماد : ۲۲۸ (۲۰۷ ه
ينې جامع ۷۷۰ ( ۸۸۸ ه )
                                ( * 74V ) XYT : »
( A AAO ) YY\
                                ( ۱۸۳۸ ( ۱۸۳۸ ۵ )
             القاهرة :
                                       فيض الله : ١٢٠٧
الأزهر ٣٣١ ( بخيت ٤٤٩٨٨ )
                            ( * 1.44 ) 17.A
               دار الكتب
                             خالد : ١١ه (٠٠ ـ ١١ه)
  ( 1919 ) 777
                             حميدية : ۷۹۰ (۱۰۲۱ ه)
  ( A 1177 ) TYO
                                        حکیم ملة ۸۵۷
   ( A 1.VE ) YOT
                               جار الله : ۱۳۳۲ ( ۸۸۲ ه )
              398
              طلعت ٣٤٢
                                        1444
                               3731 ( 3PF A )
              8.4
              تيمور ۵۹
                                         کیرلی ۸۹۶
                                        لالي ١٥٥٠
              14.
```

```
بانكيبور ٢٢٢٣
                                               طهران :
             7777
                                 ( A XVI ) 140
              بوهار ۲۸۷
                                             147
             بشوار ۱۹۷۲
                                                    ملك
                                             1.81
                     ليدن
             1222
                                             1110
   ( * AA1 ) 1880
                                  ( * \\\ · )
                                             1724
                                             1740
             برنستون :
                                             727
   ۰۸۰
                                                     ملي
               اكسفورد :
                                             مشكاة ٢٤١
           بودليانا بوكوك ١١٤
                                             724
           117
                                             سپهسلار ۱۶۳۸
           170
                                             1249
 (A 0V1) ETO
                                            ١٣٣٨
                                            طباطبائی ۸۲۵
                  لندن:
                                                الهند :
المتحف البريطاني ١٦٥٥ ( ٥٧٦ هـ )
                                          عليكرة ٢٤/١١٠
( * 1. VY ) YAYY
                                          علیکره ۳۰/۱۱۰
         Y0 ..
   المكتب الهندى ٧٧١ ـ ٤٧٤
                                               ٤٧
```

## بِسُلِمُ الرَّحَمُ الرَّحِيَةِ

## الفن السادس من الطبيعيات وهو كتاب النفس

قد استوفينا في الفن الأول الكلام على الأمور العامة في الطبيعيات ، ثم تله ناه بالفن الثانى في معرفة السهاء والعالم والأجرام والصور والحركات الأولى في عالم الطبيعة ، وحققنا أحوال الأجسام التي لاتفسد والتي تفسد ، ثم تلوناه بالكلام على الكون والفساد وأسطقساتها ، ثم تلوناه بالكلام على أفعال الكيفيات الأولى وانفعالاتها والأمزجة المتولدة منها .

وبقى لنا أن نتكلم على الأمور الكائنة ، فكانت الجمادات وما لا حس له ولا حركة إرادية أقدمها وأقربها تكونا من العناصر ، فتكلمنا فيها فى الفن ١٠ الخامس وبقى لنا من العلم الطبيعى النظر فى أمور النباتات والحيوانات .

ولما كانت النباتات والحيوانات متجوهرة الذوات عن صورة هى النفس ومادة هى الجسم والأعضاء ، وكان أولى ما يكون علماً بالشيء هو ما يكون من جهة صورته ، رأينا أن نتكلم أولا فى النفس ، ولم فر أن نبتر علم النفس فنتكلم أولا فى النفس الحيوانية والحيوان ، من فى النفس الحيوانية والحيوان ، ١٥ ثم فى النفس الإنسانية والإنسان . وإنما لم نفعل ذلك لسبين : أحدهما أن هذا التبتير مما يوعر ضبط علم النفس المناسب بعضه لبعض . والثانى أن النبات

<sup>(</sup>١) بسم الله الرحمن الرحيم : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٢ ـــ١٧ ) الفن السادس . . . . النبات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٣) وهوكتاب النفس : ساقطه من د ، ك .

<sup>(</sup>٧) وأسطقساتها : وأسطقساتهن .

<sup>(</sup>١١) الطبيعي : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٧) التبتير : التبتر ن .

يشارك الحيوان فى النفس التى لها فعل النمو والتغذية والتوليد . ويجب لامحالة أن ينفصل عنه بقوى نفسانية تخص جنسه ثم تخص أنواعه . والذى يمكننا أن نتكلم عليه من أمر نفس النبات هو ما يشارك فيه الحيوان . ولسنا نشعر كثير شعور بالفصول المنوعة لهذا المعنى الجنسى فى النبات ؟ وإذا كان الأمر كذلك لم تكن نسبة هذا القسم من النظر إلى أنه كلام فى الحيوان ؟ إذ كانت نسبة الحيوان إلى هذه النفس نسبة النبات إليها .

وكذلك أيضا حال النفس الحيوانية بالقياس إلى الإنسان والحيوانات الأخر، وإذ كنا إنما نريد أن نتكلم في النفس النباتية والحيوانية من حيث هي مشتركة، وكان لا علم بالمخصص إلا بعد العلم بالمشترك ، وكنا قليلي الاشتغال بالفصول الذاتية لنفس نفس ونبات قبات ولحيوان حيوان ، لتعذر ذلك علينا . فكان الأولى أن نتكلم في النفس في كتاب واحد ، ثم إن أمكننا أن نتكلم في النبات والحيوان كلاما مخصصا فعلنا . وأكثر ما يمكننا من ذلك يكون متعلقا بأبدائها وبخواص من أفعالها البدنية ، فلأن نقدم تعرف أمر النفس و نؤخر تعرف أمر البدن أهدى سبيلا في التعليم من أن نقدم تعرف أمر البدن و نؤخر تعرف أمر النفس ، فإن معونة معرفة البدن في معرفة الأحوال البدنية أكثر من معونة معرفة البدن في معرفة الأحوال البدنية أكثر من معونة معرفة البدن أحد الطرفين بضرورى التقديم ، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس أحد الطرفين بضرورى التقديم ، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس أعليناه من العلم ، فمن شاء أن يغير هذا الترتيب فعل بلا مناقشة لنا معه .

• فهذا هو الفن السادس ، ثم نتلوه فى الفن السابع بالنظر فى أحوال النبات ، وفى الفل الثامن بالنظر فى أحوال الحيوان . وهناك نختم العلم الطبيعى ، ونتلوه بالعلوم الرياضية فى فنون أربعة ، ثم نتلو ذلك كله بالعلم الإلهى ، ونردفه شيئا من علم الأخلاق ، ونختم كتابنا هذا به .

<sup>(</sup>۱ – ۲۲ ) يشارك . . . . به : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٦) الحيوان : الحيوانات ك .

 <sup>(</sup>٧) الأخر : الأخرى ك .

<sup>(</sup>١٥) معرفة (الثانية) : + أمر ف .

<sup>(</sup>١٦) ممين : يمين ك.

<sup>(</sup>١٨) أعليناه : أبليناه ف .

<sup>(</sup>۲۰) الحيوان : الحيوانات ك .

## للف الترا لأفلى من الفن السادس من الطبيعيات ضية فصولت

<sup>(</sup>٢) من . . . الطبيعيات : من علم النفس ك ؛ ساقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>٢) خسة فصول : ساقطة من ف ؛ ( تذكر نسختا د ، ك مناوين الفصول الحسة ) .

### الفص لللاول

### فى إثبات النفس وتحريرها من حيث هينفس

نقول: إن أول ما يجب أن نتكلم فيه إثبات وجود الشيء الذي يسمى نقسا، ثم نتكلم فيا يتبع ذلك فنقول: إنا قد نشاهد أجساما تحس و تتحرك بالإرادة، بل نشاهد أجساما تغتذى و تنمو و تولد المثل وليس ذلك لها لجسميها. فبقى أن تكون في ذواتها مبادىء لذلك غير جسميتها، والشيء الذي تصدر عنه هذه الأفعال. وبالجملة كل ما يكون مبدأ لصدور أفاعيل ليست على و تيرة واحدة عادمة للإرادة، فإنا نسميه نفسا. وهذه اللفظة اسم لهذا الشيء ، لا من حيث جوهره، ولكن من جهة إضافة ما له ، أى من جهة ما هو مبدأ لهذه الأفاعيل، ونحن نطلب جوهره والمقولة التي يقع فيها من بعد.

ولكنا الآن إنما أثبتنا وجود شيء هو مبدأ لما ذكرنا ، وأثبتنا وجود شيء من جهة ماله عرض من ويحتاج أن يتوصل من هذا العارض الذي له إلى أن تحقق ذاته لتعرف ماهيته ، كأنا قد عرفنا أن لشيء يتحرك محركا منا . واسنا نعلم من ذلك أن ذات هذا المحرك ما هو ، فنقول : إذا كانت الأشياء ، التي نرى أن النفس موجودة لها، أجساما ، وإنما يتم وجودها من حيث هي نبات وحيوان ، وجود هذا الشيء لها، فهذا الشيء جزء من قوامها . وأجزاء القوام كما عامت في مواضع

<sup>(</sup>١)الفصل الأول : فصل ١ ف .

<sup>(</sup>٣) إن : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٤) قد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٠) وتنبو : وتنس م | الجسيمًا : بجسبيمًا ك ،م .

<sup>(</sup>٨) حيث : + هو د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) لشيء : الشيءم .

<sup>(</sup>١٥) فنقول : ساقطة من م | إذا : إذ م .

<sup>(</sup>۱۷) بوجود: لرجود د، ك، م.

هى قسمان: جزء يكون به الشيء هو ما هو بانفعل ، وجزء يكون به الشيء هو ما هو بالقوة ، إذ هو بمنزلة الموضوع . فإن كانت النفس من القسم الثانى ، ولاشك أن البدن من ذلك القسم ، فالحيوان والنبات لا يتم حيوانا ولانباتا بالبدن ولا بالنفس فيحتاج إلى كال آخر هو المبدأ بالفعل لما قلنا ، فذلك هو النفس وهوالذى كلامنا فيه ، بل ينبغى أن تكون النفس هو ما به يكون النبات والحيوان بالفعل نباتا وحيوانا . فإن كان جسما أيضا ، فالجسم صورته ما قلنا ؛ وإن كان جسما بصورة ما ، فلا يكون هو من حيث هو جسم ذلك المبدأ ، بل يكون كونه مبدأ من جهة تلك الصورة ، ويكون صدور تلك الأحوال عن تلك الصورة بذاتها . وإن كان بتوسط هذا الجسم ، فيكون المبدأ الأول تلك الصورة ، ويكون أول فعله بوساطة هذا الجسم ، ويكون هذا الجسم جزأ من جسم الحيوان ، لكنه أول جزء يتعلق به المبدأ ، وليس هو بما هو جسم إلا من جملة الموضوع .

فبين أن ذات النفس ليس بجسم ، بل هي جزء للحيوان والنبات ، هي صورة أو كالكمال .

فنقول الآن : إن النفس يصح أن يقال لها بالقياس إلى ما يصدر عنها من الأفعال قوة ، وكذلك يجوز أن يقال لها بالقياس إلى ما تقبله من الصور المحسوسة والمعقولة على معنى آخر قوة , ويصح أن يقال أيضا لها بالقياس إلى المادة التي تحلها فيجتمع منهما جوهر نباتى أو حيوانى صورة ، ويصح أن يقال لها أيضا بالقياس إلى استكمال الجنس بها نوعا محصلا فى الأنواع العالية أو السافلة كمال ، لأن طبيعة الجنس تكون ناقصة غير محدودة ما لم تحصلها طبيعة الفصل البسيط أو غير البسيط منضافا إليها ؛ فإذا انضاف كمل النوع . فالفصل كمال النوع بما هو نوع وليس لكل نوع فصل بسيط ، قد علمت هذا ، بل إنما هو للأنواع

<sup>(</sup>٢) إذ هر : وهو ف .

<sup>(</sup>٣) من ذلك النسم فالحيوان والنبات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) فبين : فتبين د ، ك ، م || هي (الأولى والثانية ) : هو د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) ما تقبله : ما يقبلها د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۷) جوهر: 🕂 مادی ف .

<sup>(</sup>١٩) غير (الثانية ): الغير ف.

<sup>(</sup>٢٠) انضاف : + إليها ف | كل: كال م .

المركبة الذوات من مادة وصورة ، والصورة منها هو الفصل البسيط لمــا هو كماله ، ثم كل صورة كمال ، وليس كل كمال صورة ، فإن الملك كمال المدينة ، والربان كمال السفينة ، وليسًا بصورتين للمدينة والسفينة ، فما كان من الكمال مفارق الذات لم يكن بالحقيقة صورة للمادة وفي المادة. فإن الصورة التي هي في المادة هي الصورة المنطبعة فيها القائمة بها ، اللهم إلا أن يصطلح فيقال ، لكمال النوع صورة النوع . وبالحقيقة فإنه قد استقر الاصطلاح على أن يكون الشيء بالقياس إلى المادة صورة ، وبالقياس إلى الجملة غاية وكمالا ، وبالقياس إلى التحريات مبدأ فاعليا وقوة محركة . وإذا كان الأمر كذلك فالصورة تقتضي نسبة إلى شيء بعيد من ذات الجوهر الحاصل منها ، وإلى شيء يكون به الجوهر الحاصل هو ما هو بالقوة ، وإلى شيء لا تنسب الأفاعيل إليه ، وذلك ١٠ الشيء هو المادة لأنها صورة باعتبار وجودها للمادة . والكمال يقتضي نسبة إلى الشيء التام الذي تصدر عنه الأفاعيل لأنه كمال بحسب اعتباره للنوع ? فبين من هذا أنا إذا قلنا في تعريف النفس إنها كمال كان أدل على معناها ، وكان أيضا يتضمن جميع أنواع النفس من جميع وجوهها ، و لا تشذ النفس المفارقة للمادة عنه . وأيضا إذا قلنا : إن النفس كمال فهو أولى من أن نقول : ١٥ قوة ، وذلك لأن الأمور الصادرة عن النفس منها ما هي من باب الحركة ومنها ما هي منبابالإحساس والإدراك ، والإدراك بالحرىأذيكون لها لابما لها قوة هي مبدأ فعل ، بل مبدأ قبول . والتحريك بالحرى أن يكون لها لا بما لها قوة هي مبدأ قبول، بل مبدأ فعل ، وليس أن ينسب إليها أحد الأمرين بأنها قوة عليه أولى من الآخر . فإن قيل لها : قوة ، وعنى به الأمران جميعا كان ذلك باشتراك الاسم . وإن قيل : قوة ، واقتصر على أحد الوجهين ، عرض من ذلك ما قلنا .

وشيء آخر وهو أنه لا يتضمن الدلالة على ذات النفس من حيث هي نفس مطلقا ، بل من جهة دون جهة . وقد بينا في الكتب المنطقية أن ذلك غير

<sup>(</sup>۱۰) به : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) لأنه : لأنها د ، ك ، م || اعتباره : اعتبارها د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٧) والإدراك، والإدراك : والإدراك د ، ك .

<sup>(</sup>١٩) قبول بل مبدأ : ساقطة من د.

<sup>(</sup>۲۱) وإن : فإن ك .

<sup>(</sup>٢٢) أنه : أنهاك ، م .

جيد ولا صواب. ثم إذا قلنا: كمال ، اشتمل على المعنيين : فإن النفس من جهة القوة التي يستكمل بها إدراك الحيوان كمال ، ومن جهة القوة التي تصدر عنها أفاعيل الحيوان أيضا كمال ، والنفس المفارقة كمال ، والنفس التي لا تفارق كمال . لكنا إذا قلنا : كمال ، لم يعلم من ذلك بعد أنها جوهر ، أو ليست بجو هر ، فإن معنى الكمال هو الشيء الذي بوجوده يصير الحيوان بالفعل حيوانا والنبات بالفعل نباتا ، وهذا لايفهم عنه بعد أنه جوهر أو ليس بجوهر . ولكنا نقول : إنه لا شك لنا في أن هذا الشيء ليس جو هرا بالمعنى الذي يكون به الموضوع جوهرا، ولاأيضا بالمعنى الذى يكون به المركب جو هراً . فأما جوهر بمعنى الصورة فلننظر فيه . فإن قال قائل : إنى أقول للنفس جو هرا وأعنى به الصورة ، ولست أعنى به معنى أعم من الصورة، بل معنى أنه جوهر معنى أنه صورة، وهذا مما قاله خلق منهم، فلا يكون معه موضع بحث و اختلاف البتة . فيكون معنى قوله : إن النفس جوهر ، أنها صورة ؛ بل يكون قوله: الصورة جوهر ، كقوله الصورة صورة أو هيئة والإنسان إنسان أو بشر ، ويكون هذيانا من الكلام . فإن عنى بالصورة ما ليس فى موضوع البتة ، أى لا يوجد بوجه من الوجوه قائمًا في الشيء الذي سميناه لك موضوعًا البتة ، فلا يكون كل كمال جوهرا . فإن كثيراً من الكمالات هي في موضوع لامحالة ، وإن كان ذلك الكثير بالقياس إلى المركب ، ومن حيث كونه فيه ليس في موضوع ، فإن كونه جزأ منه لا يمنعه أن يكون في موضوع ، وكونه فيه لا كالشيء في الموضوع لا يجعله جوهرا ، كما ظن بعضهم . لأنه لم يكن الجوهر ما لا يكون يالقياس إلى شيء على أنه في موضوع حتى يكون الشيء من جهة ما ليس في هذا الشيء على أنه في موضوع جوهرا ، بل إنما يكون جوهرا إذا لم يكن ولا في شيء من الأشياء على أنه في موضوع . وهذا المعنى لا يدفع كونه في شيء مًا موجودا لا في موضوع ، فإن ذلك ليس له بالقياس إلى كل شيء ، حتى

<sup>(</sup>٣) والنفس المفارقة كمال : ساقطة من د .

<sup>(</sup> ٥ ) أو ليست : أو أن ليست ك | ا فإن : لأن ك.

<sup>(</sup>٦) أنه : أن ذلك ك ، م ∥ ولكنا : لكنا ف .

<sup>(</sup>٧) إنه : ساقطة من ف || جوهرا : بجوهر ك.

<sup>(</sup>١٠) أنه (الأولى والثانية) : أنَّها ك .

<sup>(</sup>١٢) جوهر : جوهرا د || والإنسان : وللإنسان د ؛ أو الإنسان ف .

<sup>(</sup>١٥) فإن : فإنه د .

<sup>(</sup> ٢٠ ) مرضوع : + فيه د || جوهرا (الأولى) جوهر **ٺ** .

<sup>(</sup>۲۲) لاني: نود.

إذا قيس إلى شيء يكون فيه لا كما يوجد الشيء في موضوع صار جوهرا ؟ وإن كان بالقياس إلى شيء آخر بحيث يكون عرضا ، بل هو اعتبار له في ذاته . فإن الشيء إذا تأملت ذاته ونظرت إليها فلم يوجد لها موضوع البتة كانت في نفسها جوهرا ، وإن وجدت في ألف شيء لا في موضوع بعد أن توجد في شيء واحد على نحو وجو د الشيء في الموضوع فهي في نفسها عرض . وليس في شيء واحد على نمو وجو د الشيء في الموضوع فهي في نفسها عرض . وليس في الشيء ولا جوهرا في الشيء ، كما أن الشيء يجوز أن يكون الشيء لا عرضا شيء ولا كثيرا ، لكنه في نفسه واحد أو كثير . وليس الجوهري والجوهر واحدا في واحدا ، ولا العرض بمعنى العرضي الذي في إيساغوجي هو العرض الذي في قاطيغوزياس . وقد بينا هذه الأشياء لك في صناعة المنطق .

فبين أن النفس لا يزيل عرضيتها كونها فى المركب كجزء ، بل يجب أن تكون فى نفسها لا فى موضوع البتة ، وقد علمت ما الموضوع .

فإن كان كل نفس موجودة لا فى موضوع ، فكل نفس جوهر ، وإن كانت نفس ما قائمة بذاتها والبواق كل واحد منها فى هيولى وليست فى موضوع فكل نفس جوهر ، وإن كانت نفس ما قائمة فى موضوع وهى مع ١٥ ذلك جزء من المركب فهى عرض ، وجميع هذا كمال . فلم يتبين لنا بعد أن النفس جوهر أو ليست بجوهر من وضعنا أنها كمال . وغلط من ظن أن هذا يكفيه فى أن يجعلها جوهرا كالصورة .

فنقول: إنا إذا عرفنا أن النفس كمال بأى بيان وتفصيل فصلنا الكمال، لم يكن بعد عرفنا النفس و ماهيتها، بل عرفناها من حيث هى نفس؛ و اسم النفس ليس يقع عليها من حيث هى مدبرة للأبدان و مقيسة إليها. فلذلك يؤخذ البدن في حدها، كما يؤخذ مثلا البناء في حد الباني، و إن كان لا يؤخذ في حده من حيث هو إنسان، ولذلك صار النظر في النفس من العلم الطبيعي، لأن النظر في النفس من حيث هي نفس نظر فيها من حيث لها علاقة بالمادة و الحركة، بل يجب أن

<sup>(</sup>ه) الموضوع : موضوع م .

<sup>(</sup>٦) فهي : فهو ت .

<sup>(</sup>۱۳) فكل : وكل د .

<sup>(</sup> ١٥ – ١٥ ) بداتها . . . . . ما قائمة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) أو ليست : أوليس د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٢٣) الباني : الثاني م | لا يؤخذ : لا يوجد د .

نفر د لتعرفنا ذات النفس بحثا آخر . ولو كنا عرفنا بهذا ذات النفس، لما أشكل علينا ـ وقوعها في أي مقولة تقع فيها . فإن من عرف وفهم ذات الشيء فعرض على نفسه طبيعة أمر ذاتى له لم يشكل عليه وجوده له ،كما أوضحناه في المنطق يه لكن الكمال على وجهين : كمال أول ، وكمال ثان . فالكمال الأول هو الذي يصبر به النوع نوعا بالفعل كالشكل للسيف. والكمال الثاني هو أمر من الأمور التي تتبع نوع الشيء من أفعاله وانفعالاته ، كالقطع للسيف ، وكالتمييز والروية والإحساس والحركة الإنسان . فإن هذه كالات لا محالة للنوع ، لكن ايست أولى ، فإنه ليس يحتاج النوع في أن يصير هو ما هو بالفعل إلى حصول هذه الأشياء له بالفعل ، بل إذا حصل له مبدأ هذه الأشياء بالفعل حتى صار له هذه الأشياء بالقوة بعد مالم تكن بالقوة إلا بقوة بعيدة تحتاج إلى أن يحصل قبلها شيء حتى يصير بالحقيقة بالقوة صار حينئذ الحيوان حيوانا بالفعل . فالنفس كمال أول ، ولأن الكمال كمال للشيء ، فالنفس كمال الشيء ، وهذا الشيء هو الحسم ، ويجب أن يؤخذ الجسم بالمعنى الجنسي لا بالمعنى المادى ، كما عامت في صناعة البرهان . وليس هذا الجسم الذي النفس كماله كل جسم ، فإنها ليست كمال الجسم الصناعي كالسرير والكرسي وغيرهما ، بل كمال الجسم الطبيعي . ولا كلجسم طبيعي ، فليست النفس كمال نار ولا أرض ولا هواء ، بل هي في عالمنا كمال جسم طبيعي تصدر عنه كمالاته الثانية بآلات يستعين بها في أفعال الحياة التي أولها التغذى والنمو. فالنفس التي تحدها هي كمال ا أول لجسم طبيعي آني له أن يفعل أفعال الحياة .

لكنــه قد يتشكك في هذا الموضوع بأشــياء ، من ذلك أن لقائل أن يقول : إن هذا الحد لا يتناول النفس الفلكية فإنها تفعل بلا آلات . وإن تركتم

۲.

<sup>(</sup>٢) أي : + شيء م .

<sup>(؛)</sup> ثان : ثاني م .

<sup>(</sup>٨) أولى : أولية د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۰) صار: صارت م .

<sup>(</sup>١٢) الشيء: الشيء م | الشيء: لشيء م .

<sup>(</sup>١٣) يؤخذ : يوجه د || لابالمني المادي : لا المادي د ، ف || كما : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) فليست : فليس د ، ك || ولا هواء : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٩) أولها : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢١) الموضوع : الموضع ف .

ذكر الآلات واقتصرتم على ذكر الحياة لم يغنكم ذلك شيئا ، فإن الحياة التي لها ليس هو التغذى والنمو ، ولا أيضا الحس. وأنتم تعنون بالحياة التي في الحد هذا ، وإن عنيتم بالحياة ما للنفس الفلكية من الإدراك مثلا والتصور العقلي أو التحريك لغاية إرادية ، أخرجتم النبات من جملة ما يكون له نفس. وأيضا إن كان التغذى حياة فلم لا تسمون النبات حيوانا .

وأيضًا لقائل أن يقول: ما الذي أحوجكم إلى أن تثبتوا نفسا، ولم لم يكفكم أن تقولوا: إن الحياة نفسها هي هذا الكمال فتكون الحياة هي المعنى الذي يصدر عنه ماتنسبون صدوره إلى النفس.

فلنشرع في جواب واحد واحد من ذلك وحله ، فنقول : أما الأجسام السهاوية فإن فيها مذهبين : مذهب من يرى أن كل كوكب يجتمع منه ومن ١٠ عدة كرات قد دبرت بحركته جملة جسم لحيوان واحد ، فيكون حينتله كل واحدة من الكرات يتم فعلها بعدة أجزاء ذوات حركة ، فتكون هي كالآلات ، وهذا القول لا يستمر في كل الكرات . ومذهب من يرى أن كل كرة فلها في نفسها حياة مفردة ، وخصوصا ويرى جسما تاسعا ، ذلك الجسم واحد بالفعل لا كثرة فيه . فهؤلاء يجب أن يروا أن اسم النفس إذا وقع على النفس ١٠ الفاكية وعلى النفس النباتية فإنما يقع بالاشتراك ، وأن هذا الحد إنما هو للنفس الموجودة للمركبات ، وإنه إذا احتيل حي تشترك الحيوانات والفلك في معنى اسم النفس ، خرج معنى النبات من تلك الجملة . على أن هذه الحيلة في معنى اسم النفس ، خرج معنى النبات من تلك الجملة . على أن هذه الحيلة ومعنى اسم الخياة ولافي معنى اسم النفس ، خرج معنى النبات من تلك الجملة . على أن هذه الحيلة أيضا لأن النطق الذي هنا يقع على وجود نفس لها العقلان الهيولانيان ، وليس هذا مما يصح . حلى ما يرى . فإن العقل هناك عقل بالفعل ، والعقل بالفعل غير مقوم للنفس الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة التى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة التى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة التى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة التى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة التى تدرك بها

<sup>(</sup>٤) أو التحريك : والتحريك ف ، م .

<sup>(</sup>٦) ولم لم: ولم ه .

<sup>(</sup>٨) النفس: + من ذلك م.

<sup>(</sup>١٠) مذهب : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) عدة كرات : هنده م أا لحيوان: كحيوان ف .

<sup>(</sup>١٢) نملها : نمله دهك .

<sup>(</sup>١٦) فإنما : فإنها د ؛ فإنه م || وأن : فإن ك .

<sup>(</sup>۲۲) الكائنة : بالكلية م .

المحسوسات على سبيل قبول أمثلتهاو الانفعال منها ، وليس هذا أيضا مما يصح هناك على ما يرى . ثم إن اجتهد فجعل النفس كمالا أول لما هو متحرك بالإرادة ومدرك من الأجسام حتى تدخل فيه الحيوانات والنفس الفلكية ، خرج النبات من تلك الجملة . وهذا هو القول المحصل . وأما أمر الحياة والنفس فحل الشك في ذلك على ما نقول : إنه قد صح أن الأجسام يجب أن يكون فيها مبدأ للاُّحوال المعلومة المنسوبة إلى الحياة بالفعل . فإن سمى مسم هذا المبدأ حياة لم تكن معه مناقشة ، وأما المفهوم عند الجمهور من لفظة الحياة المقولة على الحيوان فهو أمران : أحدهم كون النوع موجوداً فيه مبدأ تصدر تلك الأحوال عنه ، أو كون الجسم بحيث يصح صدور تلك الأفعال عنه . فأما الأول فمعلوم أنه ليس معنى النفس بوجه من الوجوه . وأما الثاني فيدل على معنى أيضا غير معنى النفس . وذلك لأن كون الشيء بحيث يصح أن يصدر عنه شيء أو يوصف بصفة يكون على وجهين : أحدها أن يكون الوجود شيئا غير ذلك الكون نفسه يصدر عنه ما يصدر مثل كون السفينة ، بحيث تصدر عنه المنافع السفينية . وذلك مما يحتاج إلى الربان حتى يكون هذا الكون ، والربان وهذا الكون ليس شيئا واحدا بالموضوع . والثاني أن لا يكون شيء غير هذا الكون في الموضوع مثل كون الحسم بحيث يصدر عنه الإحراق عند من يجعل نفس هذا الكون الحرارة ، حتى يكون وجود الحرارة في الجسم هو وجود هذا الكون ، وكذلك وجود النفس وجودهذا الكون على ظاهر الأمر .

إلا أن ذلك فى النفس لا يستقيم ، فليس المفهوم من هذا الكون ومن النفس شيئا واحدا ، وكيف لا يكون كذاك والمفهوم من الكون الموصوف لا يمنع أن يسبقه بالذات كمال ومبدأ ، ثم للجسم هذا الكون والمفهوم من الكمال الأول الذى رسمناه يمنع أن يسبقه بالذات كمال آخر ، لأن الكمال الأول ليس له مبدأ وكمال

<sup>(</sup>٣) ومدرك: ويدرك م .

<sup>(</sup>ه) فحل : محل د ؛ نحل م .

<sup>(</sup>٧) وأما المفهوم : والمفهوم د .

<sup>(</sup>١١-١١) يصدر . . . . أن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) يكون الوجودشيئا : يكون في الوجو دشيء ف | الوجود : الموجود م .

<sup>(</sup>١٣) السفينية : السفينة ك .

<sup>(</sup>١٤) وهذا الكون ليس : ليس وهذا الكون م .

<sup>(</sup>۲۲) رسمناه : سمیناه م .

أول فليس إذن المفهوم من الحياة والنفس واحدا إذا عنينا بالحياة ما يفهمه الجمهور وإن عنينا بالحياة أن تكون لفظة مرادفة للنفس فى الدلالة على الكمال الأول لم نناقش ، وتكون الحياة اسما لما كنا وراء إثباته من هذا الكمال الأول .

فقد عرفنا الآن معنى الاسم الذى يقع على الشيء الذي سمى نفسا بإضافة له. فبالحرى أن نشتغل بإدراك ماهية هذا الشيء الذي صار بالاعتبار المقول . نفسا . وبجب أن نشير في هذا الموضع إلى إثبات وجود النفس التي لنا إثباتا على سبيل التنبيه والتذكير إشارة شديدة الموقع عند من له قوة على ملاحظة الحق نفسه من غير احتياج إلى تثقيفه وقرع عصاه وصرفه عن المغلطات . فنقول : يجب أن يتوهم الواحد منا كأنه خلق دفعة وخلق كاملا ، لكنه حجب بصره عن مشاهدة الخارُجات ، وخلق يهوى فى هواء أو خلاء هويا لايصدمه فيه قوام الهواء صدما مّا يحوج إلى أن يحس ، وفرّق بين أعضائه فلم تتلاق ولم تتماس ، ثم يتأمل أنه هل يثبت وجود ذاته ولايشك فى إثباته للماته موجودا ولأيثبت مع ذلك طرفا من أعضائه ولا باطنا من أحشائه ولا قلبا ولا دماغا ولا شيئا من الأشياء من خارج ، بل كان يثبت ذاته ولا يثبت لها طولاً ولا عرضا ولا عمقا ، ولو أنه أمكنه في تلك الحالة أن يتخيل يدا أو عضوا ١٥ آخر لم يتخيله جزءا من ذاته ولا شرطاً فى ذاته ، وأنت تعلم أن المثبت غير الذى لم يثبت والْمُقَرُّ به غير الذي لم يُقَرُّبه ، فإذن للذات التي أثبت وأجو دها خاصية على أُنها هو بعينه غير جسمه وأعضائه التي لم تثبت ، فإذن المثبت له سبيل إلى أن يتنبه على وجود النفس شيئا غير الجسم بل غير جسم ، وأنه عارف به مستشعر له ، وإن كان ذاهلا عنه بحتاج إلى أن يقرع عصاه أن ۲.

<sup>(</sup>١) ما يفهمه : ما يفهم ك .

<sup>(</sup>١١) صدما : صدمسًا د ، ف ، م || وفرق : وفرقت م .

<sup>(</sup>۱۲) ولا يشك : فلأ يشك ف .

<sup>(</sup>١٦) ولا شرطا في ذاته : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) والمقر به : والمقربة ف || للذات : الذات ف || خاصية : + له ف ؛ + لها م .

<sup>(</sup>١٨) جسمه: جسمية م || المثبت : المتنبه ف ، م || أن : ساقطة من م || يتنبه : يثبته ك ؛ تنبه م .

<sup>(</sup>١٩) بل غير جمم : ساقطة من م || وأنه : فإنه م .

<sup>(</sup>٢٠) إلى : ساقطة من ف .

# الفصل لث بي

### فى ذكرما فالدالقيماء فىالنفس بصره هيا دنقض

فنقول: قد اختلف الأوائل فى ذلك لأنهم اختلفوا فى المسالك إليه ، فمنهم من سلك إليه من جهة من سلك إليه من جهة الحركة ، ومنهم من سلك إليه من الحياة غير الإدراك ، ومنهم من سلك طريق الحياة غير مفصلة ،

فمن سلك منهم جهة الحركة ، فقد كان تخيل عنده أن التحريك لايصدر الاعن متحرك ، وأن المحرك الأول يكون لا محالة متحركا بذاته ، وكانت النفس محركة أولية ، إليها يتراقى التحريك من الأعضاء والعضل و الأعصاب ، فجعل النفس متحركة لذاتها ، وجعلها لذلك جوهرا غير مائت ، معتقدا أن ما يتحرك لذاته لا يجوز أن يموت . قال : ولذلك ما كانت الأجسام السهاوية ليست تفسد والسبب فيه دوام حركتها .

فمنهم من منع أن تكون النفس جسماً فجعلها جوهرا غير جسم متحركا لذاته .
ومنهم من جعلها جسما وطلب الجسم المتحرك بذاته ، فمنهم من جعلها ماكان من
الأجرام التي لانتجزأ كريا ليسهل دوام حركته ، وزعم أن الحيوان يستنشق
ذلك بالتنفس ، وأن التنفس غذاء للنفس ، وأن النفس تستبقى النفس بإدخال
بدل ما غرج من ذلك الحنس من الهباء التي هي الأجرام التي لانتجزأ التي هي المبادى،

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني : فصل ٢ ف .

<sup>(</sup>٢) الماك : الملك ف .

<sup>(</sup>٥) بين : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٩) محركة : متحركة م || والعثمل : بالعثمل د .

<sup>(</sup>۱۲) فينهم: ومنهم د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) جملها : جمله د ٤ جمل م .

<sup>(</sup>١٦) بالتنفس : بالنفس ك ] التنفس : النفس ك ، م | النفس ( الثانية ) : ساقطة من م .

وأنها متحركة بذاتها ، كما يرى من حركة الهباء دائما فى الحو ، فلذلك صلحت لأن تحرك غيرها . ومنهم من قال : إنها ليست هى النفس ، بل إن محركها هو النفس وهى فيها ، وتدخل البدن بدخولها . ومنهم من جعل النفس نار ا ورأى أن النار دائمة الحركة ،

وأما من سلك طريق الإدراك ، فمنهم من رأى أن الشيء إنما يدرك ما هسواه لأنه متقدم عليه ومبدأ له ، فوجب أن تكون النفس مبدأ ، فجعلها من الحنس الذى كان يراه المبدأ : إما نارا ، أو هواء ، أو أرضا ، أو ماء . ومال بعضهم إلى القول بالماء لشدة رطوبة النطفة التي هي مبدأ التكون ؛ وبعضهم جعلها جسما نخاريا ، إذ كان يرى أن البخار مبدأ الأشياء على حسب المذاهب التي عرفتها ، وكل هؤلاء كان يقول : إن النفس إنما تعرف الأشياء كلها لأنها ، من جوهر المبدأ لحميعها . وكذلك من رأى أن المبادىء هي الأعداد ، فإنه جعل النفش عددا ، ومنهم من رأى أن الشيء إنما يدرك ماهو شبهه وأن المدرك بالفعل شبيه المدرك بانفعل فجعل النفس مركبا من الأشياء التي يراها عناصر ، وهذا هو انبادقليس ، فإنه قد جعل النفس مركبة من الأشياء التي يراها عناصر ، وهذا والحبة ، وقال : إنما تدرك النفس عدد عرك لذاته ، فهي عدد لأنها مدركة وهي عركة لذاتها ، لأنها عركة أولية . وأما الذين اعتبروا أمر الحياة غير وهي عركة لذاتها ، لأنها عركة أولية . وأما الذين اعتبروا أمر الحياة غير ملخص ، فمنهم من قال : إن النفس حرارة غريزية لأن الحياة بها ، ومنهم من قال بل برودة وأن النقس ، فالشي المناس والنقس هو الشيء المرد .

وله لما ما يتبرد بالاستنشاق ليحفظ جوهر النفس ، ومنهم من قال بل النفس عو الدم وله النفس عزاج لأن هو الدم ولأنه إذا سفح الدم بطلت الحياة ، ومنهم من قال بل النفس تأليف ونسبة المزاج ما دام ثابتا لم تتغير صحة الحياة ، ومنهم من قال بل النفس تأليف ونسبة بين العناصر وذلك لأنا نعلم أن تأليفا ما يحتاج إليه حتى يكون من العناصر حيوان ، ولأن النفس تأليف فلذلك تميل إلى المؤلفات من الننم والأرائح والطعوم وتلتل

<sup>(</sup>١) فلذاك : ولذاك ف ؛ فكذاك م . (٢) لأن : أن ف ، م || إن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) قه : ساقطة من ڤ .

<sup>(</sup>١٥) بشبيه : شبه ك ؛ يشبه م .

<sup>(</sup>١٦–١٦) محرك ... أولية : متحرك لذاتها لأنها محركة أوله م .

<sup>(</sup>۱۷) وهي محركة : ومحركة ف .

<sup>(</sup>۲۲) مسة : مست ن ، م .

<sup>(</sup>٢٤) ولأن : فلأن م || فللملك : وللملك د || والأرائح : والأرابيع ف ؛ والأرابيح م .

بها . ومن الناس من ظن أن النفس هو الإله – تعالى عما يقوله الملحدون – وأنه يكون فى كل شيء بحسبه فيكون فى شيء طبعا وفى شيء نفسا وفى شيء عقلا سبحانه وتعالى عما يشركون .

فهذه هي المذاهب المنسوبة إلى القدماء الأقدمين في أمر النفس ، وكلها باطل. فأما الذين تعلقوا بالحركة فأول مايلزمهم من المحال أنهم نسوا السكون ، فإن كانت النفس تحرك بأن تتحرك وكان لامحالة تحركها علة للتحريك ، فلم يخل تسكينها إما أن يصدر عنها وهي متحركة محالها فتكون نسبة تحركها بذاتها إلى التسكين والتحريات واحدة . فلم يمكن أن يقال : إنها تحرك بأن تتحرك ، وقد فرضوا ذلك ،أو يصدر عنها وقد سكنت ، فلا تكون متحركة بذاتها . وأيضا فقد عرفت مما سلف أنه لامتحرك إلا من محرك وأنه ليس شيء متحركا من ذاته فلا تكون النفس شيئا متحركا من ذاته ، وأيضا فإن هذه الحركة لا يخلوإما أن تكون مكانية أو كمية أو كيفية أو غير ذلك . فإن كانت مكانية فلا يخلو إما أن تكون طبيعية أو قسرية أو نفسانية ، فإن كانت طبيعية فتكون إلى جهة واحدة لامحالة ، فيكون تحريك النفس إلى جهة واحدة فقط . وإن كانت قسرية فلا تكون متحركة بلماتها ، ولا يكون أيضًا تحريكها بذاتها ، بل الأولى أن يكون القاسر هو المبدأ الأول وأن يكون هو النفس . وإن كانت نفسانية فالنفس قبل النفس وتكون لا محالة بإرادة فتكون إما واحدة لا تختلف ، فيكون تحريكها على تلك الجهة الواحدة ، أو تكون مختلفة فتكون بينها كما علمت سكونات لامحالة ، فلا تكون متحركة لذاتها . وأما الحركة من جهة الكم فأبعد شئ من النفس ، ثم لا يكون شئ متحركا من جهة الكم بذاته ، بل لدخول داخل عليه أو استحالة في ذاته . وأما الحركة على سبيل الاستجالة فإما أن تكون حركة في كونها نفسا فتكون النفس إذا حركت لا تكون نفسا ، وإما حركة في عرض من الأعراض لافي كونها نفساً . فأول حين ، ذلك أن لا يكون تحركها ، من نحو تحريكها بل تكون ساكنة في المكان حين تحرك في المكان . والثاني أن الاستحالة في الأعراض غايتها حصول ذلك العرض ، وإذا حصل فقد

<sup>(</sup>٢) بحسبه : بحبسه م .

<sup>(</sup>٦) وكان : فكان د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) فقد : قد ف .

<sup>(</sup>۱۱-۱۰) فلا تكون ... ذاته : ساقطة من د.

<sup>(</sup>١٣) نفسانية : نفسية د | واحدة : ساقعة من ف .

<sup>(</sup>١٦) قبل : منل م .

<sup>(</sup>٢٢) الأعراض لا في : أعراض ف | لا في : ساقطة من م | حين : ساقطة من ف .

وقفت الاستحالة . وأيضا فقد تبين لك أن النفس لا ينبغى أن تكون جسها والمحرك النفس الذي يحرك في المكان بأن يتحرك نحو ما يحرك فهو جسم لامحالة فلو كان النفس الحركة والانتقال اكان يجوز أن تفارق بدنا ثم تعود إليه . وهؤلاء يجعلون مثل النفس مثل الزئبق يجعل في بعض الأجسام ، فإذا ترجرج تحرك ذلك الجسم ويدفعون أن تكون الحركة حركة اختيارية .

وأيضا فقد علمت أن القول بالهباء هذر باطل ، وعلمت أيضا أن القول بوحدة المبدأ الأسطقسى جزاف ، ثم من الملكح ماقالوه من أن الشيء يجب أن يكون مبدأ حتى يعلم ماوراءه ، فإنا نعلم وندرك بأنفسنا أشياء لسنا بمبادىء لها . وأما إثبات ذلك من طريق من ظن أن المبدأ أحد الأسطقسات ، فهو أنا نعلم أشياء ليست الأسطقسات بوجه من الوجوه مبدأ لها ، ولاهى مبدأ للأسطقسات وهو . أن كل شيء إما أن يكون حاصلا في الوجود وإما أن لايكون ، وأن الأشياء المساوية لشيء و احد متساوية . فهذه الأشياء لا يجوز أن يقال : إن النار والماء وغير ذلك مبادىء لها فنعلمها بها ، ولا بالعكس .

وأيضا إما أن تكون معرفة النفس عا هي مبدأ له إنما تتناول عين ذلك المبدأ، أو تتناول الأشياء التي تحدث عن المبدأ وليست هي المبدأ ، أو تكون بكليهما ، فإن كانت إنما تتناول المبدأ أو تتناول كليهما ، وكان العالم بالشيء يجب أن يكون مبدأ له فتكون النفس أيضا مبدأ للمبدأ ومبدأ لذاتها ، لأنها تعلم ذاتها ، وإن كانت لبس تعلم المبدأ ، ولكن تعلم الأحوال والتغيرات التي تلحقه . فمن الذي يحكم بأن الماء والنار أو أحد هذه مبدأ . وأما الذين جعلوا الإدراك بالعددية فقالوا لأن

<sup>(</sup>٢) ما يحرك : ما يتحرك د ، ك || فلو كان : ولو كان ف .

<sup>(</sup>٣) ثم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>ه) اختيارية : اختيار ف ، م .

<sup>(</sup>٦) بالمباء: بالميئات د ؛ بالمباآت ف .

<sup>(</sup>٧) الملح : الحال د ، ف .

<sup>(</sup> ٨ ) وأما : أمام .

<sup>(</sup> ٩ ) إثبات ؛ بيان ف .

<sup>(</sup>۱۰) وهو : وهي ف .

<sup>(</sup>١١) وأن : وأما م .

<sup>(</sup>١٤) عين : غير م .

<sup>(</sup>١٥) أو تتناول : وتتناول م .

<sup>(</sup>١٧) فتكون : وتكون د || المبدأ : + وأن تكون النفس أيضا ك ؛ + وأيضا ف ، م || كانت : كان د ، ك ..

<sup>(</sup>١٩) والنار : أو النار ف || أو أحد هذه : أو هذه م .

المبدأ لكل شيء عدد ، بل قالوا ماهية كل شيء حدد ، وحدَّه عدد ، وهؤلاء وإن كنا قد دللنا على بطلان آرائهم في المبدأ في مواضع أخر ، و سندل في صناعة الفلسفة الأولى أيضًا على استحالة رأيهم هذا وما أشبه ، فإن مذاهبهم ههنا قد تفسد من حيث النظر الخاص بالنفس ، وذلك بأن ننظر و نتأمل هل النفس إنما تكون نفسا بأنها عددمعين كأربعة أو خمسة ، أو بأنها مثلازوج أو فرد أو شيء أعم من عدد معين ، فإن كانت النغم إنما هي ماهي بأنها عدد معين ، فما يقولون في الحيوان المحزز الذي إذا قطع تحرك كل جزء منه وأحس ، وإذا أحس فلا محالة هناك تخيل منّا ، وكذلك كل جزء منه يأخذ في الهرب إلى جهة وتلك الحركة من تخيل ما لا محالة . ومعلوم أن الجزءين يتحركان عن قوتبن فيهما ، وأن كل واحد منهما أقل من العدد الذي كان في الجملة ، وإنما كان النفس عندهم العدد الذي في الجملة لاغير ، فيكون هذان الحزءان يتحركان لاعن نفس وهذا محال ، بل في كل واحد منهما نفس من نوع نفس الآخر ، فنفس مثل هذا الحيوان واحدة بالفعل ، متكثرة بالقوة تكثر ا إلى النفوس و إنما تفسد في الحيوان المحزز نفساه ولا تفسد في النبات ، لأن النبات قد شاعت فيه الآلة الأولية لاستبقاء فعل النفس ولاكللك في الحيوان المحزز ، بل بعض بدن الحيوان المحزز لامبدأ فيه لاستبقاء المزاج الملائم للنفس ، وفي بعضه الآخر ذلك المبدأ ، ولكنه يحتاج في استبقائه ذلك إلى صحبة من القسم الآخر ، فيكون بدنه متعلق الأجزاء بعضها ببعض في التعاون على حفظ المزاج فإن لم تكن النفس عددا بعينه ، بل كانت عددا له كيفية منّا وصورة فيشبه أن تكون في بدن واحد نفوس كثيرة. فإنك تعلم أن في كثير من الأزواج أزواجا وفي كثير من الأفراد أفرادا ، وفي كثير من المربعات مربعات ، وكذلك سائر الاعتبارات.

<sup>(</sup>١) لكل : الكل م || وحده عدد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) آرائهم : رأيهم ف ، م || مواضع : موضع ف ، م || أخر : آخر ف ، م .

<sup>(</sup>٣) مذاهبه ؛ مذهبه ف ، م .

<sup>(</sup>٦) الحزز : الحِزر ف ؛ الحِرد ك .

<sup>(</sup> ٨ ) من : عن ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) النفوس : نفوس م | الحزز : المجرد ك .

<sup>(</sup>١٤) الحزز: المجزر ف ؛ الهردك.

<sup>(</sup>١٥) الحزز: الحيزر ف ؛ الحدد ك.

<sup>(</sup>١٧) بدنه : بدله ك ال فإن : وإن ف

<sup>(</sup>۱۸) کانت : کان ك .

<sup>(</sup>١٩) نفرس : نفس م .

وأيضا فإن الوحدات المجتمعة في العدد إما أن يكون لها وضع، أولا يكون لها ، فإن كان لها وضع فهي نقط ، وإن كانت نقطا فإما أن تكون نفسا لأنها عدة تلك النقط أولا تكون كذلك ، بل لأنها قوة أوكيفية أو غير ذلك . لكنهم جعلوا الطبيعة النفسية بجرد عددية ، فيكون العدد الموجود للنقط طبيعة النفس ، فيكون كل جسم إذا فرض فيه ذلك العدد من النقط ذا نفس ، وكل جسم لك أن تفرض فيه كم نقطة شئت ، فيكون كل جسم من شأنه أن يصير ذا نفس بفرض النقط فيه ، وإن كانت عددا لاوضع له ، وإنما هي آحاد متفرقة ، فهاذا تفرقت وليس لها مواد مختلفة ولاقرن بها صفات وفصول أخرى وإنما تتكثر الأشياء المتشامة في المواد المختلفة . فإن كان لها مواد مختلفة فهي ذوات وضع ولها أبدان شتى ثم في الحادين جميعا كيف ارتبطت هذه الوحدات أو النقط معا ، لأنه إن كان ارتباطها الحادي بعضها ببعض والتئامها للطبيعة الوحدية والنقطية ، فيجب أن تكون الوحدات والنقطات مهرولة إلى الاجتماع من أي موضع كانت ، وإن كان لحامع فيها جمع واحدة منها المنيء أولى أن يكون نفسا .

وأما الذين قالوا إن النفس مركبة من المبادىء حتى يصح أن تعرف المبادىء وغير المبادىء بما فيها منها ، وأنه إنما يعرف كل شيء بشبهه فيه ، فقد يلزمهم أن تكون النفس لا تعرف الأشياء التي تحدث عن المبادىء مخالفة لطبيعتها . فإن الاجتماع قد يحدث هيئات في المبادئ وصور الا توجد فيها مثل العظمية واللحمية والإنسانية والفرسية وغير ذلك ، فيجب أن تكون هذه الأشياء مجهولة للنفس ، إذ ليس فيها هذه الأشياء ، بل إنما فيها أجزاء المبادىء فقط ، فإن جعل في تأليف النفس إنسانا . ، وفرسا وفيلا ، كما فيه نار وأرض وغلبة ومحبة ، وإن قال إن فيها هذه الأشباء ،

۲) کان : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣) كذاك : لذاك ف .

<sup>(</sup>٦) نقطة : نقط د ، ك ، م || بفرض : ف ، لفرض م .

<sup>(</sup>٧) كانت عددا : كان عدد د ، ك ، م .

<sup>(</sup>A) صفات : + أخر ف .

<sup>(</sup>١٠) لأنه إن كان : أكان د .

<sup>(</sup>۱۲) واحدة : واحدا د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٣) الأخرى : الآخر د ك، م || ضم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) وأنه : وأنها ف | فيه : فيها ف .

<sup>(</sup>١٩) ليس: ليست د .

<sup>(</sup>٢١) وإن ... الأشياء : ساقطة من د ، ف .

فقد ارتكب العظيم . ثم إن كان في النفس إنسان ، فني النفسي نفس ، ففيه مرة أخرى إنسان وفيل ، ويذهب ذلك إلى غير النهاية . وقد يشنع عليه من جهة أخرى هي أنه يجب على هذا الوضع أن يكون الله تعالى إما غير عالم بالأشياء وإما مركبا من الأشياء ، وكلاهما كفر، ومع ذلك يحب أن يكون غير عالم بالغلبة ، لأنه لا غلبة فيه . فإن الغلبة توجب التفريق والفساد فيها تكون فيه ، فيكون الله تعالى غير تام العلم بالمبادىء، وهذا شنيع وكفر .

ثم يلزم من هذا أن تكون الأرض أيضا عالمة بالأرض ؛ والماء بالماء، وأن تكون الأرض لا تعلم الماء ، والماء لا يعلم الأرض ، ويكون الحار عالما بالحار غير عالم بالبارد ، ويجب أن تكون الأعضاء التي فيها أرضية كثيرة شديدة الإحساس بالأرض وليست هي كذلك ، بل هي غير حساسة لا بالأرض ولا بغيرها ، وذلك كالظفر والعظم . ولأن ينفعل الشيء ويتأثر عن ضده ، أولى من أن يتأثر عن شكله . وأنت تعلم أن الإحساس تأثر ممّا وانفعال ممّا ويحب أن لا تكون ههنا قوة واحدة تدرك الأصداد فيكون السواد والبياض ليس يدركان بحاسة و احدة ، بل يدرك البياض بجزء من البصر هو أبيض ، والسواد بجزء منه هو أسود ، ولأن الألوان لها تركيبات بلانهاية ، فيجب أن يكون قد أعد للبصر أجزاء بلا نهاية مختلفة الألوان. وإن كان لا حقيقة للوسائط ، وما هو إلا مزج الضدين بزيادة ونقصان من غير اختلاف آخر ، فيجب أن يكون مدرك البياض يدرك البياض صرفا ، ومدرك السواد يدرك السواد صرفا ، إذ لا يمكن أن يدرك غيره ، فيجب أن لا تشكل علينا بسائط الممتزج و لا تتخيل إلينا الوسائط التي لا يظهر فيها بياض وسواد بالفعل. ٢٠ وكذلك يجب أن يدرك المثلث بالمثلث ، والمربع بالمربع ، والمدور بالمدور، والأشكال

 <sup>(</sup>١) ففيه : ففيها ف ؛ قوة م || مرة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲) أخرى هي : ماقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>٣) الوضع : الموضع م .

<sup>(</sup>٤) وكلاها : وكلها م || يجب : فيجب ف .

<sup>(</sup>٦) شنيع : شنع م .

<sup>(</sup>٨) بالحار: ساقطة من م.

<sup>(</sup>١٠) هي : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>۱۲) لا تكون: تكون د.

<sup>(</sup>١٥) للبصر : البصرم .

<sup>(</sup>١٦) وما هو : وما هي ف .

<sup>(</sup>٢٠) والمربع بالمربع : ساقطة من د ، ف ، م .

الأخرى التي لا نهاية لها ، والأعداد أيضا بأمثالها ، فتكون فى الحاسة أشكال بلا نهاية ، وهذا كله محال . وأنت تعلم أن الشيء الواحد يكنى فى أن يكون عيارا للأضداد تعرف به ، كالمسطرة المستقيمة بعرف بها المستقيم والمنحنى جميعا ، وأنه لا يجب أن يعلم كل شيء بشيء خاص .

وأما الذين جعلوا النفس جسها يتحرك بحركته المستديرة التي يتحركها على الأشياء لتدرك بها الأشياء ، فسنوضح بعد فساد قولهم حين نتبين أن الإدراك العقلى لا يجوز أن يكون بجسم . وأما الذين جعلوا النفس مزاجا فقد علم مما سلف بطلان هذا القول وعلى أنه ليس كل ما يفسد بفساده الحياة يكون نفسا ، فإن كثيرا من الأشياء والأعضاء والأخلاط وغير ذلك بهذه الصفة . وليس بمنكر أن يكون شيء لابد منه حتى تكون للنفس علاقة بالبدن ، ولا يوجب ذلك أن يكون الدم محركا الشيء نفسا . وبهذا يعلم خطأ من ظن أن النفس دم ، فكيف يكون الدم محركا وحساسا . والذي قال : إن النفس تأليف فقد جعل النفس نسبة معقولة بين وساسا . والذي قال : إن النفس تأليف فقد جعل النفس نسبة معقولة بين الأشياء ، وكيف تكون النسبة بين الأضداد محركا و مدركا و التأليف محتاج إلى مؤلف لا محالة ، فذلك المؤلف أولى أن يكون هو النفس . وهو الذي إذا فارق وجب انتقاض التأليف . ثم سيتضح في خلال ما نعرفه من أمر النفس بطلان جميع انتقاض التأليف . ثم سيتضح في خلال ما نعرفه من أمر النفس بطلان جميع وقد قيل في مناقضة هذه الآراء أقاويل ليست بالواجبة ولا اللازمة وإنما تركناها لللك

<sup>(</sup>١) أشكال: أمثال ف.

<sup>(</sup>٥) النفس : النفس م ؛ + مدركة بحركتها المستديرة جمها وأما الذين جعلوا النفس ك | جمها : ساقطة من د | يتحرك بحركتها ك ، م .

<sup>(</sup>٦) بها: به د | حين نتبين: حتى يتبين ك ؛ حين نبين ف ، م .

<sup>(</sup>٧) وأما: فأماك || عا: فياد، ف، م.

<sup>(</sup> ٩ ) شيء : شيء شي م .

<sup>(</sup>۱۱) فكيف: وكيف د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) المؤلف: هو د ؛ ساقطة من ك || أولى : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) نكون : ساقطة من ك | نحن : ساقطة من م .

# الفصال كثالث

#### فيأن النفس داخلة فحت مقولة الجوهر

فنقول نحن إنك تعرف مما تقدم لك أن النفس ليست يجسم ، فإن ثبت لك أن نفسا مّا يصح لها الانفراد بقوام ذاتها ، لم يقع لك شك فىأنها جوهرة وهذا إنما يثبت لك في بعض مايقال له نفس. وأما غيره مثل النفس النباتية والنفس الحيوانية ، فإن ذلك لايثبت لك فيه . لكن المادة القريبة لوجود هذه الأنفس فها إنما هي ماهي بمزاج خاص وهيئة خاصة ، وإنما تبقى بذلك المزاج الخاص بالفعل موجودا ما دام فيها النفس . والنفس هي التي تجعلها بذلك المزاج ، فإن النفس هي لا محالة علة لتكون النبات والحيوان على المزاج الذي له إذ كانت النفس هي مبدأ التوليد والتربية كما قلنا ؛ فيكون الموضوع القريب للنفس مستحيلا أن يكون هو ما هو بالفعل إلا بالنفس ، وتكون النفس علة لكونهكذلك ، ولايجوز أن يقال : إن الموضوع القريب حصل موجودا على طباعه بسبب غير النفس ، ثم لحقته النفس لحوقا ما لا قسط له بعد ذلك في حفظه وتقويمه وتربيته ، كالحال في أعراض يتبع وجودها وجود الموضوع ١٥ لها اتباعا ضروريا ، ولا تكون مقومة لموضوعها بالفعل. وأما النفس فإنها مقومة لموضوعها القريب موجدة إياه بالفعل ، كما تعلم الحال في هذا إذا تكلمنا في الحيوان . وأما الموضوع البعيد فبينه وبين النفس صور أخرى تقومه . وإذا فارقت النفس وجب ضرورة أن يكون فراقها محدث لغالب

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٢ ف.

<sup>(</sup>٧) ما هي : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٩) له: الد، ك، م.

<sup>(</sup>۱۰) إذ: إذا د.

<sup>(</sup>١٢) موجودا على طباعه : على طباعه موجودا ك ، م ؟ + وكان ذلك ف .

<sup>(</sup>١٣) نسبب: لسبب ك | لحوقاً : لحوق ف .

<sup>(</sup>۱۷) فبیته : فبینها م .

<sup>(</sup>۱۸) تقومه: تقومها د ، ك ؛ تقويهام .

صير الموضوع لحالة أخرى . وأحدث فيها صورة جادية ، كالمقابلة للصورة المزاجية الموافقة للنفس ولتلك الصورة . فالمادة التي للنفس لا تبقى بعد النفس على نوعها البتة ، بل إما أن يبطل نوعها وجوهرها الذي به كان موضوعا للنفس ، أو تخلف النفس فيها صورة تستبقى المادة بالفعل على طبيعها ، فلا يكون ذلك الجسم الطبيعي كما كان ، بل تكون له صورة وأعراض ، أخرى . ويكون أيضا قد تبدل بعض أجزائها وفارق مع تغير الكل في الجوهر ، فلا تكون هناك مادة محفوظة الذات بعد مفارقة النفس هي كانت موضوعة فلا تكون هناك مادة محفوظة الذات بعد مفارقة النفس هي كانت موضوعة المنفس ، والآن هي موضوعة لغيرها . فإذن ليس وجود النفس في الجسم كوجود العرض في الموضوع . فالنفس إذن جوهر لأنها صورة لافي موضوع .

لكن لقائل أن يقول: لنسلم أن النفس النباتية هذه صورتها ، فإنها علة لقوام مادتها القريبة ؛ وأما النفس الحيوانية فيشبه أن تكون النباتية تقوم مادتها ثم يلزمها اتباع هذه النفس الحيوانية إياها ، فتكون الحيوانية متحصلة في مادة تقومت بذاتها ، وهي علة لقوام هذه التي حلتها أعنى الحيوانية ، فلا تكون الحيوانية إلا قائمة في موضوع . فنقول في جواب ذلك: إن النفس النباتية بما هي نفس نباتية لا يجب عنها الاجسم وتغذ وطلقا ، ولا النفس النباتية مطلقة لها وجود إلا وجود معنى جنسي ، وذلك في الوهم فقط ؛ وأما الموجود في الأعيان فهو أنواعها . والذي يجب أن يقال: إن النفس النباتية سبب له شيء أيضا عام كلي غير محصل ، وهو الجسم المتغذى النامي المطلق الجنسي غير المنوع . وأما الجسم غير عصل ، وهو الجسم المتغذى النامي المطلق الجنسي غير المنوع . وأما الجسم غير عصل ، وهو الجسم المتغذى النامي المطلق الجنسي غير المنوع . وأما الجسم

<sup>(</sup>١) كالة : جالة ف ، ك ، م | فيها : فيه ف .

<sup>(</sup>٢) فالمادة : وأما المادة ك ؛ والمادة م || التي للتفس : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>ه) له: ساقطة من د، م.

<sup>(</sup>٦) ويكون : وقد يكون د ، ك || أيضا : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) لغيرها : لغيرهم .

<sup>(</sup>١٢) النبائية : النبات م .

<sup>(</sup>١٣) يلزمها : يلزم د || متحصلة : + الوجودك .

<sup>(</sup>١٤) حلتها : حلته م .

<sup>(</sup>١٧) معنى : لمعنى ك.

<sup>(</sup>١٨) له: واحدوله ك.

<sup>(</sup>١٩) الجنسى : الجنس د || غير : الغير د، ف ،ك || وأما الجسم :وأما جسم د ؛ ولها جسم م .

ذوآلات الحس والتمييز والحركة الإرادية ، فليس مصدره عن النفس النباتية بما هي نفس نباتية ، بل بما ينضم إليها فصل آخر تصير به طبيعة أخرى ، ولا يكون ذلك إلا أن تصير نفسا حيوانية ، بل يحب أن نبتدىء فنزيد هذا شرحا .

فنقول : إن النفس النباتية إما أن يعني بها النفس النوعية التي تخص النبات دون الحيوان ، أويمني بها المعنى العام الذي يعم النفس النباتية والحيوانية من جهة ما تغذى و تولد و تنمى ، فإن هذا قد يسمّى نفسا نباتية ، وهذا مجاز من القول ، فإن النفس النباتية لا تكون إلا في النبات ، ولكن المعنى الذي يعم نفس النبات والحيوان يكون في الحيوانات كما يكون في النبات ووجوده ، كمًا يوجد المعنى العام في الأشياء . وإما أن يعنى بها القوة من قوى النفس الحيوانية التي تصدر عنها أفعال التغذية والتربية والتوايد ، فإن عني بها النفس النباتية التي هي بالقياس إلى النفس الفاعلة للغذاء نوعية ، فذلك يكون في النبات لاغير، ليس في الحيوان . وإن عني بها المعنى العام فيجب أن ينسب إليها معنى عام لامعنى خاص، فإنالصافع العام هوالذي ينسب إليه الصنوع العام، والصانع النوعي كالنجار هو الذي ينسب إليه المصنوع النوعي، والصانع المعنن هو الذي ينسب إليه المصنوع المعين. وهذا شيء قد مر لك تحقيقه . فالذى ينسب إلى النفس النباتية العامة من أمر الجسم أنه نام عام ، وأما أنه نام بحيث أنه يصلح لقبول الحس أو لا يصلح فليس ينسب ذلك إلى النفس النباتية من حيث هي عامة ، ولا هذا المعنى يتبعه . وأما القسم الثالث فيستحيل أن يكون على ما يظن من أن القوة النباتية تأتى وحدها فتفعل بدنا حيوانيا ولوكان المنفرد بالتدبير تلك القوة لكانت تتمم جسما نباتيا ، وليس كذلك ، بل إنما تتمم جسما حيوانيا بآلات الحس والحركة ، فتكون هي قوة لنفس لتلك النفس قوة أخرى . وهذه القوة من

<sup>(</sup>١) والتميير : والتميز ك ∥ مصدره : مصدر ك.

<sup>(</sup>٣) فنريد: رنزيدك.

<sup>(</sup>٦) ما تغلى : ما تغتنى م 🛭 وتنمى : وينمو د ، ك .

<sup>(</sup>١١) فذاك : فلذاك د .

<sup>(</sup>١٣) الصائع : ساقطة من م || المصنوع : الموضوع م || هو : وهو م .

<sup>(</sup>١٦) نام (الأولى والثانية): تام د.

<sup>(</sup>۱۷) يتبه : يتبها ف .

<sup>(</sup>٢٠) نباتها : حيوانيا د | إنما : +كانتم.

<sup>(</sup>٢١) قوة أخرى : قوى أخرد ؛ قوى أخرى ف .

قواها تتصرف على المثال الذي يؤدى إلى استعداد الآلة للكمالات الثانية التي لتلك النفس التي هذه قوتها وتلك النفس هي الحيوانية .

ويتضح من بعد أن النفس واحدة ، وأن هذه قوى تنبعث عنها في الأعضاء . ويتأخر فعل بعضها ويتقدم بحسب استعداد الآلة . فالنفس التي اكل حيوان هي جامعة أسطقسات بدنه ، ومؤلفتها ومركبتها على نحو يصلح معه أن يكون ، يدنا لها ، وهي حافظة لهذا البدن على النظام الذى ينبغى ، فلا تستوى عليه المغيرات الحارجة مادامت النفس موجودة فيه ولولا ذلك لما بقيت على صحتها ، ولاستيلاء النفس عليه ما يعرض من قوة القوة النامية وضعفها عند استشعار النفس قضايا تكرهها أو تحبها كراهة ومحبة ليست ببدنية البتة ، وذلك عند ما يكون الوارد على النفس تصديقا ما ، وليس ذلك مما يؤثر في البدن بما هو اعتقاد ، بل يتبع ذلك الاعتقاد انفعال من سرور أوغم ، وذلك أيضا من المدركات النفسانية ، وليس مما يعرض للبدن بما هو بدن فيؤثر ذلك في المدركات النفسانية ، وليس مما يعرض للبدن بما هو بدن فيؤثر ذلك في حوليكن الفرح النطقي الذي لا ألم بدني فيه حضعف وعجز حتى يفسد فعلها ، وويكن الغم النطقي الذي لا ألم بدني فيه حضعف وعجز حتى يفسد فعلها ،

وكل ذلك مما يقنعك في أن النفس جامعة لقوتى الإدراك واستعال الغذاء ، وهي واحدة لهما ، ليست هذه منفردة عن تلك . فبين أن النفس

<sup>(</sup>٣) تنبعث: تنشعب ف ، م .

<sup>(</sup> ه ) ومؤلفتها : ومؤلفها د ، ك || ومركبتها : ومركبها د ، ك .

<sup>(</sup>٦) عليه: عليها د، ك، م.

<sup>(</sup>٧) فيه : فيها د ، ك ، م || بقيت على صحتها : بقى على صحته ف .

<sup>(</sup>٨) مليه: مليها د، ك، م.

<sup>(</sup>٩) كرامة : كرامية ف | ببدنية : بدنية ك.

<sup>(</sup>١٢) مما : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٣) العارض : العناصر م .

<sup>(</sup>۱٤) ونفاذ : ونفاذا د ، م .

<sup>(</sup>١٥) بدنى: بدنيام | ضمف رعجز: ضمفا وعجزام.

<sup>(</sup>١٧) ذلك : هذا ف | لقوتى : لقوى د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۸) لما: لما د، ف .

هى مكملة البدن الذى هى فيه ، وحافظة على نظامه الذى الأولى به أن يتميز ويتفرق ، إذ كل جزء من أجزاء البدن يستحق مكاذا آخر ويستوجب مفارقة لقرينه ، وإنما يحفظه على ما هو عليه شيء خارج عن طبيعته ، وذلك الشيء هو النفس في الحيوان . فالنفس إذن كمال لموضوع ، ذلك الموضوع متقوم به ، وهو أيضا مكمل النوع وصانعه ، فإن الأشياء المختلفة الأنفس تصير بها مختلفة الأنواع ، ويكون تغايرها بالنوع لا بالشخص . فالنفس إذن ليست من الأعراض التي لا تختلف بها الأنواع ، ولا يكون لها مدخل في تقويم الموضوع . فالنفس إذن كمال كالجوهر لا كالعرض ، وليس يلزم هلما أن يكون مفارقا أوغير مفارق . فإنه ليس كل جوهر بمفارق ، فلذل الميولى بمفارقة ولا الصورة ، وقد علمت أنت أن الأمر كذلك ، فلندل الآن دلالة ما مختصرة على قوى النفس وأفعالها ثم نتبعها بالاستقصاء .

<sup>(</sup>١) وحافظة : وحافظته ف | نظامه : النظام ك.

<sup>(</sup> ٤ ) لموضوع : الموضوع م || ذاك : وذاك ك .

<sup>(</sup> ٥ ) متقوم : يتقوم ك .

<sup>(</sup> ٨ ) لا كا لعرض : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٩) مفارق : مفارقام.

## الفصل الرابع

#### فى تبيين أن اختلاف أفاعيل لنفس لاختلاف قراها

نقول: إن للنفس أفعالا تختلف على وجوه ، فيختلف بعضها بالشدة والضعف ، وبعضها بالسرعة والبطء . فإن الظن اعتقاد ما تخالف اليقين بالتأكيد والشدة ، والحدس يخالف اليقين بسرعة الفهم . وقد تختلف أيضا بالعدم والملكة ، مثل أن الشك يخالف الرأى ، فإن الشك عدم اعتقاد من طرفى النقيض ، والرأى اعتقاد أحد طرفى النقيض ؛ ومثل التحريك والتسكين . وقد تختلف بالنسبة الى أمور متضادة مثل الإحساس بالأبيض والإحساس بالأسود وإدراك الحلو وإدراك المر . وقد تختلف بالجنس مثل إدراك اللون وإدراك الطعم ، بل مثل الإدراك والتحريك . وغرضنا الآن أن نعرف القوى التى تصدر عنها ١٠ هذه الأفاعيل ، وأنه هل يجب أن يكون لكل نوع من الفعل قوة تخصه أو لا يجب ذلك .

فنقول : أما الأفعال المختلفة بالشدة والضعف فإن مبدأها قوة واحدة ، لكنها تارة تكون أتم فعلا ، وتارة تكون أنقص فعلا . ولو كان النقصان يقتضى أن يكون هناك للأنقص قوة غير القوة التى للأتم ، لوجب أن ، يكون عدد القوى بحسب عدد مراتب النقصان والزيادة التى لاتكاد تتناهى ، بل القوة الواحدة يعرض لها تارة أن تفعل الفعل أشد وأضعف بحسب الاختيار ، وتارة بحسب مؤاتاة الآلة ، وتارة بحسب عوائق من خارج أن تكون أو لا تكون وأن تقل أو تكثر . وأما الفعل وعدمه فقد سلف لك فى

<sup>(</sup>١) الفصل الرابع: قصل ؛ ف.

<sup>( ؛ )</sup> يخالف اليقين : مخالف اليقين م | اليقين : التلقن د ، ف .

<sup>(</sup>١٥) للأنقص : لأنقص ك .

<sup>(</sup>۱٦) لاتكاد تتنامى ؛ لا تكاد وتتنامى د ؛ تكادلا تتنامى ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) الآلة : الآلات ك | وتارة بحسب : وبحسب ف ، م .

<sup>(</sup>١٩) وأما: فأماك، م.

الأقاويل الكلية أن مبدأ ذلك قوة واحدة . وأما اختلاف أفعالها التي من باب الملكة بالجنس كالإداراك والتحريك أو كإدراك وإدراك ، فذلك مما بالحرى أن يفحص عنه فاحص ، فينظر مثلا هل القوى المدركة كلها قوة واحدة ، إلا أن لها إدراكات مرّا بذاتها هي العقليات وإدراكات مرّا بآلات محتلفة بسبب اختلاف الآلات . فإن كانت العقليات والحسيات مثلاً لقو تين ، فهل الحسيات كلها التي تتخيل من باطن والتي تدرك في الظاهر بقوة واحدة ، وإن كانت التي في الباطن لقوة أو لقوى ، فهل التي في الظاهر لقوة واحدة تفعل في آلات مختلفة أفعالا مختلفة . فإنه ليس بممتنع أن تكون قوة واحدة تدرك أشياء مختلفة الأجناس والأنواع ، كما هو مشهور من حال العقل عند العلماء ومشهور من حال الخيال عندهم ، بل كما أن المحسوسات المشتركة التي زعموا أنها العظم والعدد والحركة والسكون والشكل قد تحس بكل واحدة من الحواس أو بعدة منها وإن كانت بوساطة محسوس آخر . ثم هل قوة التحريك هي قوة الإدراك ، ولم لا مكن ذلك . وهل قوة الشهوة بعينها هي قوة الغضب ، فإذا صادفت اللذة انفعلت على نحو ، وإن صادفت الأذى انفعلت على نحو آخر ، بل هل الغاذية والمنامية والمولدة شيء من هذه القوى ، فإن لم تكن فهل هي قوة واحدة ، حتى إذا كان الشيء لم يتم تصوره حركت الغذاء إلى أقطاره على هيئة وشكل ، فإذا استكمل حركت ذلك التحريك بعينه . إلا أن الشكل قد تم ولا يحدث شكل آخر ، والعظم قد بلغ مبلغاً لا تنى القوة بأن تورد من الغذاء فيه أكثر مما يتحلل منه فيقف . وهناك يفضل من الغذاء فضل يصلح . ٧ للتوليد فتنفذه إلى أعضاء التوليد ، كما تنفذ الغذاء إليها لتغذوها به ، لكنه

<sup>(</sup>٢) أو كإدراك : وكإدراك ف .

<sup>(؛)</sup> مَّا (الأولى) : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٦) بقوة : لقوة م || وإن : فإن م .

<sup>(</sup>۷) لقرى : قرى ن، م.

<sup>(</sup> ٨ ) ممتنع : متنع ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) بل : ساقطة من د | زعبوا : يزعبون ف ، ك ، م .

<sup>(</sup>١١) واحدة : واحد ك .

<sup>(</sup>١٢) بوساطة : بواسطة ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) شيء: شتى ف .

<sup>(</sup>١٦) حركت: حركد، ك، م.

<sup>(</sup>١٧) حركت : حرك د ، ك ؛ ساقطة من م . (١٨) ولا يحدث : فلا يحدث ف .

<sup>(</sup>١٩) يصلح : يصبح ف . فتنفذه : لتنفذه ك .

يفضل عما تحتاج إليه أعضاء التوليد من الغذاء فضل يصلح لباب آخر ، فتصرفه تلك القوة بعينها إليه ، كما تفعل بفضول كثير من الأعضاء ، ثم تعجز هذه القوة في آخر الحياة عن إبراد بدل ما يتحلل مساوياً لما يتحلل ، فيكون ذبول . فلم تفرض قوة نامية ولا تفرض قوة مذبلة ، واختلاف الأفعال ليس يدل على اختلاف القوى . فإن القوة الواحدة بعينها تفعل الأضداد ، بل القوة الواحدة تحرك بإرادات مختلفة حركات مختلفة ، بل القوة الواحدة قد تفعل في مواد مختلفة .

فهذه شكوك يجب أن يكون حلها مهيئا عندنا ، حتى يمكننا أن ننتقل ونثبت قوى النفس ؛ وأن نثبت أن عددها كذا ، وأن بعضها مخالف للبعض ، فإن الحق عندنا هذا .

فنقول: أما أولا، فإن القوة من حيث هي قوة باللمات وأولا، هي قوة على أمر ما ويستحيل أن تكون مبدأ لشيء آخر غيره، فإنها من حيث هي قوة عليه مبدأ له، فإن كانث مبدأ لشيء آخر فليست هي منحيث هي مبدأ في ذاتها للمك الأول. فالقوى من حيث هي قوى إنما تكون مبادىء لأفعال معينة بالقصد الأول. لكنه قد يجوز أن تكون القوة الواحدة مبدأ لأفعال كثيرة بالقصد الثاني، بأن تكون تلك كالفروع، فلا تكون مبدأ لها أولا، مثل أن الإبصار إنما هو قوة أولا على إدراك الكيفية التي بها يكون الجسم بحيث إذا توسط بين جسم قابل للضوء وبين المضيء لم يفعل المضيء فيه الإضاءة، وهذا هو اللون، واللون يكون بياضاً وسواداً. وأيضا القوة المتخيلة هي التي تستثبت صور الأمور المادية من حيث هي مادية مجردة عن المادة نوعا من التجريد غير بالغ، كما نذكره بعد. ثم يعرض أن يكون ذلك لونا أو طعا أو حظا أو صوتا أو غير ذلك . والقوة العاقلة هي التي تستثبت صور الأمور من حيث هي بريئة

<sup>(</sup>۲) کير : کثيرة د ، ك ، م .

<sup>( \$ )</sup> فلم تفرض : فلم تمرض ك ؟ فلم لا تمرض م || ولا تفرض : ولا تمرض ك .

<sup>(</sup>١٢) فإنها : فإنه د ، ك . (١٣) كانت : كان د ، ك .

<sup>(</sup>١٣–١٣) فليست ... الأول: فليس هو منحيث هو مبدأ لذلك الأول في ذانه د ، ك ؛ فليس هو من حيث هي مبدأ لذلك الأول في ذانه م .

<sup>(</sup>١٤) مبادىء: مبدأ ك.

<sup>(</sup>١٥) الواحدة : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٩) واللون : ثم اللون د ، ف | تستثبت : تشبث ك .

<sup>(</sup>۲۲) تستثبت : تشبث ك .

عن المادة وعلائقها ، ثم يتفق أن يكون ذلك شكلا ، ويتفق أن يكون عددا . وقد يجوز أن تكون القوة معدة نحو فعل بعينه ، لكنها تحتاج إلى أمر آخر ينضم إليها حينه: ، حتى يصير لها ما بالقوة حاصلا بالفعل ، فإن لم يكن ذلك الأمر لم تفعل . فيكون مثل هذه القوة تارة مبدأ للفعل بالفعل وتارة غير مبدأ له بالفعل ، بل بالقوة . مثل القوة المحركة فإنهاإذا صح الإجهاع من القوة الشوقية بسبب داع من التخيل أو المعقول إلى التحريك حركت لا محالة ، فإن لم يصحلم تحرك وليس يصدر عن قوة محركة واحدة بآلة واحدة إلا حركة واحدة ، إذ الحركات الكثيرة لكثرة آلات الحركة التي هي العضل فينا وفي كل عضلة قوة محركة جزئية لاتحرك إلا حركة بعينها . وقد تكون القوة الواحدة أيضا عضلة تأثيرها بحسب القوابل المختلفة أو الآلات المختلفة ، وهذا ظاهر .

فنقول الآن : إن أول أقسام أفعال النفس ثلاثة أفعال يشترك فيها الحيوانات الحيوان والنبات كالمتغذية والتربية والتوليد ، وأفعال تشترك فيها الحيوانات أكثرها أو جلها ولاحظ فيها للنبات مثل الإحساس والتخيل والحركة الإرادية ، وأفعال تختص بالناس مثل تصور المعقولات واستنباط الصنائع والروية فى الكائنات والتفرقة بين الجميل والقبيح . فلو كانت القوى النفسانية واحدة وكانت الأفعال النباتية تصدر عن القوة التى تصدر عنها الحيوانية صدورا أوليا لكان عدم الأجسام النباتية وأعضاء الحيوان التى تغتذي ولا تحس مما هو صلب أوايتن للإحساس إما أن يكون بسبب عدم القوة ، أو بسبب أن المادة ليست تنفعل عنها . وعال أن يقال : إن المادة ليست تنفعل عن الحر والبرد ولا تتأثر عنهما وعن الطعوم القوية والروائح القوية ، فإنها تنفعل عنها ، فبقى أن يكون ذلك بسبب عدم القوة الفعالة لذلك ، وقد وجدت القوة الغاذية ، فإذن القوتان مختلفتان . وأيضا فإن تحريك النفس لايخلو إما أن يكون على سبيل نقل مطلق وكل جسم قابل النقل مطلقا ، وإما أن يكون لنقل على سبيل قبض وبسط . وفي أجسامنا أعضاء هي أقبل المذلك من العضل وفيها حياة المتغذى ، وليس يمكن تحريكها . فالسبب في ذلك الذلك من العضل وفيها حياة التغذى ، وليس يمكن تحريكها . فالسبب في ذلك المنات العضل وفيها حياة المتغذى ، وليس يمكن تحريكها . فالسبب في ذلك

 <sup>(</sup>٤) القوة : ساقطة من د .

 <sup>(</sup> ٨ ) لكثرة : ساقطة من م :
 ( ٨ ) أو الآلات : و الآلات ف .

<sup>(</sup>۱۳) أكثرها : ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>١٤) تصور: تعقلك، م.

<sup>(</sup>١٥) والتفرقة ؟: + التي ك.

<sup>(</sup>١٩-١٨) المادة . . . . . أن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢٣) لنقل : النقل ف .

<sup>(</sup>۲٤) التغذى : التغذى د ، ف | فالسبب : ما السبب م .

ليس من جهتها ، بل من جهة فقدانها القوة المحركة . وكذلك بعض الأعصاب تنفذ فيها قوة الحركة تنفذ فيها قوة الحركة ولا تتفاضل بشيء يعتد به ، بل قد يوجد ما يشاكل ماينفذ فيه الحس ويزيد عليه في الكيف وينقص ، قد تنفذ فيه قوة الحركة ، وقد يوجد ماهوكذلك وليس تنفذ فيه قوة الحس . وكذلك يمكنك أن تعلم أن العين ليست دون . اللسان في أن تنفعل عن الطعوم المجاورة ، ولا تحس العين بالطعم من حيث هو مذوق ؛ لست أقول من حيث هو كيفية ولا بالصوت .

وأما القوة الإنسانية فسنبين من أمرها أنها متبرئة الذات عن الانطباع في المادة ، ونبين أن جميع الأفعال المنسوبة إلى الحيوان يحتاج فيها إلى آلة . فإذن الحواس والتخيلات لقوة أخرى مادية غير القوة المحركة وإن كانت تفيض عنها . وقوى الحركة أيضا متعلقة من وجه ، كما سنبين ، بقوى الحس والتخيل . فإذا فهمت هذا وما أعطيناك من الأصول سهئل عليك أن تعرف فرقان ما بين القوى التي نحن في ترتيبها وتعديدها ، وتعلم أن كل قوة لها فعل أولى غالف المعلها الأولى .

<sup>(</sup>١) المحركة : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٢) فيها (الأرلى والثانية) : فيه ف || وبعضها : وبعض الأعصاب ك.

<sup>(؛)</sup> قد ؛ وقد ك .

<sup>(</sup> ٥ ) وكذاك : ولذاك م .

<sup>(</sup>٧) هو : هي د ؛ ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٣) فرقان: فرقاك.

<sup>(</sup>١٤) فلا تشارك: ولا تشاركك.

# الفصال نحامس

#### فى تعريد قوى النفس على سبيل التصنيف

لنعد "الآن قوى النفس عدا على سبيل الوضع ، ثم لنشتغل ببيان حال كل قوة فنقول : القوى النفسانية تنقسم بالقسمة الأولى أقساما ثلائة : أحدها النفس النباتية ، وهي الكمال الأول لجسم طبيعي آلى من جهة مايتولد و بنمي ويغتنى ، والغذاء جسم من شأنه أن يتشبه بطبيعة الجسم الذي قيل إنه غذاؤه فيزيد فيه مقدار ما يتحلل أو أكثر أو أقل . والثاني النفس الحيوانية ، وهي الكمال الأول لجسم طبيعي آلى من جهة ما يدرك الجزئيات ويتحرك بالإرادة . والثالث النفس الإنسانية ، وهي كمال أول لجسم طبيعي آلى من جهة ماينسب اليه أنه يفعل الأفاعيل الكائنة بالاختيار الفكرى والاستنباط بالرأى ، ومن جهة ما يدرك الأمور الكلية . ولولا العادة لكان الأحسن أن يجعل كل أول شرطا مذكوراً في رسم الثاني إن أردنا أن نرسم النفس لا القوة النفسانية التي للنفس بحسب ذلك الفعل . فإن الكمال مأخوذ في حد النفس لا في حد قوة النفس .

وأنت ستعلم الفرق بين النفس الحيوانية وبين قوة الإدراك والتحريك ، وبين النفس الناطقة وبين القوة على الأمور المذكورة من التمييز وغيره . فإن أردت الاستقصاء فالصواب أن تجعل النباتية جنسا للحيوانية ، والحيوانية جنساً للإنسانية ، وتأخذ الأعم في حد الأخص . ولكنك إذا التفت إلى

<sup>(</sup>١) الفصل الخامس: فصل ٥ ف.

<sup>(</sup>٢) تعديد: تعدم.

<sup>(</sup>٣) لنشتغل : نشتغل م .

<sup>(</sup>٦) غذاؤه : غذاه د ؟ غذاه له ك ؟ غذاه ف | افيزيد : ويزيد د | فيه : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) لجسم : بجسم م | كان أول : الكال الأول ف .

<sup>(</sup>١٤-١٣) لا في حد قوة النفس : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) التمييز: التميز د، ك.

النفس من حيث القوى الخاصة لها فى حيوانيتها وإنسانيتها ، فربما قنعت عا ذكرناه . ولانفس النباتية قوى ثلاث : الغاذية وهى قوة تحيل جسما غير الجسم الذى هى فيه فتلصقه به بدل ما يتحلل عنه . والقوة المنمية وهى قوة تزيد فى الجسم الذى هى فيه بالجسم المتشبه به زيادة متناسبه فى أقطاره طولا وعرضا وعمقا لتبلغ به كمال النشوء . والقوة المولدة وهى قوة تأخذ من الجسم الذى هى فيه جزءاً هو شبيهه بالقوة فتفعل فيه باستمداد أجسام أخرى تتشبه به من التخليق والتمزيج ما يصيره شبيها به بالفعل .

وللنفس الحيوانية بالقسمة الأولى قوتان : محركة ، ومدركة . والمحركة على قسمين : إما محركة بأنها باعثة على الحركة ، وإما محركة بأنها فاعلة . . والمحركة على أنها باعثة هي القوة النزوعية الشوقية ، وهي القوة التي إذا ارتسمت في التخيل الذي سنذكره بعد صورة مطلوبة أو مهروب عنها بعثت القوة المحركة الأخرى التي نذكرها على التحريك ، ولها شعبتان : شعبة تسمى قوة شهوانية وهي قوة تبعث على تحريك تقرب به من الأشياء المتخيلة ضرورية أو نافعة طلبا للذة . وشعبة تسمى غضبية وهي قوة تبعث ، على تحريك تدفع به الشيء المتخيل ضاراً أو مفسداً طلباً للغلبة . وأما القوة المحركة على أنها فاعلة فهي قوة تنبعث في الأعصاب والعضلات من شأنها أن حشنج العضلات فتجذب الأوتار والرباطات المتصلة بالأعضاء إلى نحو جهة المبدأ وترخيها أو تمدها طولا ، فتصير الأوتار والرباطات إلى خلاف جهة المبدأ وترخيها أو تمدها طولا ، فتصير الأوتار والرباطات إلى خلاف

وأما القوة المدركة فتنقسم قسمين : منها قوة تدرك من خارج ، ومنها قوة تدرك من داخل .

<sup>(</sup>١) النفس: الأنفس ف.

<sup>(</sup>٥) لتبلغ : ليبلغ ف .

<sup>(</sup>٧) من : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٨) ما يصيره: ما يصير د.

<sup>(</sup>٩) ومدركة : ومدورةم.

<sup>(</sup>١٤) تقرب: يقرب ف.

<sup>(</sup>١٥) تسى : + قرة ن .

<sup>(</sup>١٦) تدفع: يدفع ف .

<sup>(</sup>۱۹) وترخيها : أو ترخيها د ، ف .

<sup>(</sup>٢١) وأما : فأما م .

فالمدركة من خارج هي الحواس الخمس أو الثماني . فمنها البصر وهي قوة مرتبة في العصبة الحجوفة تدرك صورة ما ينطبع في الرطوبة الجليدية من أشباح الأجسام ذوات اللون المتأدية في الأجسام الشفافة بالفمل إلى سطوح الأجسام الصقيلة . ومنها السمع وهي قوة مرتبة في العصب المتفرق في سطح الصماخ تدرك صورة ما يتأدى إليها من تموج الهواء المنضغط بين قارع ومقروع مقاوم له انضغاطا بعنف يحدث منه صوت فيتأدى تموجه إلى الهواء المحصور الراكد في تجويف الصهاخ ، وتماس أمواج تلك الحركة العصبة فيسمع .

ومنها الشم وهى قوة مرتبة فى زائدتى مقدم الدماغ الشبيهتين بحلمتى الثدى تدرك ما يؤدى إليها الهواء المستنشق من الرائحة الموجودة فى البخار المخالط له أو الرائحة المنطبعة فيه بالاستحالة من جرم ذى رائحة.

ومنها الذوق وهي قوة مرتبة في العصب المفروش على جرم اللسان تدرك الطعوم المتحللة من الأجسام المماسة له المخالطة للرطوبة العذبة التي فيها مخالطة محيلة.

ومنها اللمس وهي قوة مرتبة في أعصاب جلد البدن كله و لحمه تدرك ما يماسه ويؤثر فيه بالمضادة المحيلة للمزاج أو المحيلة لهيئة التركيب . ويشبه أن تكون هذه القوة عند قوم لا نوعا أخبراً ، بل جنساً لقوى أربع أو فوقها منبئة معاً في الحلد كله ، وإحداها حاكمة في التضاد الذي بين الحار والبارد ، والثانية حاكمة في التضاد الذي بين الرطب واليابس ، والثالثة حاكمة في التضاد الذي بين الحشن والأملس . إلا أن اجتماعها في آلة واحدة بوهم تأحدها في الذات .

<sup>(</sup>١) فالمدركة : والمدركة د ، ف ، م .

<sup>(</sup> ٤ ) العصب المتفرق : العصبة المتفرقة ك . ( ٦ ) منه : عثه ف .

<sup>(</sup> ٧ ) العصبة : العصبية د ، ك | فيسمع : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٩) إليها: إليه د، ك.

<sup>(</sup>١٠) المخالط: المخالطة م || رامحة: الرامحة م.

<sup>(</sup>١٢) الأجسام: الأجرام ف.

<sup>(</sup>١٣) فيها : فيه ف .

<sup>(</sup>١٥) ما يماسه: عا يماسه م.

<sup>(</sup>۱۷) که : کل د .

<sup>(</sup>١٨) والثانية : والثالثة م || والثالثة ; والثانية م .

وأما القوى المدركة من باطن فبعضها قوى تدرك صور المحسوسات، وبعضها تدرك معانى المحسوسات. ومن المدركات ما يدرك ويفعل معاً ، ومنها ما يدرك ولا يفعل ، ومنها ما يدرك إدراكا أوليا ، ومنها ما يدرك إدراكا ثانياً . والفرق بين إدراك الصورة وإدراك المعنى أن الصورة هو الشيء الذي يدركه الحس الباطن والحس الظاهر معا . لكن الحس الظاهر . يدركه أولا ويؤديه إلى الحس الباطن مثل إدراك الشاة لصورة الذئب أعنى لشكله وهيئته ولونه ، فإن الحس الباطن من الشاة يدركها ، لكن إنما يدركها أولا حسها الظاهر : وأما المعنى فهو الشيء الذي تدركه النفس من المحسوس من غير أن يدركه الحس الظاهر أولا ، مثل إدراك الشاة للمعنى المضاد في الذئب أو للمعنى الموجب لخوفها إياه ، وهربها عنه من غير أن يدرك الحس ١٠ ذلك البتة. فالذى يدرك من الذئب أولا الحس الظاهر ثم الحس الباطن فإنه يخص في هذا الموضع باسم الصورة. والذي تدركه القوة الباطنة دون الحس فيخص في هذا الموضع باسم المعنى . والفرق بين الإدراك مع الفعل والإدراك لا مع الفعل ، أن من أفعال بعض القوى الباطنة أن يركب بعض الصور والمعانى المديركة مِع بعض ويفصله عن بعض ، فيكون قد أدرك وفعل ١٥ أيضًا فيها أدرك . وأما الإدراك لامع الفعل فهو أن تكون الصورة أو المعنى يرتسم في الشيء فقط من غير أن يكون له أن يفعل فيه تصرفاً البتة . والفرق بين الإدراك الأول والإدراك الثاني أن الإدراك الأول هو أن يكون حصول الصورة على نحومًا من الحصول قد وقع للشيء من نفسه ؛ والإدراك الثاني هو أن يكون حصولها للشيء من جهة شيء آخر أدى إليها . فمن ب القوى المدركة الباطنة الحيوانية قوة بنطاسيا وهي الحس المشترك وهي قوة مرتبة

<sup>(</sup>٢) المحسومات ومن: من د.

<sup>(</sup>٢-٥) ويفعل مما . . . . يدركه : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٣-٤) أوليا . . . إدراكا : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) لشكله : تشكله ك | لكن إنما يدركها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) أو الممنى : والممنى ك .

<sup>(</sup>١٩) قد : وقد ك ، م .

<sup>(</sup>٢٠) الشيء: ساقطة من م || أدى : أداها ف . || إليها : إليه ف .

<sup>(</sup>۲۱) وهي الجس ۽ والجس د ، ك ، م .

فى التجويف الأول من الدماغ تقبل بذاتها جميع الصور المنطبعة فى الحواس الخمس المتأدية إليه ، ثم الحيال والمصورة وهى قوة مرتبة أيضاً فى آخر التجويف المقدم من الدماغ تحفظ ما قبله الحس المشترك من الحواس الجزئية الخمس ، ويبقى فيه بعد غيبة تلك المحسوسات .

واعلم أن القبول لقوة غير القوة التي بها الحفظ فاعتبر ذلك من الماء ، فإن له قوة قبول النقش والرقم ، وبالجملة الشكل ، وليس له قوة حفظه ؛ على أنا نزيدك لهذا تحقيقاً من بعد . وإذا أردت أن تعرف الفرق بين فعل الحس الظاهر وفعل الحس المشترك وفعل المصورة فتأمل حال القطرة التي تنزل من المطر فترى خطأً مستقيماً ، وحال، الشيء المستقيم الذي يدور فيرى طرفه دائرة ، ولا يمكن أن يدرك الشيء خطا أو دائرة إلا ويرى فيه مراراً . والحس الظاهر لا يمكن أن يراه مرتبن ، بل يراه حيث هو ، لكنه إذا ارتسم في الحس المشترك وزال قبل أن تمحى الصورة من الحس المشترك أدركه الحس الظاهر حيث هو ، وأدركه الحس المشترك كأنه كائن حيث كان فيه وكائن حيث صار إليه ، فرأى امتداداً مستديراً أو مستقما . وذلك لا يمكن أن يسب إلى الحس الظاهر البتة. وأما القوة المصورة فتدرك الأمرين وتتصورهما ، وإن بطل الشيء وغاب . ثم القوة التي تسمى متخيلة بالقياس إلى النفس الحيوانية ، ومفكرة بالقياس إلى النفس الإنسانية ، وهي قوة مرتبة في التجويف الأوسط من الدماغ عند الدودة ، من شأنها أن تركب بعض ما فى الخيال مع بعض وتفصل بعضه عن بعض ، بحسب . الإرادة . ثم القوة الوهمية وهي قوة مرتبة في نهاية التجويف الأوسط من الدماغ تدرك المعانى غير المحسوسة الموجودة في المحسوسات الجزئية كالقوة الموجودة في الشاة الحاكمة بأن هذا الذئب مهروب عنه وأن هذا الولد

<sup>(</sup>٣) من الدماغ : ساقطة من م . (٤) فيه : فيهام .

<sup>(</sup>ه) لقوة : بقوة م || الحفظ : يحفظ م .

<sup>(</sup>٦) النقش: النفس د،م.

<sup>(</sup>٨) الظاهر: العام الظاهر ف؛ العام م | القطرة: القطر ف.

<sup>(</sup>٩) وحال الشيء المستقيم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲) تمحی : تنمحی ن .

<sup>(</sup>١٥) القرة : ساقطة من د ، ف ، ك.

<sup>(</sup>١٨) قوة مرتبة : القوة المرتبة ف أا من (الثانية) : ومن ك .

<sup>(</sup>۲۱) غير : الغير د ، ف ، ك .

هو المعطوف عليه . ويشبه أن تكون هي أيضا المتصرفة في المتخيلات تركيباً وتفصيلا . ثم القوة الحافظة الذاكرة وهي قوة مرتبة في التجويف المؤخر من الدماغ تحفظ ماتدركه القوة الوهمية من المعانى غير المحسوسة في المحسوسات المجزئية . ونسبة القوة الحافظة إلى القوة الوهمية كنسبة القوة التي تسمى خيالا إلى الحس . ونسبة تلك القوة إلى المعانى كنسبة هذه القوة إلى الصور ، المحسوسة . فهده هي قوى النفس الحيوانية .

وأما النفس الناطقة الإنسانية فتنقسم قواها إلى قوة عاملة وقوة عالمة . وكل واحدة من القوتين تسمى عقلا باشتراك الاسم أو تشابهه . فالعاملة قوة هي مبدأ محرك لبدن الإنسان إلى الأفاعيل الجزئية الخاصة بالروية على مقنضي آراء تخصها اصطلاحية ، ولها اعتبار بالقياس إلى القوة الحيوانية النزوعية واعتبار بالقياس إلى القوة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة ، واعتبار بالقياس إلى تفسها .

فاعتبارها بحسب القياس إلى القوة الحيوانية النزوعية هو القبيل الذى تحدث منه فيها هيئات تخص الإنسان يتهيأ بها لسرعة فعل وانفعال مثل الحجل والحياء والضحك والبكاء وما أشبه ذلك . واعتبارها الذى بحسب القياس إلى القوة ١٠ الحيوانية المتخيلة والمتوهمة هو القبيل الذى تنحاز إليه إذا اشتغلت باستنباط التدابير فى الأمور الكائنة الفاسدة ، واستنباط الصناعات الإنسانية ، واعتبارها الذى بحسب القياس إلى نفسها هو القبيل الذى تتولد فيه بين العقل العملي والعقل النظرى الآراء التي تتعلق بالأعمال وتستفيض ذائعة مشهورة مثل: أن الكذب قبيح ، والظلم قبيح ، لا على سبيل التبرهن ، وما أشبه ذلك من المقدمات المحدودة المانفصال عن ٢٠ الأوليات العقلية المحضة في كتب المنطق. وإن كانت إذا برهن عليها صارت من العقلية أيضا على ماعرفت في كتب المنطق. وإن كانت إذا برهن عليها صارت من العقلية أيضا على ماعرفت في كتب المنطق.

<sup>(</sup>۱) هي : هوم.

<sup>(</sup>٣) غير: الغير د ، ف ، ك || المحسوسة ف : ساقطة من د .

<sup>(</sup> o ) ألحس : + المشترك ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) اصطلاحية : إصلاحية م .

<sup>(</sup>١٤) لسرعة : بسرعة ك.

<sup>(</sup>١٤–١٥) لسرعة . . . والبكاء : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) والمتوهمة : أو المتوهمة م || تنحاز اليه : ينحاز اليها ف .

<sup>(</sup>١٩) وتستفيض ذائعة مثهورة : ومستفيض ذائع مثهور م .

<sup>(</sup>٢٠) للانفصال: الانفصال ف ؛ والانفصال م.

وهذه القوة بجب أن تتسلط على سائر قوى البدن على حسب ما توجبه أحكام القوة الأخرى التى نذكرها حتى لا تنفعل عنها البتة ؛ بل تنفعل تلك عنها وتكون مقموعة دونها ، لثلا تحدث فيها عن البدن هيئات انقيادية مستفادة من الأمور الطبيعية . وهى التى تسمى أخلاقا رذيلية ، بل يحب أن تكون هغر منفعلة البتة وغير منقادة ، بل متسلطة ، فتكون لها أخلاق فضيلية . وقد يجوز أن تنسب الأخلاق إلى القوى البدنية أيضا ، ولكن إن كانت هى الغالبة ، تكون لها هيئة فعلية ، ولهذا العقل هيئة انفعالية . ولتسم كل هيئة خلقا فيكون شيء واحد يحدث منه خلى في هذا وخلى في ذلك ؛ وإن كانت هى المغلوبة تكون لها هيئة انفعالية ، وللذك هيئة فعلية غير فريبة ، فيكون ذلك أيضا هيئةين وخلقين ، أو يكون الخلى واحدا له نسبتان . وإنما كانت الأخلاق التى فينا منسوبة إلى هذه القوة لأن النفس نسبتان . وإنما كانت الأخلاق التى فينا منسوبة إلى هذه القوة لأن النفس جنبين : جنبة هى تحته ، وجنبة هى فوقه ، وله بحسب كل جنبة قوة بها تنتظم العلاقة بينه وبين تلك الحنبة . فهذه القوة العملية هى القوة التى له لأجل بها تنتظم العلاقة بينه وبين تلك الحنبة . فهذه القوة العملية هى القوة التى له لأجل بها العلاقة إلى الجنبة التى دونه وهو البدن وسياسته .

وأما القوة النظرية فهى القوة التى له لأجل العلاقة إلى الجنبة التى فوقه لينفعل ويستفيد منها ويقبل عنها . فكأن للنفس منا وجهين : وجه إلى البدن ، ويجب أن يكون هذا الوجه غير قابل البتة أثرا من جنس مقتضى طبيعة البدن ، ووجه إلى المبادىء العالية . ويجب أن يكون هذا الوجه دائم القبول عما هناك والتأثر منه . فمن الجهة السفلية تتولد الأخلاق ، ومن الجهة

<sup>( )</sup> رذيلية ؛ رذيلة ك.

<sup>(</sup>٥) فضيلية : فضيلة ك ؛ فضاية م .

<sup>(</sup>٧) تكون : كان م | ا راتسم : رايس د ـ

<sup>(</sup>٩) تكرن : كان م .

<sup>(</sup>١٣) فرقه : قرة م .

<sup>.</sup> 신나 : 시 (18)

<sup>(</sup>١٥) الملاقة : + التي ف | دونه : دونها د، ك .

<sup>(</sup>١٦) له: له اله الام اا الحنية : جنبة م اا فوقه : فوقها د ، ك .

<sup>(</sup>۱۷) وجه : وجهام .

<sup>(</sup>١٩) ووجه : ووجهام || العالية : الغالبة م .

<sup>(</sup>٢٠) عما : عن م || والتأثر : والثانى م .

الْفُوقانية تتولد العلوم ، فهذه هي القوة العملية . وأما القوة النظرية فهي قوة من شأنها أن تنطبع بالصور الكلية المجردة عن المادة ، فإن كانت مجردة بذاتها فأخذها لصورتها فى نفسها أسهل ، وإن لم تكن فإنها تصير مجردة بتجريدها إياها ، حتى لا يبقى فيها من علائق المادة شيء ، وسنوضح كيفية هذا من بعد . وهذه القوة النظرية لها إلى هذه الصور ، نسب مختلفة ، وذلك لأن الشيء الذي من شأنه أن يقبل شيئا قد يكون بالقوة قابلا له وقد يكون بالفعل قابلاله . والقوة تقال على ثلاثة معان ، بالتقديم والتأخير : فيقال قوة للاستعداد المطلق الذي لا يكون خرج منه بالفعل شيء . ولا أيضا حصل ما به يخرج ، كقوة الطفل على الكتابة . ويقال قوة لهذا الاستعداد إذا كان لم يحصل للشيء إلا ما يمكنه به أن يتوصل إلى ١٠ اكتساب الفعل بلا واسطة ، كقوة الصبي الذي ترعرع وعرف الدواة والقلم وبسائط الحروف على الكتابة . ويقال قوة لهذا الاستعداد إذا تم بالآلة ،' وحدث مع الآلة أيضا كمال الاستعداد بأن يكون له أن يفعل متى شاء بلا حاجة إلى الاكتساب ، بل يكفيه أن يقصد فقط ، كقوة الكاتب المستكمل للصناعة إذا كان لا يكتب . والقوة الأولى تسمى مطلقة وهيولانية ، والقوة ١٠ الثانية تسمى قوة ممكنة ، والقوة الثالثة تسمى كمال القوة .

فالقوة النظرية إذن تارة تكون نسبتها إلى الصور المجردة التي ذكرناها نسبة ما بالقوة المطلقة ، وذلك حين ما تكون هذه القوة التي للنفس لم تقبل بعد شيئا من الكهال الذي بحسبها ، وحينئذ تسمى عقلا هيولانيا ، وهذه الهوة التي تسمى عقلا هيولانيا موجودة لكل شخص من النوع ، وإنما سميت تهميولانية تشبيها إياها باستعداد الهيولي الأولى التي ليست هي بذاتها ذات صورة من الصور ، وهي موضوعة لكل صورة . وتارة نسبة ما بالقوة الممكنة ، وهي أن تكون القوة الهيولانية قد حصل فيها من المعقولات المعقولات الأولى التي يتوصل منها وبها إلى المعقولات الثانية ، أعنى بالمعقولات الأولى المقدمات التي يقع بها التصديق لا باكتساب ولا بأن يشعر المصدق بها أنه كان يجوز له أن يخلو ه٠٠

<sup>(</sup>١٦) كال : كاله م .

<sup>(</sup>۲۰) لكل: ولكلم.

<sup>(</sup>٢١) إياما : لهام.

<sup>(</sup>۲۲) وتارة: + وتكون ك.

<sup>(</sup>٢٣) المعقولات المعقولات: المعقولات د ، ك ، م .

عن التصديق بها وقتاً البتة ، مثل أعتقادنا بأن الكل أعظم من الجزء وأن الأشياء المتساوية لشيء واحد بعينه متساوية . فها دام إنما حصل فيها من معنى ما بالفعل هذا القدر بعد فإنها تسمى عقلا بالملكة . ويجوز أن تسمى عقلا بالفعل بالقياس إلى الأولى ، لأن القوة الأولى ليس لها أن تعقل شيئا بالفعل ، وأما هذه فإن لها أن تعقل إذا أخذت تبحث بالفعل . وتارة تكون نسبة مًّا بالقوة الكمالية وهو أن يكون حصل فيها أيضًا الصور المعقولة المكتسبة بعد المعةولة الأولية ، إلا أنه ليس يطالعها ويرجع إليها بالفعل ، بلكأنها عنده مخزونة فمتى شاء طالع تلك الصور بالفعل فعقلها ، وعقل أنه قد عقلها . ويسمى عقلا بالفعل لأنه عقل يعقل متى شاء بلا تكلف اكتساب وإن كان يجوز أن يسمى عقلا بالقوة بالقياس إلى مابعده . وتارة تكون النسبة نسبة ميّا بالفعل المطلق ، وهو أن تكون الصورة المعقولة حاضرة فيه وهو يطالعها بالفعل فيعقلها بالفعل ويعقل أنه يعقلها بالفعل فيكون ماحصل له حينثذ يسمى عقلا مستفادا. وإنما سمى عقلا مستفادا ، لأنه سيتضح لنا أن العقل بالقوة إنما نخرج إلى الفعل بسبب عقل هو دائمًا بالفعل وأنه إذا اتصل العقل بالقوة بذلك العقل الذي بالفعل نوعا من الاتصال انطبع فيه نوع من الصور تكون مستفادة من خارج .

فهذه أيضا مراتب القوى التي تسمى عقولا نظرية . وعند العقل المستفاد يتم الجنس الحيواني والنوع الإنساني منه ، وهناك تكون القوة الإنسانية قد تشبهت بالمبادىء الأولية للوجود كله .

القرائل وانظر إلى حال هذه القوى كيف يرأس بعضها بعضا وكيف
 يخدم بعضها بعضا ، فإنك تجد العقل المستفاد رئيسا ويخدمه الكل وهو

<sup>(</sup>٢) فيها: فيه د ، ك ؛ ساقطة من م

<sup>(</sup>٤) تسمى: +هذاد،ك؛ +هذه ٠٠.

<sup>(</sup> ٨ ) طالع : طالعت م || فعقلها : فعقلتها م || وعقل أنه قد عقلها : وعقلت أنها قد عقلتها م || ويسمى : وسمى د ، ك .

<sup>(</sup>١١) الصورة : الصور ف .

<sup>(</sup>١٢) بالفعل (الأولى): ساقطة من ف ، م | يسبى: ساقطة من د ، ف ، م

<sup>(</sup>١٣) وإنما سمى عقلا مستفادا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) فهذه : رهده م .

<sup>(</sup>١٩) الأولية : الأولى ك .

الْغاية القصوى ، ثم العقل بالفعل يخدمه العقل بالملكة ، والعقل الهيولاني بما فيه من الاستعداد يخدم العقل بالملكة ، ثم العقل العملي يخدم جميع هذه . لأن العلاقة البدنية كما سيتضح بعد لأجل تكميل العقل النظرى وتزكيته وتطهيره ، و العقل العملي هو مدبر تلك العلاقة . ثم العقل العملي يخدمه الوهم ۚ، والوهم تخدمه قوتان : قوة بعده وقوة قبله . فالقوة التي بعده هي القوة التي تحفظ ما أداه الوهم إليها أي الذاكرة ، والقوة ، التي قبله هي جميع القوى الحيوانية . ثم المتخيلة تخدمها قوتان مختلفتا المأخذين : فالقوة النزوعية تخدمها بالا ثتمار لأنها تبعثها على التحريك نوعا من البعث، والقوة الخيالية تخدمها بعرضها الصور المخزونة فها المهيأة لقبول التركيب والتفصيل، ثم هذان رئيسان لطائفتين ، أما القوة الخيالية فتخدمها فنطاسيا ، وفنطاسيا تخدمها الحواس الخمس . وأما القوة النزوعية فتخدمها الشهوة والغضب ، والشهوة 🕚 والغضب تخدمهما القوة المحركة في العضل ، فههنا تفيي القوى الحيوانية . ثم القوى الحيوانية تخدمها النباتية وأولها ورأسها المولدة . ثم النامية تخدم المولدة . ثم الغاذية تخدمها جميعاً . ثم القوى الطبيعية الأربع تخدم هذه ، والهاضمة منها تخدمها الما سكة من جهة والحاذبة من جهة ، والدافعة تخدم جميعها . ثم الكيفيات الأربع تخدم جميع ذلك . لكن الحرارة تخدمها البرودة ، فإنها إما ١٥ أن تعد للحرارة مادة أو تحفظ ما هيأته الحرارة ، ولا مرتبة للبرودة فى القوى الداخلة في الأعراض الطبيعية إلا منفعة تابع تال ، وتخدمها جميعها اليبوسة والرطوية ، وهناك آخر درجات القوى .

<sup>(</sup>٢) هله: هذا د، ف.

<sup>(</sup>٣) والعقل : والعقل م .

<sup>(</sup> ٥ ) اليها : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٩) رئيسان : رئيستان م || فنطاسيا : بنطاسيا د || وفنطاسيا : بنطاسيا د .

<sup>(</sup>١٤) جبيعها : جبيعاد .

<sup>(</sup>١٧) تال : وتال ك | جيمها : جيما د ، ف .

<sup>(</sup>۱۸) القوى : + تمت المقالة الأولى من الفن السادس من الطبيعيات من كتاب النفس بحمد الله وحسن توفيقه د ؛ + تمت المقالة الأولى من الفن السادس من الطبيعيات والحمد لله رب العالمين م .

# المقالة النانية

<sup>(</sup>١) الثانية : + من الفن السادس وهي د ؛ + وهي ك .

<sup>(</sup>٢) خمسة فصول : ماقطة من ف ؟ ( تذكر نسختا د ، له عناوين الفصول الحبسة ) .

# الفصل للأول في تحقين القرى المنسوبة إلى لنفس لنباتية

فلنبدأ بتعريف حال القوى المذكورة قوة قوة ، ولنعرفها من جهة أفعالها . وأول ذلك أفعال القوى النباتية ، وأولها حال التغذية . فنقول : قد علمت فيما سلف نسبة الغذاء إلى المغتذى وحدكل واحد منهما وخاصيته . فنقول الآن : إن ، الغذاء ليس إنما يستحيل دائما إلى طبيعة المغتذى دفعة ، بل أولا يستحيل الغذاء ليس إنما يستحيل دائما إلى طبيعة المغتذى دفعة ، بل أولا يستحيل قوة من خدم القوة الغاذية وهى الهاضمة ، وهى التى تذبب الغذاء فى الحيوان وتعده للنفوذ المستوى ، ثم إن القوة الغاذية تحيله فى الحيوان الدموى أول الإحالة إلى اللهم والأخلاط التى منها قوام البدن على ما بينا فى مواضع أخرى . وكل ١٠ عضو فإنه يختص بقوة غاذية تكون فيه وتحيل الغذاء إلى مشابهته الحاصة فتلصقه به . فالقوة الغاذية تورد البدل ، أى بدل ما يتحلل وتشبه وتلصق . وإنه وإن كان الغذاء أكثر منافعه أنه يقوم بدل ما يتحلل ، فإنه ليست الحاجة إلى الغذاء المنك فقط ، بل قد تحتاج إليه الطبيعة فى أول الأمر الحاجة إلى الغذاء المنكن بعد ذلك إنما يحتاج إلى وضعه موضع المتحال فقط . ه الماقوة الغاذية من قوى النفس النباتية تفعل في جميع مدة بقاء الشخص ومادامت فالقوة الغاذية من قوى النفس النباتية تفعل في جميع مدة بقاء الشخص ومادامت

<sup>(</sup>١) الفصل الأول : فصل ١ ف.

<sup>(</sup>٢) النباتية : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣) ولنعرفها : لنعرفها م .

<sup>(</sup>٤) ذك: تلك م.

<sup>(</sup>٦) بل: ساقطة من د.

<sup>(</sup>٩) المستوى : المستولى م | الغاذية : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٠) وكل : فكل م .

<sup>(</sup>١٣) وإنه : فإنه ك.

<sup>(</sup>١٥) وإن : فإن م .

<sup>(</sup>١٦) قوي : القوي م || وما دامت : وهي ما دامت ك ، م .

موجودة تفعل أفاعيلها وجد النبات والحيوان باقيين ، فإن بطلت لم يوجد النبات والحيوان باقيين. وليس كذلك حال سائر القوى النباتية. والنامية تفعل في أول كون الحيوان فعلا ليس هو التغذية فقط ، وذلك لأن غاية التغذية ما حددناه ، وأما هذه القوة فإنها توزع الغذاء على خلاف مقتضى القوة الغاذية ، وذلك لأن الذي للقوة الغاذية لذاتها أن تؤتى كل عضو من الغذاء بقدر عظمه و صغره وتلصق به من الغذاء بمقداره الذي له على السواء. وأما القوة النامية فإنها تساب جانبا من البدن من الغذاء ما محتاج إليه لزيادة فى جهة أخرى فتلصمه بتلك الحهة لتزيد تلك الجهة فوق زيادة جهة أخرى مستخدمة للغاذية في جميع ذلك . ولو كان الأمر إلى الغاذية لسوت بينها أو لفضلت الجهة التي نقصتها النامية . مثال ذلك أن الغاذية إذا انفردت وقوى فعلها وكان ما تورد أكثر مما يتحلل فإنها تزيد في عرض الأعضاء وعمقها زيادة ظاهرة بالتسمين ، ولا تزيد في الطول زيادة يعتد بها . وأما المربية فإنها تزيد في الطول أكثر كثيرًا مما تزيد في الحرض ، والزيادة في الطول أصعب من الزيادة في العرض ، وذلك لأن الزيادة في الطول يحتاج فيها إلى تنفيذ الغذاء في الأعضاء الصلبة من العظام والعصب تنفيذا في أجزائها طولا لتنميها وتبعد بين أطرافها . والزيادة في العرض قد تغنى فيها تربية اللحم وتغذية العظم أيضًا عرضًا من غير حاجة إلى تنفيذ شيء كثير فيه وتحريكه . وربمًا كانتُ أعضاء هي في أول النشوء صغيرة وأعضاء هي في أول النشوء كبيرة، ثم يحتاج في آخر النشوء أن يصير ما هو أصغر أكبر وماهو أكبر أصغر ؛ فلو . كان التدبير إلى الغاذية لكان يستمر ذلك على نسبة واحدة . فالقوة الغاذية من حيث هي غاذية تأتى بالغذاء وتقتضي إلصاقه بالبدن على النحو المستوى أو القريب من المستوى . وعلى الوجه الذي فى الطبع أن تفعله عند الإسمان . وأما النامية فتوعز إلى الغاذية بأن تقسم ذلك الغذاء وتنفذه إلى حيث تقتضي التربية خلافًا لمقتضى الغاذية ، والغاذية تخدمها في ذلك ، لأن الغاذية لا محالة هي

<sup>(</sup>١) فإن : وإن ك .

<sup>(</sup>۱ - ۲ ) فإن بطلت . . . باقيين : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) نقصها: نقتضهام.

<sup>(</sup>١٥) تنفيذا : وتنفيذ م .

<sup>(</sup>٢٢) الطبع : طبعها ف .

<sup>(</sup>٢٤) والغاذية : ساقطة من م .

الملصقة ؛ لكنها تكون متصرفة تحت تصريف القوة المربية . والقوة المربية المما تنحو نحو تمام النشوء . وأما المولدة فلها فعلان : أحدها تخليق البزر وتشكيله وتطبيعه ، والثانى إفادة أجزائه فى الاستحالة الثانية صورها من القوى والمقادير والأشكال والأعداد والخشونة والملاسة وما يتصل بذلك متسخرة تحت تدبير المتفرد بالجبروت ، فتكون الغاذية تمدها بالغذاء ، والنامية تخدمها بالتمديدات المشاكلة فهذا الفعل يتم منها فى أول تكون الشيء ثم يبقى التدبير مفوضا إلى النامية والغاذية ، فإذا كاد فعل النامية يستتم فحينند تنبعث القوة المولدة فى توليد البزر والمنى لتسكنها القوة التى هى من جنسها مع الخادمتين .

وبالجملة فإن القوة الغاذية مقصودة ليحفظ بها جوهر الشخص ، والقوة النامية مقصودة ليس بها جوهر الشخص ، والقوة المولدة مقصودة ليس بها النوع ، إذ كان حب الدوام أمرا فائضا من الإله تعالى على كل شيء ، فها لم يصلح أن يبتى بشخصه ويصلح أن يبتى بنوعه فإنه تنبعث فيه قوة إلى استجلاب بدل يعقبه ليحفظ به نوعه . فالغاذية تورد بدل ما يتحلل من الشخص ، والمولدة تورد بدل ما يتحلل من النوع .

وقد ظن بعضهم أن الغاذية نار ، لأن النار تغتذى وتنمو . وقد أخطأ من ه ا وجهين : أحدها من جهة أن الغاذية ليست تغتذى بنفسها ، بل تغذى البدن وتنميه ، والنار إن كانت تغتذى فهى إنما تغتذى وتنمى نفسها . ومن وجه آخر أن النار ليست تغتذى ، بل تتولد شيئا بعد شيء ويطفأ ما تقدم . ثم أو كانت تغتذى وكان حكمها حكم غذاء الأبدان ، لما كان يجب أن يكون الأبدان وقوف في النمو . فإن النار مادامت تجد مادة لم تقف ، بل تذهب إلى غير نهاية . . . . .

<sup>(</sup>ه) المتفرد: المنفرد ف.

<sup>(</sup>٧) کاد : کان ك، م.

<sup>(</sup>٨) لتسكنها : لتسكنها ف || الحادمتين : الحادمين م .

<sup>(</sup>١٠) النامية . . . . . والقوة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) إذ: إذام | حب: ساقطة م.

<sup>(</sup>١١) تمالى : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>۱۰) وتنمو : وتنمي م .

<sup>(</sup>۱۹) تغلى : تغلو ف .

<sup>(</sup>۱۷) نفسها: بنفسها د، ن.

<sup>(</sup>١٩) وكان : فكان ك ، م .

<sup>(</sup>۲۰) تذهب: تزيدت د ، ف .

وأعجب من هذا ما قال صاحب هذا القول : إن الأشجار تعرق من أسفل لأن الأرضية تتجرك إلى أسفل وتتفرع إلى فوق ، لأن النار تتحرك إلى فوق . فأول غلطه هو أن كثيرا من النبات أغصانه أثقل من عروقه . وثانيا أنه لم لا ينفصل بهذه الحركة فيفارق الثقيل الخفيف. فإن كان ذلك لتدبير النفس فليجعل التعريق والتفريع أيضا للنفس ، وعلى أنه يشبه أن يكون الفوق في النبات حيث رأسه ، ورأس النبات عروقه ومنه منشؤه ، ثم إن آلة هذه القوة الأولية هي الحار الغريزي ، فإن الحار هو المستعد لتحريك المواد ويتبعه البرد لتسكينها عند الكمالات من الخلق محتوية عليها . وأما من الكيفيات المنفعلة فآلتها الأولية الرطوبة ، فإنها هي التي تتخلق وتتشكل ، وتتبعها اليبوسة فإنها تحفظ الشكل وتفيد التماسك. والقوة النباتية التي في الحيوان جسماً فإنها تولد جسماً حيوانيا، وذلك لأنها نباتية تتعلق بها قوة الحيوان، وهي الفصل الذي لها مما يشاركها في كونها ذات قوة التغذية والنمو، فتمزج الأركان والعناصر مزاجا يصلح للحيوان . إذ ليس تتولى مزاجها القوة المشتركة بين النبات والحيوان من حيث هي مشتركة ، فإنها من حيث هي مشتركة لا توجب مزاجا خاصا ، بل ١٥ إنما توجب مزاجا خاصا فيها لأنها مع أنها غاذية هي أيضاً حيوانية في طباعها أن تحس وتحرك إذا حصلت الآلة ، وهي بعينها حافظة لذلك التأليف والمزاج حفظا ، إذا أضيف إلى ذوات التأليف كان قسريا ، لأنه ليس من طباع العناصر والأجسام المتضادة أن تأتلف لذاتها ، بل من طباعها الميل إلى جهات مختلفة ، وإنما تؤلفها النفس الخاصة . مثلا في النخلة ٧٠ نفس نخلية ، وفي العنب نفس عنبية ، وبالجملة النفس التي تكون صورة لتلك المادة . والنفس إذا صارت نخلية كان لها مع أنها نفس النمو زيادة أنها نفس تخلية ، وفي العنب أنها نفس عنبية ، وليست النخلة تحتاج إلى

<sup>(</sup>۲) وتتفرع : وتفرع د ، م ؛ وتفترع ف .

<sup>(</sup> ٨ ) ويتبعه : ويتبعها د ، ك ، م || الحلق : الحق د || محتوية : مختومة د ، ف .

<sup>(</sup>١١) وهي : وهو ك ، م .

<sup>(</sup>١٢) فتمزج : فتمنزج ك .

<sup>(</sup>١٦) وتحرك : وتنحرك م .

<sup>(</sup>١٧) قسريا ؛ قسيريا ك .

<sup>(</sup>٢٢) النخلة : النخلية ك .

نفس نبانية ونفس أخرى تكون بتلك النفس نخلة ، وإن كان ليس لهاأفعال الخارجة عن أفعال النبات ، بل تكون نفسها النباتية في نباتيتها أنها نخلية .

وأما النفس النباتية التي في الحيوان فإنها تعد خلقة الحيوان نحو أفعال غير أفعالما وحدها من حيث هي نباتية ، فهي مدبرة نفس حيوانية ، بل هي بالحقيقة غير نفس نباتية ، اللهم إلا أن يقال إنها نفس نباتية بالمعنى اللمي ذكرنا أعنى العام . فالفصل المقوم لنوعية نفس من النفوس النباتية أعنى الفصول التي لنبت ما دون نبت لا يكون إلا مبدأ فعل نباتي مخصص فقط ، . .

وأما النفس النباتية الحيوانية ففصلها القاسم إياها المقوم لنوع نوع تحتها هو قوة النفس الحيوانية المقارنة لها التي تعد لها البدن ، وهو فصل على نحو الفصول التي تكون للمركبات .

وأما النفس الإنسانية فلا تتعلق بالبدن تعلقا صوريا كما نتبين ، فلا يحتاج أن يعدلها عضو . نعم قد تتميز الحيوانية التي لها ، عن سائر الحيوانات ، وكذلك الأعضاء المعدة لحيوانيتها أيضا .

<sup>(</sup>٢) نفسها: نفس ك.

<sup>(</sup>٣) الحيوان : + تنحوك.

<sup>(</sup>٦) فالفصل: بالفصل م | لنوعية: الذي عنه د، ف، م.

<sup>(</sup>٧) نبت : ما د ، ف ، م || فعل : فصل م || فقط : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) النباتية الحيوانية : النباتي الحيواني د ،ك || ففصلها : ففصله د .

<sup>(</sup>۱۰) تكون : ساقطة من م .

### الفصلاث بي فى تحقيق أصناف الإدرا كات التى لنا

فلنتكلم الآن في القوى الحاسة والدراكة ، ولنتكلم فيها كلاما كليا فنقول : يشبه أن يكون كل إدراك إنما هو أخذ صورة المدرك بنحو من الأنحاء ، فإن كان الإدراك إدراكا لشيء مادى فهو أخذ صورته مجردة عن المادة تجريدا ما ، إلا أن أصناف التجريد مختلفة ومراتبها متفاوتة ، فإن الصورة المادية تعرض لها بسبب المادة أحوال وأمور ليست هي لها بداتها من جهة ما هي تلك الصورة فتارة يكون النزع عن المادة نزعا مع تلك العلائق كلها أو بعضها ، وتارة يكون النزع نزعا كاملا. وذلك بأن يجرد المعنى عن المادة وعن اللواحق التي له من جهة المادة . مثاله إن الصورة الإنسانية والماهية الإنسانية طبيعة لا محالة تشترك فيها أشخاص النوع كلها بالسوية ، وهي مجدها شيء واحد وقد عرض لها أن وجلت في هذا الشخص وذلك الشخص فتكثرت . وايس لها ذلك من جهة طبيعتها الإنسانية . ولوكان للطبيعة الإنسانية ما يجب فيها انتكثر لماكان يوجد إنسان محمولا على واحد بالعدد ولوكانت الإنسانية موجودة لزيد لأجل أنها إنسانيته ، لما كانت لعمرو : فإذن أحد العوارض التي تعرض للإنسانية من جهة المادة هو هذا كانت لعمرو : فإذن أحد العوارض التي تعرض للإنسانية من جهة المادة هو هذا النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني : فصل ٢ ف.

<sup>(</sup>٣) ولنتكلم : ساقطة من ك.

<sup>(</sup>٦) إلا أن : لأن ك ، م || ومراتبها : ومراتبه م .

<sup>(</sup> ٨ ) النزع : النوع د | انزما : نوما د .

<sup>(</sup>٩) له: الد، ك، م.

<sup>(</sup>١٣) ولوكان: وكان د ؛ ولوكانت ك ، م || الطبيعة : لطبيعة د .

<sup>(</sup>١٤) محمولا : محمول م : || إنسانيته : إنسانية د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) أحد : إحدى د ، ك || هو : هي د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) علما : علم د ، ك .

إذا كانت في مادة مّا حصلت بقدر من الكم والكيف والوضع والأبن ، وجميع هذه أمور غريبة عن طبائعها ، وذلك لأنه لوكانت الإنسانية هي على هذا الحد أوحد آخر من الكم والكيف و الأين والوضع لأجل أنها إنسانية ، لكان يجب أن يكون كل إنسان مشاركا للآخر في تلك المعاني . ولوكانت لأجل الإنسانية على حداً خر وجهة أخرى من الكم والكيف والأين والوضع ، لكانكل إنسان يجب . أن يشترك فيه . فإذن الصورة الإنسانية بلماتها غير مستوجبة أن يلحقها شيء من هذه اللواحق العارضة لها ، بل من جهة المادة ، لأن المادة التي تقارنها تكون قد لحقتها هلمه اللواحق فالحس يأخذ الصورة عن المادة مع هذة اللواحق ، ومع وقوع نسبة بينها وبين المادة ، إذا زالت تلك النسبة بطل ذلك الأخذ ، وذلك لأنه لا ينزع الصورة عن المادة مع جميع لواحقها ، ولا يمكنه أن يسعثبت تلك ١٠ الصورة إنَّ غابت المادة ، فيكون كأنه لم ينتزع الصورة إن غابت المادة ، فيكون كأنه لم ينتزع الصورة عن المادة نزعا محكما ، بل يحتاج إلى وجود المادة أيضا في أن تكون تلك الصورة موجودة له . وأما الحيال والتخيل فإنه يبرىء الصورة المنزوعة عن المادة تبرئة أشد. وذلك لأنه يأخذها عن المادة بحيث لا تحتاج فى وجودها فيه إلى وجود مادتها . لأن المادة وإن غابت عن الحس أو ١٠ بطلت ، فإن الصورة تكون ثابثة الوجود فى الخيال ، فيكون أخذه إياها قاصما للعلاقة بينها وبين المادة قصما تاما ، إلا أن الحيال لا يكون قد جردها عن اللواحق المادية ، فالحس لم يجردها عن المادة تجريدا تاما ولا جردها عن لواحق المادة . وأما الخيال فإنه قد جردها عن المادة تجريدا تاما ، ولكن لم يجردها البته عن لواحق المادة ، لأن الصورة التي في الحيال هي على حسب ٢٠ الصورة المحسوسة ، وعلى تقدير مَّا وتكييف مَّا ووضع مَّا ، وليس يمكن في الحيال

<sup>(</sup>٢) طبائمها : طباعها ف .

<sup>(</sup>٣) والوضع : والواضع م .

<sup>(</sup> ٨ ) فالحس : والحس د || فالحس . . . . اللواحق :ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠-١٠) الصورة . . . . ينتزع ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) موجودة : الموجودة م | اله : لها م .

<sup>(</sup>١٥) عن الحس : ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>١٦) أخذه إياما : أخذها د ، أخذها إياها م | الملاقة : الملاقة د .

<sup>(</sup>٢٠-١٩) تجريدا . . . . المادة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۱) وليس : ليس م .

البته أن تتخيل صورة هي بحال يمكن أن يشترك فيها جميع أشيخاص ذلك النوع ، فإن الإنسان المتخيل يكون كواحد من الناس ، ويجوز أن يكون ناس موجودين ومتخيلين ليسوا على نحو ما يتخيل خيال ذلك الإنسان . وأما الوهم فإنه قد يتعدى قليلا هذه المرتبة في التجريد ، لأنه ينال المعانى التي ليست هي في ذاتها بمادية ، وإن عرض لها أن تكون في مادة . وذلك لأن الشكل واللون والوضع وما أشبه ذلك أمور لا يمكن أن تكون إلا لمواد جسمانية وأما الحير والشر والموافق والمخالف وما أشبه ذلك ، فهي أمور في أنفسها غير مادية ، وقد يعرض لها أن تكون مادية . والدليل على أن هذه الأمور غير مادية ، أن هذه الأمور لوكانت بالذات مادية لما كان يعقل خير وشر أو موافق ومخالف إلا عارضا لحسم ، وقد يعقل ذلك بل يوجد .

فبين أن هذه الأمور هي في أنفسها غير مادية ، وقد عرض لها إن كانت مادية ، والوهم إنما ينال ويدرك أمثال هذه الأمور . فإذن الوهم قد يدرك أمورا غبر مادية . ويأخذها عن المادة ، كما يدرك أيضا معاني غير محسوسة وإن كانت مادية . فهذا النزع إذن أشد استقصاء وأقرب إلى البساطة من النزعين الأولين ، إلا أنه مع ذلك لا يجرد هذه الصورة عن لواحق المادة ، لأنه يأخذها جزئية وبحسب مادة مادة ، وبالقياس إليها ، ومتعلقة بصورة محسوسة مكنوفة باواحق المادة وبمشاركة الخيال فيها ، وأما القوة التي تكون الصوره المثبنة فيها ، إما صور موجودات ليست بمادية البتة ولا عرض لها أن تكون مادية ، أو صور موجودات مادية ولكن مبرأة عن علائق المادة من كل وجه ، فبين أنها تلرك الصور بأن تأخذها أخذا مجردا عن المادة من كل وجه . فبين أنها تلرك الصور بأن تأخذها أخذا مجردا عن المادة من كل وجه . فبين أنها تلرك الصور بأن تأخذها أخذا مجردا عن المادة من كل وجه . فأما ماهو متجرد بذاته عن المادة فالأمر فيه ظاهر ، وأما ماهو موجود

<sup>(</sup>١) فيها: فيه د، ف،ك.

<sup>(</sup>۲) ويجوز : وليس يجوز د .

 <sup>(</sup>٣) موجودين: مو جودرن م || ومتخيلين: متخيلين د ، ف ؛ ومتخيلون م || ليسوا: ساقطة من
 د || يتخيل: تخيل م .

<sup>(</sup>٧) أنفسها: نفسهام.

<sup>(</sup>٩) خير وشر أو موافق ومخالف : خير أو شر أو موافق ومخالف د ؛ خير أو شر أو موافق أو مخالف ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) مادة مادة : مادة د ، ك .

<sup>(</sup>١٧) الصور: الصورة ك.

<sup>(</sup>١٨) المثبتة : المستثبتة ف ، م || صور : صورة م .

<sup>(</sup>٢١) فأما : أما د ، م | بذاته : بذاتها م .

للمادة إما لأن وجوده مادى، وإما عارض له ذلك فتنزعه عن المادة وعن لواحق للمادة معها، وتأخذه أخذا مجردا، حتى يكون مثل الإنسان الذى يقال على كثيرين، وحتى يكون قد أخذ الكثير طبيعة واحدة، وتفرزه عن كل كثيرين، وكيف وأين ووضع مادى. ولو لم تجرده عن ذلك لما صلح أن يقال على المجميع.

فيهذا يفترق إدراك الحاكم الحسى ، وإدراك الحاكم الخيالى ، وإدراك الحاكم الوهمى ، وإدراك الحاكم العقلى . وإلى هذا المعنى كنا نسوق الكلام في هذا الفصل ، فنقول : إن الحاسفى قوته أن يصير مثل المحسوس بالفعل ، إذ كان الإحساس هو قبول صورة الشيء مجردة عن مادته فيتصور بها الحاس ، فالمبصر هو مثل المبصر بالقوة ، وكذلك الملموس والمطعوم وغير ذلك ، اوالمحسوس الأول بالحقيقة هو الذي يرتسم في آلة الحس وإياه يدرك ، ويشبه أن يكون إذا قيل : أحسست الشيء الخارجي كان معناه غير معنى أحسست في النفس ، فإن معنى قوله : أحسست الشيء الخارجي ، أن صورته تمثلت في حسى ، ومعنى أحسست في النفس أن الصورة نفسها تمثلت في حسى . فلهذا يصعب إثبات وجود الكيفيات المحسوسة في الأجسام . لكنا نعلم يقينا أن جسمين ، وأحدهما يتأثر عنه الحس شيئا ، والآخر لا يتأثر عنه ذلك الشيء أنه مختص في ذاته بكيفية هي مبدأ إحالة الحاسة دون الآخر .

وأما ديمقريطس وطائفة من الطبيعيين فلم يجعلوا لهذه الكيفيات وجودا البته ، بل جعلوا الأشكال التي يجعلونها للأجرام التي لا تتجزأ أسبابا لاختلاف ما يتأثر في الحواس باختلاف ترتيبها ووضعها. قالوا: ولهذا ما يكون الإنسان ٢٠ الواحد قد يحس لونا واحدا على لونين مختلفين : بحسب وقوفين منه تختلف

<sup>(</sup>١) فتنزعه: فتنزعها د، ك.

<sup>(</sup>٢) سمها : سمه ف ، م || وتأخله : وتأخلها د ، م ؛ فيأخله م || على : له .

<sup>(</sup>٧) الحاكم العقلي : العقلي د || وإلى هذا : ولهذا د .

<sup>(</sup>١٠) الحاس: الحساس د || هو: ساقطة من ف.

<sup>(</sup>١٠١) يرتس : ارتس ك .

<sup>(</sup>١٤) حسى : نفسى ك .

<sup>(</sup>۱۸) دیمقریطس: دیمقراطیس د ، ك ، ف .

<sup>(</sup>٢١) مختلفين : ساقطة من ف ا نسبتها : نسبتها د ؛ نسبته ف .

بللك نسبتهما من أوضاع المرقى الواحد ، كطوق الحمامة فإنها ترى مرة شقراء ومرة أرجوانية ومرة على لون الذهب ، وبحسب اختلاف المقامات ، فلهلما ما يكون شيء واحد عند إنسان صحيح حلوا ، وعند إنسان مريض مرا. فهؤلاء هم الذين جعلوا الكيفيات الحسوسة لاحقائق لها في أنفسها ، إنما هي أشكال .

وههنا قوم آخرون أيضا ممن لا يرو هذا المذهب لا يجعاون لهذه الكيفيات حقيقة في الأجسام ، بل يرون أن هذه الكيفيات إنما هي انفعالات للحواس فقط من غير أن يكون في المحسوسات شيء منها . وقد بينا فساد هذا الرأى ، وبينا أن في بعض الأجسام خاصية تؤثر في اللسان ، مثلا الشيء الذي نسميه إذا ذقناه حلاوة ، ولبعضها خاصية أخرى من جنسها ، وهذه الخاصية نسميها الطعم لا غير .

وأما مذهب أصحاب الأشكال فقد نقضنا أصله فيا سلف ، ثم قد يظهر لنا سريعا بطلانه ، فإنه لو كان المحسوس هو الشكل لكل يجب إذا لمسنا الشكل و أدركناه خصوصا بالحدقة أن نكون رأينا أيضا لونه ، فإن الشيء الواحد من جهة واحدة يدرك شيئا واحدا ، فإن أدرك من جهة ولم يدرك من جهة افالذي لم يدرك منه غير المدرك ، فيكون اللون إذن غير الشكل ، وكذلك أيضا الحرارة غير الشكل ، اللهم إلا أن يقال : إن الشيء الواحد يؤثر في شيئين أثرين مختلفين ، فيكون أثره في شي ما ملموسا وأثره في شيء آخر مرثيا . فإذا كان كذلك لم يكن الشكل نفسه محسوسا ، بل أثر مختلف يحدث عنه في الحواس المختلفة غير نفسه . والحاس أيضا جسم ، وعنده أنه لا يتأثر إلا بالشكل ، فيكون أيضا أخرى شكلا آخر لكن لا شيء من الأشكال عنده إلا ويجوز أن يلمس ، فيكون أخرى شكلا آخر لكن لا شيء من الأشكال عنده إلا ويجوز أن يلمس ، فيكون أخرى أركلك الطعم وكذلك أشياء أخرى ، ولا شيء من الأشكال بمضاد لشيء وهؤلاء بالحقيقة يجعلون كل محسوس ملموسا ، فإنهم يجعلون أيضا البصر ينفذ وهؤلاء بالحقيقة يجعلون كل محسوس ملموسا ، فإنهم يجعلون أيضا البصر ينفذ فيه شيء ويلمس ، ولو كان كذلك لكان يجب أن يكون المحسوس بالوجهين فيه شيء ويلمس ، ولو كان كذلك لكان يجب أن يكون المحسوس بالوجهين

<sup>(</sup>١٥) فيكون : + نى د .

<sup>(</sup>١٨) أثره في شي ه ما ملموسا : أثره في شي ه ملموسا وأثره في شي ه ملموسا م .

<sup>(</sup>۲۰) وعنده : عنده م .

<sup>(</sup>۲۱) شکلا : شکل م .

جميعا هو الشكل فقط . ومن العجائب غفلتهم عن أن الأشكال لاتدرك إلا أن تكون هناك ألوان أو طعوم أو روائح أو كيفيات أخرى ؛ ولا تحس البقة بشكل مجرد . فإن كان لأن الشكل المجرد إذا صار محسوسا أحدث فى الحس أثرا من هذه الآثار غير الشكلية ، فقد صح وجود هذه الآثار . وإن لم تكن هذه الآثار إلا نفس الشكل ، وجب أن يحس شكل مجرد من غير أن يحس معه ، شيء آخر .

وقال قوم من الأوائل : إن المحسوسات قد يجوز أن تحس بها النفس بلا وسائط البتة ولا آلات ، أما الوسائط فمثل الهواء للإبصار وما الآلات فمثل العين للإبصار . وقد بعدوا عن الحق ، فإنه لو كان الإحساس يقع للنفس بذاتها من غير هذه الآلات لكانت هذه الآلات معطلة في الخلقة لا ينتفع بها ، وأيضا ١٠ فإن النفس إذا كانت غير جسم عندهم ولا ذات وضع فيستحيل أن يكون بعض الأجسام قريبا منها ومتجها إليها فيحس، وبعضها بعيدا عنها محتجبا عنها فلا يحس . وبالجملة يجب أن لا يكون اختلاف في أوضاع الأجسام منها وحجب وإظهار ، فإن هذه الأحوال تكون للأجسام عند الأجسام . فيجب أن تكون النفس إما مدركة لجميع المحسوسات وإما غير مدركة ، وأن لا تكون غيبة ١٥ المحسوس تزيله عن الإدراك . لأن هذه الغيية غيبة عند شيء لا محالة هي خلاف الحضرة منه . فيكون عند ذلك الشيء لهذا الشيء غيبة مرة حضور مرة ، وذلك مكانى وضعى فيجب أن تكون النفس جما ؛ ليس ذلك بمذهب هؤلاء ؛ وسنبين لك بعد أن الصورة المدركة لا يتم نزعها عن المادة وعلائق المادة يستحيل أن تستثبت بغير آلة جسدانية ؛ ولو لم تحتج النفس في ٢٠ إدراك الأشياء إلى المتوسطات لوجب أن لايحتاج البصر إلى الضوء وإلى توسط الشاف ، ولكان تقريب المبصر من العين لا يمنع الإبصار ، ولكان سد الأذن لا يمنع الصوت ، ولكانت الآفات العارضة لهذ الآلات لا تمنع الإحساس .

<sup>(</sup>٧) قوم : ساقطة من د .

<sup>(</sup> ٨ ) وسائط : واسطة ك | الهواء : + مثلا ف .

<sup>(</sup>١٢) فيمس : ماقطة من ف ، م || محتجبا : ومحتجبا ف . || عنها : منها د ، ف ؛ فيها م .

<sup>(</sup>١٦) تزيله: المزيلة م.

<sup>(</sup>١٧) لحذا الشيء : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٨) النفس : النفس م .

ومن الناس من جعل المتوسط عائقا ، وقال إنه لو كان المتوسط كلما كان أرق كان أدل ؛ فلو لم يكن ، بل كان خلاء صرف ، نتمت الدلالة ، ولأبصر الشيء أكبر مما يبصر ، حتى كان يمكن أن تبصر نملة في السهاء ، وهذا كلام باطل ، فليس إذا أوجب رقته زيادة ، يجب أن يكون عدمه يزيد أيضا في ذلك ، فإن الرقة ليس هي طريقا إلى عدم الجسم . وأما الخلاء فهو عدم الجسم عندهم ، بل لوكان العخلاء موجودا لما كان بين المحسوس والحاس المتباينين موصل ألبتة ، ولم يكن فعل ولا انفعال .

ومن الناس من ظن شيئا آخر وهو أن الحاس المشترك أو النفس متعلق بالروح ، وهو جسم لطيف ، سنشرح حاله بعد ، وأنه آلة الإدراك ، وأنه وحده يجوز أن يمتد إلى المحسوسات فيلاقيها أو يوازيها أو يصير منها بوضع ذلك الوضع بوجب الإدراك . وهذا المذهب أيضا فاسد ، فإن الروح لا يضبط جوهره إلا في هذه الوقايات التي تكتنفه ، وأنه إذا خالطه شيء من خارج أفسد جوهره مزاجا وتركيبا . ثم ليس له حركة انتقال خارجا وداخلا ، ولو كان له هذا لجاز أن يفارق الإنسان ويعود إليه ، فيكون للإنسان أن يموت وأن يحيا باختياره أن يفارق الإنسان ويعود إليه ، فيكون للإنسان أن يموت وأن يحيا باختياره أن الحواس عتاجة إلى الآلات البدئية ، فالحق أن الحواس عتاجة إلى الآلات البدئية ، وبعضها إلى وسائط ، فإن الإحساس انفعال منا ، لأنه قبول منها لصورة المحسوس ، واستحالة ، إلى مشاكلة المحسوس بالفعل ، فيكون الحاس بالفعل مثل المحسوس بالفعل ، والحاس بالقوة مثل المحسوس بالقوة ، والمحسوس بالقوة مثل المحسوس بالقوة ، والمحسوس بالحقيقية القريب هو ما يتصور به الحاس من صورة المحسوس . فيكون الحاس من وجه منا ، يحس ذاته لا

<sup>(</sup>١) عائقا . . . . المتوسط : ساقطة من د || إنه : ساقطة من م || لو : لما د ، ف .

<sup>(</sup>٢) أدل : أول م .

 <sup>(</sup>٣) ولأبصر : ولا يصير ك.
 (٤) يجب : ساقطة من ن .

<sup>(</sup>ه) هي : هو : د ، ف ، ك | طريقا : طريق ك || وأما : وإنمام .

<sup>(</sup>٧) انفعال : + البتة ك .

<sup>(</sup>٩) وأنه آلة : وآلة ف .

<sup>(</sup>۱۲) تکتنه : تکنه ن .

<sup>(</sup>١٤) يجيا: يجيى د، ف، ك.

<sup>(</sup>۱۰) کان : کانت د ، م .

<sup>(</sup>١٦) فإن : وإن د .

<sup>(</sup>١٨) بالفعل فيكون . . . . المحسوس : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۰) رجه : جهة ن .

الجسم المحسوس ، لأنه المقصور بالصورة التي هي المحسوسة القريبة منها . وأما الحارج فهو المتصور بالصورة التي هي المحسوسة البعيدة ، فهي تحس ذاتها لا الثلج ، وتحس ذاتها لا القار ، إذا عنينا أقرب الإحساس الذي لا واسطة فيه . وانفعال الحاس من المحسوس ليس على سبيل الحركة ، إذ ليس هناك تغير من ضد إلى ضد ، بل هو استكال . أغنى أن يكون الكال الذي كان بالقوة قد ، صار بالفعل من غير أن بطل فعل إلى القوة .

وإذ قد تكلمنا على الإدراك الذى هو أعم من الحس ، ثم تكلمنا في كيفية إحساس الحس مطلقا ، فنقول : إن كل حاسة فإنها تدرك محسوسها وتدرك عدم محسوسها ، أما محسوسها فبالذات ، وأما عدم محسوسها كالظلمة للمين والسكوت للسمع وغير ذلك فإنها تكون بالقوة لا بالفعل . وأما إدراك أنها أدركت فليس له الحاسة ، فإن الإدراك ليس هو لونا فيبصر أو صوتا فيسمع ، ولكن إنما يدرك ذلك بالفعل العقلي أو الوهم على ما يتضح من حالهما بعد م

<sup>(</sup>٣) وتحس ذاتها : وذاتها ف | القار : النار د ، م .

<sup>(</sup>٦) بطل: أبطل م.

<sup>(</sup>٧) تكلمنا : + الآن د ، ك.

<sup>(</sup> ٨ ) تدرك محسومها : تدرك محسوما د .

<sup>(</sup>١٠) والسكوت : والسكون م || فإنها : فلأنها ف ، م .

<sup>(</sup>١١) فليس: فليست ف ، م | له الحاسة : المعاسة ف ، م | فيبصر : مبصر م .

<sup>(</sup>۱۲) أو الوهم : والوهم ك .

### الفصلالثالث فى الحاسة اللمسية

وأول الحواس الذي يصير به الحيوان حيوانا هو اللمس ، فإنه كما أن كل ذي نفس أرضية فإن له قوة غاذية ، ويجوز أن يفقد قوة قوة من الأخرى ولا ينعكس ، كذلك حال كل ذي نفس حيوانية فله حس اللمس، وبجوز أن يفقد قوة قوة من الآخرى ولا ينعكس . وحال الغاذية عند سائر قوى النفس الأرضية ، فيه حال اللمس عند سائر قوى الحيوان . وذلك لأن الحيوان تركيبه الأول هومن الكيفيات الملموسة ، فإن مزاجه منها وفساده باختلالها والحس طليعة للنفس، نيجب أن تكون الطليعة الأولى، و هو مايدل على مايقع به الفساد ويحفظ به الصلاح وأن تكون قبل الطلائع التي تدل على أمور تتعلق ببعضها منفعة خارجة عن القوام أو مضرة خارجة عن الفساد والنوق ، وإنكان دالا على الشيء الذي به تستبقى الحياة من المطعومات ، فقد يجوز أن يعدم الذرق ويبقى الحيوان حيوانا ، فإن الحواس الأخرى ربما أعانت على ارتياد الغذاء الموافق و اجتناب الضار . وأما الحواس الأخرى فلا تعين على معرفة أن الهواء المحيط بالبدن مثلا محرق أو مجمد . وبالجملة فإن الجوع شهوة اليابس الحار والعطش شهوة البارد الرطب. والغذاء بالحقيقة ما يتكيف هذه الكيفيات التي يدركها اللمس . وأما الطعوم فتطييبات ، فلذلك كثير ا مايبطل حس الذوق لآفة تعرض ويكون الحيوان باقيا ، فاللمس هو أول الحواس ولابد منه لكل حيوان أرضى ٦ وأما الحركة فلقائل أن يقول: إنها أخت اللمس للحيوان ، وكما أن من الحس نوعا متقدماكذلك قد يشبه أن يكون من قوى الحركة نوع متقدم ، وأما المشهور فهو ٢٠ أن من الحيوان ماله حس اللمس وليس له قوة الحركة ، مثل ضروب من الأصداف :

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٢ ف.

 <sup>(</sup>٣) وأول : فأول ك.
 (٧) فيه : ساقطة من ف .

<sup>(</sup> ٨ ) باختلالها ي: باختلافها ف ، م || الطليعة : الطبيعة م .

<sup>(</sup>١٢) الحواس الأخرى : الأحساس الأخرى د ؛ الإحساس الآخر ك . م || أعانت : أعان ك، م .

<sup>(</sup>١٣) الضار: المضارد، ك .

<sup>(</sup>١٦) لآفة : لأنهم .

لكنا نقول: إن الحركة الإراذية على ضربن : حركة انتقال من مكان إلى مكان ، وحركة انقباض وانبساط للأعضاء من الحيوان وإن لم يكن به انتقال الحملة عن موضعها . فيبعد أن يكون حبوان له حس اللمس ولاقوة حركة فيه البتة ، فإنه كيف يعلم أنه له حس اللمس إلا بأن يشاهد فيه نوع هرب من ملموس وطلب لملموس ، وأما ما يتمثلون هم به من الأصداف والإسفنجات وغيرها ، فإنا نجد للأصداف في . غلفها حركات انقباض وانبساط والتواء وامتداد في أجوافها؛وإن كانت لاتفارق أمكنتها، ولنلك نعرف أنها تحس بالملموس. فيشبه أن يكون كل ماله لمس فله في ذاته حركة مَّا إرادية إما لكليته وإما لأجزائه . وأما الأمور التي تلمس، فإن المشهو ر من أمرها أنها الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة والخشونة والملاسة والثقل والخفة . وأما الصلابة واللين واللزوجة والهشاشة وغبر ذلك فإنها تحس تبعا لهذه المذكورة . فالحرارة ١٠ والبرودة كل منهم ابحس بذاته ، لالما يعرض في الآلة من الانفعال بها . وأما الصلابة واللين واليبوسة والرطوبة فيظن أنها لاتحس لذاتها ، بل يعرض الرطوبة أن تطيع لنفوذ ماينفذ في جسمها ، ويعرض لليبوسة أن تعصى فتجمع العضو الحاس وتعصره ، والحشونة أيضا يعرض لها مثل ذلك بأن تحدث للأجزاءالناتئة منها عصر ا و لاتحدث للغائرة فيها شيئا ، و الأملس محدث ملاسة واستواء ، وأما الثقل فيحدث ١٠ تمددا إلى أسفل ، والخفة خلاف ذلك .

فنةول لمن يقول هذا القول: إنه ليس من شرط المحسوس بالذات أن يكون الإحساس به من غير انفعال يكون منه ، فإن الحار أيضا مالم يسخن لم يحس . وبالحقيقة ليس إنما يحس مافى المحسوس ، بل مايحدث منه فى الحال ، حتى إنه إن لم

<sup>(</sup>٢) به: له ك || عن: من ك.

<sup>(</sup>٣) موضعها : موضعه د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>٣-٤) ولا قوة . . . . اللمس : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) لملموس: ملموس د .

 <sup>(</sup>٦) غلفها : عقلها م .
 (٨) وأما الامور : والأمور ن .

<sup>(</sup>١٠) المذكورة : المذكورات ك .

<sup>(</sup>١٢) لذاتها : بذاتها ك | المرطوبة : من الرطوبة د ، م .

<sup>(</sup>۱۳) جسمها: جسمه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) أيضا : ساقطة من د | النائة : النباتية د ، ك | منه د .

<sup>(</sup>١٥) النائرة : النائرة ف ، م | نيها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) إنه: ساقطة من م.

<sup>(</sup>١٩) بل: ساقطة من م.

عدث ذلك لم يحسى به . لكن المحسوس بالمذات هو الذي تحدث منك لم يحسى به . لكن المحسوس بالمذات هو الذي تحدث والتملس من الأملس والتحشن والتملس من الأملس والتحشن والتملس من الأملس والتحشن والتملس من الأملس والتحشن الى جهة معلومة من الثقيل و الخفيف ، فإن الثقل والتحفة ميلان والتمدد أيضا ميل إلى نحو جهة منا . فهذه الأحوال إذا حدثت في الآلة أحس بها لابتوسط حر أو برد ، أو غير ذلك من المحسوسات ، حتى كان يصير لأجل ذلك المتوسط غير محسوس أولى أو غير محسوس بالمذات ، بل محسوسا ثانيا أو بالعرض . ولكن همهنا ضرب آخر مما محس مثل تفرق الاتصال الكائن بالضرب وغير ذلك ، وذلك ليس بحر ارة ولابرو دة ولارطوبة ولايبوسة ولاصلابة ولالين ولاشيء منالمعلودات ، وكذلك أيضا الإحساس باللذات اللمسية مثل اللذة التي للجماع وغير ذلك ، فيجب أن ينظر أنها كيف هي وكيف تنسب إلى القوة اللمسية وخصوصا وقد ظن بعض الناس أن سائر الكيفيات إنما تحس بتوسط مايحدث من تفرق الاتصال . وليس كذلك ، فإن الحار والبارد من حيث يتغير به المزاج يحس على استوائه ، و تفرق الاتصال لا يكون مستويا متشابها في جميع الحسم .

لكنا نقول: إنه كما أن الحيوان متكون بالامتزاج الذى للعناصر ، كذلك هو متكون أيضا بالتركيب . وكذلك الصحة والمرض ، فإن منهما ماينسب إلى المرت ومنهما ماينسب إلى الهيئة والتركيب . وكما أن من فساد المراج ماهو مفسد كذلك من فساد التركيب ماهو مهلك ؟ وكما أن اللمس حس يتقى به مايفسد المراج ، كذلك هو حس يتقى به ما يفسد التركيب . فاللمس أيضا يدرك به تفرق الاتصال ومضاده وهو عوده إلى الالتئام . ونقول : إن كل حال مضادة لحال البدن فإنها يحس بها عند الاستحالة وعند الانتقال إليها ، ولا يحس بها عند حصولها واستقرار ها . وذلك لأن الإحساس انفعال منا أو مقارن لانفعال منا ، والانفعال إنما يكون عند زوال شيء وحصول شيء ، وأما المستقر فلا انفعال به . وذلك في الأمزجة الموافقة والرديئة معا ، فإن الأمزجة الرديئة إذا استقرت وأبطلت الأمزجة الأصلية حتى صارت

<sup>(</sup>٣) الثقيل: الثقل ف.

<sup>(</sup>٧) وذلك : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) ولا لين : ساقطة من د، ك ، م . (١٠) وقد ؛ فقد ف .

<sup>(</sup>١٤) اللي : التي د .

<sup>(</sup>١٥–١٦) وكذلك . . . . والتركيب : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) من (الثانية) : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) التركيب: +منهم.

<sup>(</sup>٢١) أو مقارن لانفعال ما : ساقطة من م .

هذه الرديثة كانها أصلية لم يحس بها ، ولذلك لا يحس محرارة الدق وإن كانت أقوى من حرارة الغب . وأما إنكانت الأصاية موجودة بعد وهذه الطار ثة مضادة لها أحس بها ، وهذا يسمى سوء المزاج المختلف ، وهذا المستقر يسمى سوء المزاج المتفق ، والألم والراحة من الألم أيضا من المحسوسات اللمسية . ويفارق اللمس في هذا المعنى سائر الحواس ، وذلك لأن الحواس الأخرى منها مالا ه لذة لها فى محسوسها ولا ألم ، ومنها مايلتذ ويألم بتوسط أحد المحسوسات. فأما التي لانلة فيها فمثل البصر لايلة في بالألوان ولايألم ، بل النفس تألم من ذلك و تلتذ من داخل. وكذلك الحال في الأذن ، فإن تألمت الأذن من صوت شديد والعين من لون مفرط كالضوء فليست تألم من حيث تسمع أو تبصر ، بل من حيث تلمس ، لأنه يحدث فيها ألم لمسى ، وكذلك تحدث فيها بزوال ذلك المة لمسية . وأما ١٠ الشم واا ذوق فيألمان ويلتذان إذا تكيفا بكيفية منافرة أو ملائمة . وأما اللمس فإنه قاء يألم بالكيفية الملموسة ويلتذبها ، وقد يألم ويلتذ بغير توسط كيفية هي المحسوس الأول ، بل بتفرق الاتصال والتثامه. ومن الخواص التي للمس أن الآلة الطبيعية التي يبحس بها وهي لحم عصبي أو لحم وعصب تحس بالمماسة ، وإن لم يكن بتوسط البعة ، فإنه لا محالة يستحيل عن المماسات ذوات الكيفيات ؛ وإذا أستحال عنها أحس ، ولاكذلك حال كل حاسة مع محسوسها . وليس يجب أن يظن أن الحساس هوالعصب فقط ، فإن العصب بالحقيقة هو مؤد للحس اللمسي إلى عضو غيره وهو اللحم: ولوكان الحساس نفس العصب فقط، لكان الحساس فى جلد الإنسان و لحمه شيئا منتشرًا كالليف ، وكان حسه ليس لجميع أجز ائه ، بلأجز اء ليفية فيه، بل العصب

<sup>(</sup>٣) وهذا يسمى : ويسمى هذا ف .

<sup>(</sup>٥-١) مالا لذة: لا لذةم.

<sup>(</sup>٦) أحد : ساقطة من || فأما : وأما ك.

<sup>(</sup> ٩ ) فليست : فليس د ، ك ، م || أو تبصر : وتبصر م .

<sup>(</sup>١٠) فيها (الأولى والثانية) : فيه ك ، م .

<sup>(</sup>١١) أو ملائمة : أو مشافية م .

<sup>(</sup>١٢) المحسوس: المحسوسة ك.

<sup>(</sup>١٣) الأول : الأولى ك.

<sup>(</sup>١٤) بتوسط : متوسط د ، ك .

<sup>(</sup>١٥) فإنه : فإنهام | استحال : استحالت م .

<sup>(</sup>١٦) أحس : أحست م .

<sup>(</sup>١٩) لجميع : بجميع ك، م .

الذى يحس اللمس مؤد وقابل معا . والعصبة المجوفة مؤدية للبصر لكنها غير قابلة ، إنما القابل ما إليه تؤدى وهو البردية أو ماهو مستول عليه وهو الروح .

فبين إذن أن من طباع اللحم أن يقبل الحس ، وإن كان يحداج أن يقبله من هكان الحر ومن قوة عضو آخر يدوسط بينهما العصب . وأما إن كان المبدأ موجودا فيه فهو حساس بنفسه وإن كان لحما ، وذلك كالقلب . وإن انتشر في جوهر القلب ليف عصبي ، فلا يبعد أن يكون ليلتقط عنه الحس وبؤديه إلى أصل واحد يدأدى عنه إلى الدماغ ، وعن الدماغ إلى أعضاء أخرى ، كما سيتضح بعد . وكالحال في الكبد من جهة انبثاث عروق ليفية فيه ليقبل عنه ويؤدى إلى غيره ، ويجوز أن يكون انبثاث الليف فيه ليقوى قوامه ويشد لحمه ، وسنشرح هذه الأحوال في مواضع يكون انبثاث الليف فيه ليقوى قوامه ويشد لحمه ، وسنشرح هذه الأحوال في مواضع اخر مستقبلة .

ومن خواص اللمس أن جميع الجلد الذي يطيف بالبدن حساس باللمس ولم يفرد له جرء منه . وذلك لأن هذا الحس لما كان طليعة تراعى الواردات على البدن التي تعظم مفسلتها إن تمكنت من أى عضو وردت عليه ، وجب أن يجعل جميع البدن حساسا باللمس ، ولأن الحواس الأخرى قد تقادى إليها الأشياء من غير البدن حساسا باللمس ، ولأن الحواس الأخرى قد تقادى إليها الأشياء من غير ماسة ومن بعيد ، فيكفى أن تكون آلتها عضوا واحدا إذا أورد عليه المحسوس الذي يتصل به ضرر عرفت النفس ذلك فاتقته و تنحت بالبدن عن جهته . فلوكانت الآلة اللامسة بعض الأعضاء ، لما شعرت النفس إلا بما يماسها وحدها من المفسدات . ويشبه أن تكون قوى اللمس قوى كثيرة كل واحدة منها تختص بمضادة ، فيكون مايدرك به المضادة التي بين الحار والبارد غير الذي يدرك به المضادة التي بين الثقيل به والخفيف ، فإن هذه أفعال أو لية للحس يجب أن يكون لكل جنس منها قوة .

<sup>(</sup>٢) مستول : مشتمل د ، ك .

<sup>(</sup>٣) وإن : فإن د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٤) يتوسط : توسط د ، ك م .

<sup>(</sup>٦) يكون : ساقطة من م || ليلتقط : يلتقط ك ، م || عنه : منه ك || أصل : الأصل م .

<sup>(</sup>٧) وعن الدماغ : ساقطة من م || سيتضح : سنوضح د ، ف ، م || وكالحال : كالحال م .

<sup>(</sup>٨) غيره: غيرهام.

<sup>(</sup>١٠-٩) مواضع أخر مستقبلة :موضع آخر نستقبله د،ف ، م .

<sup>(</sup>۱۵) أورد: ورد ف .

<sup>(</sup>۱۸) قوی : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۰–۱۹) غير اللني . . . والخفيف : ساقطة من د . . . . (۲۰) قوة : ساقطة د .

خاصة ، إلا أن هذه القوى لما انتشرت في جميع الآلات بالسوية ظنت قوة واحدة ، كما لوكان اللمس واللوق منتشرين في البدن كله انتشارهما في اللسان لظن مبدأهما قوة واحدة ، فلما تميزا في غير اللسان عرف اختلافهما . وليس مجب ضرورة أن تكون لكل واحدة من هذه القوة آلة تخصها ، بل يجوز أن تكون آلة واحدة مشتركة لها ، و يجوز أن يكون هناك انقسام في الآلات غير محسوس ، وقد اتفق في اللمس ، أن كانت الآلة الطبيعية بعينها هي الواسطة . ولما كان كل واسطة بجب أن يكون عادما فى ذاته لكيفية ما يؤديه ، حتى إذا قبلها وأداها أدى شيئا جديدا ، فيقع الانفعال عنه ليقع الإحساس به . والانفعال لايقع إلا عن جوديد كان كذلك أيضا آلة اللمس . لكن المتوسط الذى ليس هو مثلا بحارو لابار د يكون على وجهين : أحدهما على أنه لاحظ له من هاتين الكيفتين أصلا؛ والثاني ماله حظ منهما ولكن صار فيه إلى الاعتدال، فليس يحار ولا بارد ، بل معتدل متوسط . ثم لم يمكن أن تكون آلة اللمس خالية أصلا عن هذه الكيفيات ، لأنها مركبة منها ، فوجب أن يكون خاوها عن هذه الأطراف بسبب المزاج والاعتدال لتحس ما يخرج عن القدر الذي لها . وما كان من أمزجة اللامسات أقرب إلى الاعتدال ، كان ألطف إحساسا . و لما كان الإنسان أقرب الحيوانات كلها من الاعتدال كان ألطفها لمسا . و لما كان اللمس أو ل الحواس ، وكان الحيوان الأرضى لايجوز أن يفارقه ، وكان لايكون إلا بتركيب معتدل ليحكم به بين الأضداد ؛ فبين من هذا أنه ليس للبسائط ومايقرب منها حس البتة و لا حياة إلا النمو في بعض ما يقرب من البسائط. فليكن هذا مبلغ مانقو له في اللمس.

<sup>(</sup>٣) أي غير السان : ساقطة من م | يجب : + أن يقال ف .

<sup>(</sup>ه) لها: ساقطة من م.

<sup>(</sup>٧) قبلها: أقبلها ك.

<sup>(</sup>٩) ولا بارد: أو باردم.

<sup>(</sup>١٥) ألطفها: ألطف ف.

<sup>(</sup>۱۸) کی بمض : لیمض د ،

# الفصــٰ للرابع فحـــ الذوقـــ والشم

وأما الذوق فإنه تال للسّمس ، ومنفعته أيضًا في الفعل الذي به يتقوم البدن وهو تشهية الغذاء واختياره ، ويجالس اللمس في شيء وهو أن المذوق · يدرك في أكثر الأمر بالملامسة ، ويفارقه في أن نفسَ الملامسة لا تؤدى الطعم ، كما أن نفس ملامسة الحار مثلا تؤدى الحرارة ، بل كأنه محتاج إلى متوسط يقبل الطعم ويكون في نفسه لا طعم له وهو الرطوبة اللعابية المنبعثة من الآلة المسماة الملعبة . فإن كانت هذه الرطوبة عديمة الطعوم أدت الطعوم بصحة وإن خالطها طعم ، كما يكون للممرورين من المرارة ، ولمن في معدته خلط حامض من الحموضة شابت ما تؤديه بالطعم الذى فيه فتحياه مرًّا أو حامضاً . ومما فيه موضع نظر هل هذه الروز تم إنما تتوسط بأن تخالطها أجزاء ذى الطعم مخالطة تنتشر فيها ثم تنفذ فتغوص فى اللسان حتى تخالط اللسان فيحسه ، أو تكون نفس الرطوبة تستحيل إلى قبول الطعم من غير مخالطة ، فإن هذا موضع نظر : فإن كان المحسوس هو المخالط فليست الرطوبة بواسطة مطلقة ، بل واسطة تسهل وصول الجوهر المحسوس الحامل للكيفية نفسها إلى الحاس وأما الحس نفسه فإنما هو بملامسة الحاس للمحسوس بلا واسطة . وإن كانت الرطوبة تقبل الطعم وتتكيف به فيكون المحسوس بالحقيقة أيضاً هو الرطوبة ويكون أيضًا بلا واسطة ، ويكون الطعم إذا لا في آلة اللوق أحسته ، فيكون لو كان للمحسوس الوارد من خارج سبيل إلى المماسة الفائضة من غير هذه

 <sup>(</sup>١) الفصل الرابع: فصل ؛ ف الا تؤدى: + إلى م.

 <sup>(</sup> ۸ ) الطعوم : المطعوم د .

<sup>(</sup>١٠) شابت : شاب د || فيه : فيها ف

<sup>(</sup>١٣) فيحسه : فيحسها ف . (١٦) بملامسة : ملامسة م .

الواسطة لكان ذوق ، لاكالمبصر الذي لا يمكن أن يلاقي آلة الإبصار بلا واسطة . وإذا مُست الآلة المبصرة لم تدرك البتة ، لكنه بالحرى أن تكون هذه الرطوبة للتسهيل وأنها تتكيف وتختلط معا ، ولوكان سبيل إلى الملامسة المستقصاة من غير هذه الرطوبة لكان يكون ذوق . فإن قيل : ما بال العفوصة تذاق وهي تورث السدد وتمنع النفوذ ؟ فنقول : إنها أولا تخالط بوساطة هذه الرطوبة . ثم يؤثر أثرها من التكثيف وقد خالطت . والطعوم التي يدركها الذوق هي الحلاوة والمرارة والحموضة والقبض والعفوصة والحرافة والدسومة والبشاعة والتفه . والتفه بشبه أن يكون كأنه عدم الطعم ، وهو كما يذاق من الماء ومن بباض البيض . وأما هذه الأخرى فقد تكثرت بسبب أنها متوسطات وأنها أيضا مع ما تحدث ذوقا يحدث بعضها لمسا ، فيتركب من الكيفية الطعمية ومن التأثير . الممسى شيء واحد لا يتميز في الحس ، فيصير ذلك الواحد كطعم محض المعميز ، فإنه يشبه أن يكون طعم من الطعوم المتوسطة بين الأطراف يصحبه تفريق وإسخان وتسمى جملة ذلك حرافة ، وآخر يصحبه طعم وتفريق من غير إسخان وهو الحموضة ، وآخر يصحبه مع الطعم تجفيف وتكثيف وهو غير إسخان وهو الحموضة ، وآخر يصحبه مع الطعم تجفيف وتكثيف وهو المغوصة . وعلى هذا القياس ماقد شرح في الكتب الطبية .

وأما الشم فإنه وإن كان الإنسان أبلغ حيلة في التشم من سائر الحيوانات فإنه يثير الررائح الكامنة بالدلك ، وهذا ليس لغيره ، ويتقصى في تجسسها بالاستنشاق ، وهذا يشاركه فيه غيره . فإنه لايقبل الروائح قبولا قويا حتى يحدث في خياله منها مثل ثابتة كما يحصل للملموسات والمطعومات . بل تكاد أن تكون رسوم الروائح في نفسه رسوما ضعيفة . ولذلك لا يكون للروائح عنده أسماء إلا من جهتين : إحداها من جهة الموافقة والمخالفة بأن يقال طيبة ومنتنة ، كما لو قيل للطعم إنه طيب وغير طيب من غير تصور فصل أو تسمية ؛ والجهة الأخرى أن يشتق لها من مشاكلتها للطعم اسم

<sup>(</sup>٢) المبصرة : المبصرف | تدرك : يدرك ف .

<sup>(</sup>٣) وتختلط: وتختلف ك || معا . . . . سبيل: ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣-٣) إلى الملا مسة . . . اسم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) فيصير : فيبصر ف || محض : واحد ف .

<sup>(</sup>۲ - ۱۳ ) يصحبه تفريق : يصحبه طعم وتفريق ك .

<sup>(</sup>۱۳) وتسمى: تسمى م . (۱۷) تجسما : تحسيام .

<sup>(</sup>۱۸) یشارکه: لا یشارکه ك. (۱۹) ثابتة : ما یأتیه ف ، م .

<sup>(</sup>٢١) أساء: اساك | إحداما: أحدما ك .

<sup>(</sup>٢٣) أو تسبية : وتسبية ف ؛ أو تسبية م || من : +جهة ك.

فيقال رائحة حلوة ورائحة حامضة ، كأن الروائح التي اعتيد مقارنتها لطعوم ما تنسب اليها و تعرف بها . ويشبه أن يكون حال إدراك الروائح من الناص كحال إدراك أشباح الأشياء وألو انها من الحيوانات الصلبة العين ، فإنها تكاد أن تكون إنما تدركها كالتخيل غير المحقق وكما يدرك ضعيف البصر شبحا من بعيد : وأما كثير من الحيوانات الصلبة العين فإنها قوية جدا في إدراك الروائح مثل النمل ، ويشبه أن لاتحتاج أمثالها إلى التشمم و التنشق ، بل تتأدى إليها الروائح في الهواء .

وواسطة الشم أيضا جسم لارائحة له كالهواء والماء محمل رائحة المشمومات. وقد اختلف الناس في الرائحة ، فمنهم من زعم أنها تتأدى بمخالطة شيء من جرم ذى الرائحة متحلل متبخر فتخالط المتوسط. ومنهم من زعم أنها تتأدى باستحالة من المتوسط من غير أن مخالطه شيء من جرم ذى الرائحة متحلل عنه . ومنهم من قال إنها تتأدى من غير مخالطة شيء آخر من جرمه ومن غير استحالة من المتوسط . ومعنى هذا أن الجسم ذا الرائحة يفعل في الجسم عديم الرائحة وبينهما جسم لا رائحة له من غير أن يفعل في المتوسط ، بل يكون المتوسط بمكتا من فعل ذلك في هذا ، على مايقال في تأدى الأصوات والألوان ، فحرى بنا أن نحقق هذا ونتأمله .

ولكن لكل واحد من المدعين بشيء من هذه المناهب حجة . فالقائل بالبخار والدخان يحتج ويقول : إنه لو لم تكن الرائحة تسطع بسبب تحلل شيء ، ما كانت الحرارة وما يهيع الحرارة من الدلك والتبخير وما يجرى مجرى ذلك مما يذكى الروائح ولا كان البرد يخفيها . فبين أن الروائح إنما تصل إلى الشم ببخار يتبخر

<sup>(</sup>۱۹-۱) فيقال . . . يتبخر : ساقطة من د .

<sup>( ؛ )</sup> غير : الغير د ، ف ، م .

<sup>(</sup> ه ) مثل النمل : كالنمل ف .

<sup>(</sup>٧) أيضًا : أنهام || والماء : + هي التي ك || وقد : فقد ك .

<sup>(</sup>٨-٨) مخالطة . . . . تتأدى : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) متحلل : يتحلل ف || متبخر : فيتبخر ف .

<sup>(</sup>١٢) عديم : العديم د ، م | وبينهما : ومنهام .

<sup>(</sup>١٦) بشيء: لشيءم.

<sup>(</sup>١٧) الرائحة : رائحة م .

<sup>(</sup>١٨) المرارة (الأولى) : الرامحة م .

<sup>(</sup>١٩) الروائع : الرائعة ف || اللم : الجسم م .

من ذى الراتحة ، يخالط الهواء وينفذ فيه ، ولهذا إذا استقصيت تشميم التفاحة ذبلت لكثرة ما يتحلل منها . والقائلون بالاستحالة احتجوا وقالوا : إنه لو كانت الروائح التي تملأ المحافل إنما تكون بتحلل شيء لوجب أن يكون الشيء ذو الرائحة ينقص وزنه ويقل حجمه مع تحلل ما يتحلل منه . وقال أصحاب التأدية : الرائحة ينقص وزنه ويقل حجمه مع تحلل ما يتحلل من ذى الرائحة فيسافر مائة فرسخ فا فوقه ، ولا أيضا يمكننا أن نحكم أن ذا الرائحة أشد إحالة للأجسام من النار في تسخينها ، والنار القوية إنما تسخن ماحولها إلى حد ، وإذا باخ ذلك غلوة فهو أمر عظيم ، وقد نجد من وصولها الروائح إلى بلاد بعيدة مايزيل الشك في أن وصولها لم يكن بسبب بحار انتشر أو استحالة فشت . فقد علم أن بلاد اليونائين والمغاربة لا ترى فيها رَحَمَة البتة ولا تأوى إليها وبينها وبين البلاد المرخمة مسافة كبيرة تقارب ما ذكرناه . وقد اتفق في بعض السنين أن وقعت ملحمة بتلك البلاد فسافرت الرخم إلى الجيف ولا دليل لها إلا الرائحة ، فتكون الرائحة قد دلت من مسافة بعدها بعد لا يجوز معه أن يقال إن الأبخرة أوالاستحالات من الهواء من مسافة بعدها بعد لا يجوز معه أن يقال إن الأبخرة أوالاستحالات من الهواء وصلت إليه .

فنقول نحن: إنه يجوز أن يكون المشموم هو البخار ، ويجوز أن يكون الهواء نفسه يستحيل من ذى الرائحة فبصير له رائحة فيكون حكمه أيضا حكم البخار فيكون كل شيء لطيف الأجزاء من شأنه أن ينفذ إذا بلغ آلة الشم و لاقاها كان بخارا أو هواء مستحيلا إلى الرائحة أحس به . وقد علمت أن كل متوسط يوصل إليه بالاستحانة ، فإن المحسوس أيضا لو تمكن من ملاقاة الحاس لأحس به بلا واسطة . ومما يدن على أن الاستحالة لها مدخل فى هذا الباب ، أنا مثلا نبخر الكافور تبخيرا يأتى على جوهره كله ، فتكون منه رائحة منتشرة انتشارا إلى حد قد عكن أن تنتشر منه تلك الرائحة فى أضعاف ذلك الموضع بالنقل ، والوضع

<sup>(</sup>١) يخالط: ويخالط ف ؛ يخالطها م .

<sup>(</sup>۱-۹) من ذي . . . . بخار انتشر : ساقطة من د .

<sup>(</sup> ٤ ) وقال : فقال ك .

<sup>(</sup> ه ) يتحلل : يتخلل م .

<sup>(</sup> ۸ ) من : لمن م .

<sup>(</sup>٩) فقد: رقدم.

<sup>(</sup>١٤) إليه : إليها ف.

<sup>(</sup>١٦) من: عن د، ك، م.

<sup>(</sup>۲۰) واسطة : وساطة ف .

جزء جزء من ذلك المكان كله حنى يتشمم منه فى بقعة ضيقة صغيرة من تلك الأضعاف مثل تلك الرائحة . فإذا كان فى كل واحدة من تلك البقاع الصغيرة يتبخر منه شيء فيكون مجموع الأبخرة التي تتحلل منه فى جميع تلك البقاع التي تزيد على البقعة المذكورة أضعافا مضاعفة للبخار كله الذي يكون بالتبخير أو مناسها له . فيجب أن يكون النتصان الوارد عليه فى ذلك قريبا من ذاك أو مناسبا له ولا يكون. فيبن أن ههنا للاستحالة مدخلا .

وأما حديث التأدية المذكورة فأمر بعيد ، وذلك لأن التأدية لاتكون إلا بنسبة مناً ونصبة للمؤدى عنه إلى المؤدى إليه . وأما الجسم ذو الرائحة فليس يحتاج إلى شيء من ذلك ، فإنك لو توهمت الكافور قد نقل إلى حيث لاتتأدى إليك رائحته ، بل قد عدم دفعة ، لم يمنع أن تكون رائحته بعده باقية في الهواء ، فذلك لامحالة لاستحالة أو مخالطة .

وأما حديث الرخم فإنه قد يجوز أن تكون رياح قوية تنقل الروائح والأبخرة المتحللة عن الجيف إلى المسافة المذكورة في أعلى الجو فيحس بها ما أهو أقوى حسا من الناس وأعلى مكانا مثل الرخم وغيره . وأنت تعلم أن الروائح وإن كانت قد تصل إلى كثير من الجيوانات فوق ماتصل إلى الناس بكثير ، فقد تتأدى إليها المبصرات من مسافات بعيدة وهي تحلق في الجوحتي يبلغ إبصارها في البعد مبلغا بعيدا جدا ، وحتى يكون ارتفاعها أضعاف ارتفاع قلل الجبال الشاهقة . وقد رأينا قلل جبال شاهقة جدا وقد جاوزنها النسور محلقة ، حتى يكاد أن يكون ارتفاعها ضعف ارتفاع تلك الجبال . وقلل تلك الجبال قد ترى من ست أو سبع مراحل، وليس نسبة الارتفاع الى الارتفاع كنسبة بعد المرثى إلى بعدالمرقى ، فإنك ستعلم في الهندسة أن النسب في الأبعاد

<sup>(</sup>١) جزه (الأولى والثانية) : جزءا د ، م || بقعة : + بقعة ف || ضيقة : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٤ ) يكون (الأولى ) : يكن ك || بالتبخير : بالتبخرد .

<sup>(</sup>٦) مدخلا : +ما ف.

<sup>(</sup>٧) التأدية (الأولى والثانية) : البادية م .

<sup>(</sup>٨) ونصبة : أو نصبة ك ؛ ويصبه م .

<sup>(</sup>١٠) قد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) وقد : فقدم .

<sup>(</sup>۱۹) أوسيع : سبع د، ف ، م .

<sup>(</sup>٢٠) المرئى (الثانية): الرائى م ؛ المرائى م.

التى منها يرى أعظم وأكبر . فلا يبعد أن تكون الرخم قد علت فى الحو بحيث ينكشف لها بعد هذه المسافة فرأت الحيف ، فإن كان يستنكر تأدى أشباح هذه الحيف إليها فتأدى روائحها التى هى أضعف تأديا أولى بالاستنكار . وكما أنه لبس كل حيوان محتاج إلى تحريك الجفن والمقلة فى أن يبصر ، كذلك ليس محتاج كل حيوان إلى استنشاق حتى يشم ، فإن كثيرا منها يأتيها الشم من غير تشمم .

<sup>(</sup>٣-٤) كل حيوان يحتاج : يحتاج كل حيوان ك ، م .

<sup>(</sup>٤) إلى: قوم الفي المه د ، ك ، م .

## الفصال نخامس فے حاسمے السمع

وإذا قد تكلمنا في أمر اللمس و الذوق والشم ، فبالحرى أن نتكلم في أمر السمع .
فنقول: إن الكلام في أمر السمع يقتضي الكلام في أمر الصوت وماهيته ، وقد يليق بذلك الكلام في الصدى. فنقول: إن الصوت ليس أمرا قائم الذات موجودا ثابت الوجود يجوز فيه مايجوز في البياض والسواد والشكل من أحكام الثبات على أن يصح فرضه ممتد الوجود وأنه مثلا لم يكن له مبدأ وجود زماني كما يصح هذا الفرض في غيره ، بل الصوت بين واضح من أمره أنه أمر يحدث وأنه ليس يحدث إلا عن قلع أو قرع : أما القرع فمثل ما تقرع صخرة أوخشبة فيحدث صوت . وأما القلع فمثل ما يقلع أحد شقى مشقوق عن الآخر كخشبة تنحى عليها بأن تبين أحد شقيها عن الآخر طولا . و لا تجد أيضا مع كل قرع صوتا، فإن قرعت جسما كالمصوف بقرع لمنجدا لم تحس صوتا ، بل يجب أن تكون للجسم الذي تقرعه مقاومة ما وأن يكون للحركة التي للمقروع به إلى المقروع عنف صادم ، فهناك يحس . وكذلك أيضا إذا شققت شيئا يسيرا يسيرا وكان الشيء لا صلابة له لم يكن للقلع صوت البتة . والقرع بما هو قلع لا يختاف . لأن أحدهما إمساس والآخر تفريق، قرع لا يختلف . والقلع أيضا مما هو قلع لا يختاف . لأن أحدهما إمساس والآخر تفريق ، فلك الإمساس يخالف الإمساس بالقوة و السرعة ، والتفريق أيضا مخالف التفريق عمثل ذلك . ولأن كل صائر إلى مماسة شيء فيجب أن يفرغ لنفسه مكان جسم آخر كان ذلك . ولأن كل صائر إلى مماسة شيء فيجب أن يفرغ لنفسه مكان جسم آخر كان

<sup>(</sup>١) الفصل الجامس: فصل ٥ ف.

<sup>(</sup>٢) حاسة : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٩) أما : وأماك.

<sup>(</sup>۱۱) كالصوف : كالصوت م .

<sup>(</sup>۱۲) ما : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>١٣) أيضا : ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>١٤) يسيرا يسيرا : يسيرا د || وكان : أوكان د ، ك .

مماساً له لينتقل إليه ، وكل مقلوع عن شيء فقد يفرغ مكانه حتى يصار إليه : وهذا الشيء الذي فيه هذه الحركات شيء رطب سيال لامحالة إما ماء وإما هواء ، فتكون مع كل قرع وقلع حركة الهواء أو ما يجرى مجراه إما قليلا قليلاو برفق ، وإما دفعة على سبيل تموج أو انجذاب بقوة . وقد وجب ههنا شيء لا بد أن يكون موجو دا عند حدوث الصوت و هو حركة قوية من الهواء أو ما مجرى محراه ، • فيجب أن يتعرف هل الصوت هو نفس القرع أو القلع ، أو هو حركة موجية تعرض للهواء من ذلك ، أو شيء ثالث يتولد من ذلك أو يقارنه . أما القلع والقرع فإنهما يحسان بالبصر بتوسط اللون و لا شيء من الأصوات محس بتوسط اللون ، فليس القلع والقرع بصوت ، بل إن كان ولابد فسببا الصوت . وأما الحركة فقد يتشكك في أمرها ، فيظن أن الصوت'نفس تموج الهواء. وليس كذلك أيضا ، فإن جنس الحركة يحس أيضا بسائر الحواس ، وإن كان بتوسط محسوسات أخر . والتموج الفاعل للصوت قد يحس حتى يؤلم ، فإن صوت الرعد يعرض منه أن تدك الحبال، وربما ضرب حيوانا فأفسده . وكثيرا مايستظهر على هدم الحصون العالية بأصوات البوقات ؛ بل حس اللمس ، كما أشرنا إليه قبل أيضا قد ينفعل من تلك الحركة من حيث هي حركة و لا يحس الصوت، ولا أيضًا من فهم أن شيئًا حركة فهم أنه صوت . و لو كانت حقيقة الصوت حقيقة الحركة ، لا أنه أمر يتبعها ويلزم عنها ، لكان من عرف أن صوتا عرف أن حركة ، وهذا ليس بموجود . فإن الشيء الواحد النوعي لا يعرف و بجهل معا إلا من جهتين وحالين ، فجهة كونه صوتا في ماهيته و نوعيته ، ليس جهة كونه حركة في ماهيته ونوعيته . فالصوت إذن عارض يعرض من هذه الحركة الموصوفة يتبعها ، ويكون معها ، فإذا انتهى التموج من الهواء أو الماء إلى الصماخ ــ وهناك تجويف فيه هواء راكد يعموج بتموج ماينتهى إليه ووراءه كالحدار مفروش عليه العصب الحاس للصوت ـ أحسى بالصوت .

 <sup>(</sup>١) وكل : فكل م . (٤) وجب : + أن ن .

<sup>(</sup> v ) أو شيء : أم شيء م || يقارنه : يقاربه م .

<sup>(</sup>١٠) يتشكك : يشكك د ، ف ، م | ف : من د ، ف .

<sup>(</sup>١١) أخر : أخرى أ . (١٢) الرعد : + قد ف .

<sup>(</sup>۱۱) اخر : اخری ن . د ک - د د اداد

<sup>(</sup>١٦) حقيقة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) منها د منها د .

<sup>(</sup>۱۸) وحالين : وحالتين ف .

<sup>(</sup>١٩) ماهيته ونوعيته : ماهية ونوعية ك.

<sup>(</sup>۲۱) أو الماء: والماء د ، ك ، م .

و مما يشكل من أن الصوت هل هو شيء موجود من خارج تابع لوجود الحركة أو مقارن أو إنما يحدث من حيث هو صوت إذا تأثر السمع به ، فإنه للمعتقد أن يعتقد أن الصوت لا وجود له من خارج ، و أنه يحدث في الحس من ملامسة الهواء المتموج ، بل كل الأشياء التي تلامس ذلك الموضع باللمس أيضا تحدث فيه صوتا ، فهل ذلك الصوت حادث بتموج الهواء الذي في الصماخ أو لنفس المماسة .

وهذا أمر يصعب الحكم فيه ، وذلك لأن نافى وجود الصوت من خارج لا يلزمه مايلزم نافى باقى الكيفيات الأخرى المحسوسة ، لأن هذا له أن يثبت للمحسوس الصوقى خاصية معلومة هى تفعل الصوت ، وتلك الخاصية هى التموج ، فتكون نسبة التموج من الصوت نسبة الكيفية التى فى العسل إلى ما يتأثر منه فى الحس . لكنه يختلف الأمر ههنا ، لأن الأثر الذى يحصل من العسل فى الحاسة ومن النارفى الحاسة هو من جنس مافيهما . ولذلك فإن الذى يمس الحرارة قد يسخن أيضا غيره إذا ثبت فيه الأثر . وليس الصوت والتموج حالهما هكذا ، فإن التموج شيء والصوت شيء ، والتموج يحس بآلة أخرى وتلك الكيفية لاتحس فإن التموج شيء والصوت شيء ، والتموج يحس بآلة أخرى وتلك الكيفية لاتحس فيجب أيضا أن يكون كل مايؤثر أثرا فني نفسه مثل ذلك الأثر . فيجب أن تتعرف حقيقة الحال فى هذا .

فنقول: مما يعين على معرفة أن العارض المسموع له وجود من خارج أيضا أنه لوكان إنما يحدث في الصماخ نفسه لم يخل إما أن يكون التموج الهوائي يحس بالسمع من حيث هو تموج أو لا يحس . فإن كان التموج الهوائي يحس بالسمع – لست أقول يحس بلمس آلة السمع – حسا من حيث هو تموج ، فإما أن يحس به أولا أوبتوسط الصوت. فلو

 <sup>(</sup>١) من أن : من أمر د، ك ؛ أن م || تابع : + من خارج د ، م .

<sup>(</sup>٢) المعتقد : لمعتقد ف ، م .

<sup>(</sup>٤) بالس : بالمن ف ، م .

<sup>(</sup>٧) نانى ؛ باقىم .

<sup>(</sup>٨) ما يلزم نافى باقى: ما يلزم نافى د ؛ ما يلزمنا فى ك ؛ ما يازم فى م | هذا : هناك .

<sup>(</sup>١١) ههنا: +وذلك ك | من المسل: ساقطة من م

<sup>(</sup>١٢) هو: هي ك،م | فيهما: فهمنام | يمس: يحس ف،م.

<sup>(</sup>۱۳) مكذا : كذا ف.

<sup>(</sup>۲۰) فاو : ولوم .

كان يحس به أو لا ، والمحسوس الأول بالسمع هو الصوت وهذا مما لاشك فيه ، كان التموج من حيث هو تموج صوتا ، وقد أبطلنا هذا . ولو كان يحس به بتوسط الصوت ، لكان كل من سمع الصوت علم أن تموجا ، كما أن كل من أحس لون المربع والمربع بتوسطه علم أن هناك مربعا وايس كذلك ، وإن كان إنما يحس باللمس أيضا عرض منه ما قلنا . فإذن ليس بواجب أن يحس التموج عند سماع الصوت . فلننظر مايلزم بعد هذا .

فنقول : إن الصوت كما يسمع تسمع له جهته ، فلا مخلو إما أن تكون الحهة تسمع لأن الصوت مبدأ تولده ووجوده في تلك الحهة ومن هناك ينهى ، وإما لأن المنتقل المتأدى إلى الأذن الذي لا صوت فيه بعد أن يفعل الصوت إذا اتصل بالأذن ينتقل من تلك الحهة و يصدم من نلك الحهة فيحيل أن الصوت ورد من تلك الحهة ، وإما للأمرين جميعا . فإن كان لأجل المنتقل وحده ، فمعنى هذا هو أن المنتقل نفسه محسوس ، فإنه إذا لم يشعر به كيف يشعر معهة مبدئه . فيلزم أن يحس بالسمع عند إدراك جهة الصوت تموج الهواء . وقد قلنا : إن ذلك ليس بواجب وإن كان لأجلهما جميعا ، عرض من ذلك هذا المحال أيضا ، وصح أن الصوت كان يصحب التموج ، فبتى أن يكون ذلك ، الأن الصوت نفسه تولد هناك ومن هناك انتهى . ولو كان الصوت إنما محدث لأن الصوت فهنا مؤثر فيه مثل نفسه فلا تدرك جهته لأنه إنما يدرك عند وصوله في الأذن فقط ، لكان سواء أي سببه من اليمين أو اليسار ، وخصوصا وسببه فكيف مالا حدوث له إلا عند وصول سببه . فقد بان أن للصوت وجودا ما من خارج لا من حيث هو مسموع بالقوة ، وأمر . ٢ خارج لا من حيث هو مسموع بالقوة ، وأمر . ٢ كهيئة ما من الهيئات للتموج غير نفس التموج .

ويجب أن نحقق الكلام فى القارع والمقروع فنقول: إنه لابد فى القرع من حركة قبل القرع وحركة تتبع القرع ، فأما الحركة قبل القرع وحركة تتبع القرع ، فأما الحركة قبل القرع وحركة تتبع القرع ،

<sup>(</sup>١) لا شك : لا يشك ف .

<sup>(</sup>٢) هذا : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٤) والمربع : ساقطة من د . (٧) جهته : جهة ف .

<sup>(</sup>١٠) فيخيل : فيتخيل ك .

<sup>(</sup>١٢) المنتقل : التنقل م .

<sup>(</sup>١٥) ذلك : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٧) أتى : أن ف || من : عن ف .

<sup>(</sup>١٨) فلا تدرك: قد لا يدرك ف ، م .

أحد الحسمين وهو الصائر إلى الثانى ، وقد تكون منكليهما ، والابد من قيام كل واحد منهما أو أحدهما في وجه الآخر قياما محسوساً . فإنه إن الدفع أحدهما كما مس ، بل في زمان لايحس ، لم يكن صوت . والقارع والمقروع كلاهما فاعلان للصوت ، لكن أو لاهما به ماكان أصلبهما وأشدها مقاومة ، فإن حظه في ذلك أشد ، وأما الحركة الثانية فهو انفلات الهواء وانضغاطه بينهما بعنف ، والصلابة تعين على شدة ضغط الهواء والملاسة أيضا لئلا ينتشر الهواء في فرج الخشونة . والتكاثف أولى بذلك لئلا ينفذ الهواء في فرج التخلخل. وربماكان الجسم المقروع في غاية الرطوبة واللين ، لكنه إذا حمل عليه بالقوة وكلف الهواء المتوسط أن ينفذ فيه أو ينضغط فيما بينهما لم يكن ذلك الجسم أيضا بحيث يمكن الهواء المتوسط أن ينفذ فيه ويشقه في زمان قصير ، بل قاوم ذلك فلم يندفع في وجه ذلك الهواء المتوسط، بل وقاوم أيضا القارع، لأن القارع كان يسومه انخراقا كثيرا في زمان قصير جدا. وليس ذلك في قوة القابل ولا في قوة الفاعل القارع ، فامتنع من الانخراق، فقام في وجه القارع وضغط معه المتوسط فكانت المقاومة فيه مكان الصلابة . وأنت تعلم هذا إذا اعتبرت إمرارك السوط في الماء برفق، فإنه يمكنك أن تشقه شقا من حيث لا تأزمك فيه مؤونة ، فإن استعجلت استعصى عليك وقاوم . فالهواء أيضا كذلك ، بل قديجوز أن يكون الهواء نفسه يصير جزء منه مقاوما وجزء بينه وبين المزاحم القارع منضغطا ، بل يجوز أن يصبر الهواء أجزاء ثلاثة : جزء منه قارع كالربيح، وجزم مقاوم، وجزء منضغط فيما بينهما على هيئة من التموج .وليست الصلابة والتكاثف علةأولية لإحداث هذا التموج ، بل ذلك لهما من حيث يعينان على المقاومة . والعلة الأولية هي

<sup>(</sup>١) أحد: آخر د.

<sup>(</sup>ه) انفلات: انقلاب ك، م ال

<sup>(</sup>٩) أر: +أن ك.

<sup>(</sup>١٠) ني (الثانية) : من ك.

<sup>(</sup>١١) وقاوم : قارم د | يسومه : يسوقه ك .

<sup>(</sup>١٣) معه : الهواءك ؛ منه م .

<sup>(18)</sup> فإنه : فإنك د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) مؤرنة : مؤنة ف ، ك || فالهواء : والهواء د ، ك || بل قد : رقد م .

<sup>(</sup>۱۷) وجزه مقاوم : وجزه منه مقاوم م .

<sup>(</sup>۱۸-۱۷) وجزء منضفط: وجزء منه منضفط م .

<sup>(</sup>۱۸) بیرما : بیرام .

المقاومة ، فالصوت يحدث من تموج الجسم الرطب السيال منضغطا بين جسمين متصاكين متقاومين من حيث هو كذلك . وكما أن الماء والهواء والفلك تشترك في طبيعة أداء الألوان ، وتلك الطبيغة لها اسم وهو الشفيف ، فكللك الماء والهواء لهما معنى يشتركان فيه من حيث يحدث فيهما الصوت، وليكن اسمه قبول التموج ، وليس ذلك من حيث المتوسط ماء أو هواء كما أن الإشفاف لم يكن من محيث المتوسط فلك أو هواء . ويشبه أن يكون الماء والهواء لهما أيضا من حيث يؤديان الرائحة أو الطعم معنى كذلك لااسم له . فلتكن للرطوبة المؤدية للطعم العذوبة ، وأما ما يشترك فيه نقل الرائحة فلا اسم له .

وأما الصدى فإنه يحدث من تموج يوجبه هذا العموج ، فإن هذا العموج إذا قاومه شيء من الأشياء كجبل أو جدار حتى وقفه ، لزم أن ينضغط أيضا بين . هذا التموج المتوجه إلى قرع الحائط أو الحبل ، وبين مايقرعه هواء آخر يرد ذلك ويصرفه إلى خلف بانضغاطه فيكون شكله الشكل الأول وعلى هيئته ، كما يلزم الكرة المرمى بها الحائط أن تضطر الهواء إلى التموج فيما بينهما وأن ترجع القهقرى. وقد بينا فيما سلف ماالعلة في رجوع تلك الكرة قهقرى ، فلتكن هي العلة في رجوع الهواء ، وقد بقي علينا أن ننظر هل الصدى هو صوت يحدث بتموج الهواء الذي هو التموج الثانى ، أو هو لازم لتموج الهواء الأول المنعطف النابى نبوا فيشبه أن يكون هو تموج الهواء المنعطف النابى ، ولذلك يكون على صفته نبوا فيشبه أن يكون القرع الكائن من هذا الهواء يولد صوتا من تموج هواء وهيئته ، وأن لايكون القرع الكائن من هذا الهواء يولد صوتا من تموج هواء ثان يعتد به . فإن قرع مثل هذا الهواء قرع لبس بالشديد ، ولو كان شديدا

<sup>(</sup>١) الرطب: الرطيب ك.

<sup>(</sup>٥) حيث : + أن م .

<sup>(</sup>٥-٦) المتوسط ... حيث : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) فلك : فلكا ك .

 <sup>(</sup>٧) كذاك : لذاك ك ، م || الرطوبة : الرطوبة ف ، م .

<sup>(</sup>١٠) قارمه : قاربهم .

<sup>(</sup>۱۲) فیکون : ویکون د ، ن || وعل میثته : عل میثة ك .

<sup>(</sup>۱۳) بها : + إلى ك .

<sup>(</sup>١٦) التموج: المتموج م | النابي : الثاني م .

<sup>(</sup>۱۷) النابي : الناني م .

<sup>(</sup>۱۸–۱۷) م فده رهیئته : م فه رهیئة ك .

<sup>(</sup>۱۹) بااشدید : بشدید ن .

حيث محدث صوتا لأضر بالسمع . ويشبه أن يكون لكل صوت صدى ولكن لا يسمع ، كما أن لكل ضوء عكسا ، ويشبه أن يكون السبب في أن لايسمع الصدى في البيوت والمنازل في أكثر الأمر أن المسافة إذا كانت قريبة بين المصوت وبين عاكس الصوت لم يسمعا في ز مانيين متباينين ، بل يسمعان معا كما يسمع صوت القرع الذي معه و إن كان بعده بالحقيقة . وأما إذا كان العاكس بعيدا فرق الزمان بين الصوتين تفريقا محسوسا ، وإن كان صلبا أملس فهو لتواتر الانعكاس منه بسبب قوة النبو يبقى زمانا كثيرا كما في الحمامات . ويشبه أن يكون هذا هو السبب في أن يكون صوت المغنى في الصحراء أضعف وصوت المغنى تحت السقوف أقوى لتضاعفه بالصدى المحسوس معه في زمان كالواحد . و يجب أن يعلم أن التموج ليس هو حركة انتقال من هواء و احد بعينه ، بل كالحال في تموج الماء محدث بالتداول بصدم بعد صدم مع سكون قبل سكون ، وهذا التموج تموج الماء عدث بالتداول بصدم بعد صدم مع سكون قبل سكون ، وهذا التموج الفاعل للصوت سريع لكنه ليس يقوى الصك .

ولمتشكك أن يتشكك فيقول: إنه كما قد تشككتم في اللمس فجعنتموه قوى كثيرة لأنه يدرك متضادات كثيرة ، فكذلك السمع أيضا يدرك المضادة التي بين الصوت الخافت والجهير والصلب والأملس والمتخلل والمتكاثف ، وغير ذلك . فلم لا تجعلونه قوى؟ فالحواب عن ذلك أن محسوسه الأول هو الصوت ، وهذه أعراض تعرض لمحسوسه الأول بعد أن يكون صوتا . وأما هناك فكل واحدة من المتضادات تحس لذاتها ، لا بسبب الآخر . فليكن هذا المبلغ في تعريف الصوت والإحساس به كافيا .

<sup>(</sup>٣) المصوت : الصوت ف .

<sup>(</sup>٥) الذي: ساقطة من د ، ك | إذا : إن ك ، م .

<sup>(</sup> ٨-٨ ) وصوت المغنى ... كالواحد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲) يقوى : بقوى ف .

<sup>(14)</sup> متضادات : مضادات ك .

<sup>(</sup>١٥) والجهير : والجهر ك .

<sup>(</sup>١٦) والمتكاثف : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٧) أن : لأن ن .

<sup>(</sup>١٨) وأما هناك : ما هناكم || فكل : فلكل م .

<sup>(</sup>٢٠) كافيا : + تمت المقالة الثانية من الفن السادس من الطبيعيات من كتاب النفس مجمد الله وحسن ترفيقه د ؛ + تمت المقالة الثانية من الفن السادس م .

# للقالت للثالث ت فى الإبصــــار ثمانية نصوك

<sup>(</sup>١) الثالثة: + من الفن السادس من الطبيعيات د، م.

<sup>(</sup>٢) في الإبصار : وهي د .

<sup>(</sup>٣) فصول : (تذكر نسختا د ، ك عنادين الفصول البّانية) .

### الفصى الله ول فى الضوء والنفيف واللوسن

وحرى بنا الآن أن نتكلم فى الإبصار ، والكلام فيه يقتضى الكلام فى الضوء والمشف واللون وفى كيفية الاتصال الواقع بين الحاس والمحسوس البصرى ،

فلنتكلم أولا على الضوء فنقول: إنه يقال ضوء ويقال نور ويقال شعاع ، ويشبه و أن لا يكون بينها في وضع اللغة كثير تفاوت ، لكنا نحتاج في استعالنا إياها أن نفرق بينها لأن ههنا معانى ثلاثة متقاربة : أحدها الكيفية التي يلركها البصر في الشمس والنار من غير أن يقال إنه سواد أو بياض أو حموة أو شيء من هذه الألوان . والثانى الأمر الذي يسطع من هذا الشيء فيتخيل أنه يقع على الأجسام فيظهر بياض وسواد وخضرة ، والآخر الذي يتخيل على ١٠ الأجسام كأنه يترقرق وكأنه يستر لونها وكأنه شيء يفيض منها ، فإن كان في جسم قد استفاد ذلك من جسم آخر سمى بريقا كما يحس في المرآة وغيرها ، والريق ، بل نحتاج إلى القسمين الأولين ، فليكن أحدهما ـ وهو الذي والبريق ، بل نحتاج إلى القسمين الأولين ، فليكن أحدهما ـ وهو الذي للشيء من ذاته ـ ضوءا ، وليكن المستفاد نورا . وهذا الذي نسميه ضوءا ، المشيء من ذاته ـ ضوءا ، وليكن المستفاد نورا . وهذا الذي نسميه ضوءا مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهني الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهني الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهني الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهني الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهني الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهني الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهني الذي يرى لذاته ولياء وليكن فرورة

<sup>(</sup>١) الغصل الأول : فصل ١ ف .

<sup>(</sup>۲) نى ... واللون : نى الإبصار والمشف واللون وكبقية الاتصال بين الحاس والمحسوس المصرى د .

 <sup>(</sup>٣) الآن : ساقعة من ف | فيه يقتضى الكلام : ساقعة من م .

<sup>(</sup>٤) والمشت واللون: وفي المشت وفي الكون د؛ وفي المشت وفي اللون ك.

<sup>(</sup>٦) بينها : بينهام .

<sup>(</sup>٧) معانى : معان م | أحدما : أحدما د .

<sup>(</sup>١٢) يحس: + به م.

<sup>(</sup>١٥) ضوما (الأولى) : ضرءك || ضوما (الثانية) : ضوءك.

من غير حَاجة إلى وجود ما يحتاج إليه الجدار الذي لا يكفي في أن برى على ما هو عليه وجود الهواء والماء وما يشبههما بينه وبين البصر ، بل يحتاج إلى أن يكون الشيء الذي سميناه نورا قد غشيه حتى يرى حين أن ويكون ذلك النور تأثيرا من جسم ذي ضوء فيه إذا قابله وكان بينهما جسم ليس من شأنه أن يحجب تأثير المضيء في قابل النور كالهواء والماء فإنه يعين ولا يمنع .

فالأجسام بالقسمة الأولى على قسمين : جسم ليس من شأنه هذا الحجب المذكور وليسم الشاف ، وجسم من شأنه هذا الحجب كالحدار والحبل. والذي من شأنه هذا الحجب فمنه ما من شأنه أن يرى من غير حاجة إلى حضور شيء آخر بعد وجود المتوسط الشاف ، وهذا هو المضيء كالشمس والنار ومثله غير شفاف ، بل هو حاجب عن إدراك ماوراءه . فتأمل إظلال المصباح عن المصباح ، فإن أحدهما يمنع أن يفعل الثانى فيما أهو بينهما ، وكذلك يحجب البصر عن رؤية ماوراءه . ومنه مايحتاج إلى حضور شيء آخر بجعله بصفة وهذا هو الملون. فالضوء كيفية القسم الأول من حيث هو كذلك ، واللون كيفية القسم الثانى من حيث هو كذلك . فإن الجدار لا يمكن المضيء أن ينير شيئا خلفه ، ولا هو بنفسه منير ، فهو الجسم الملون بالقوة ، واللون بالفعل إنما يحدث بسبب النور ، فإن النور إذا وقع على جرم ما حدث فيه بياض بالفعل أو سواد أو خضرة أو غير ذلك . فإن لم يكن كان أسود فقط مظلما ، لكنه بالقوة ملون إن عنينا باللون بالفعل هذا الشيء الذي هو بياض وسواد وحمرة وصفرة وما أشبه ذلك . ولا يكون البياض بياضا والحمرة حمرة إلا أن تكون على الجهة التي نراها ولا تكون على هذه الجهة إلا أن تكون منيرة . ولا يظن أن البياض على الجهة التي نراها والحمرة وغبر ذلك يكون موجودا بالفعل فى الأجسام ، لكن الهواء المظلم يعوق عن إبصاره ، فإن الهواء نفسه لا يكون مظلما إنما المظلم هو الذي هو المستنير . والهواء نفسه وإن كان

<sup>(</sup>١١) ومثله : + فإنه ك . (١٢) يمنع : + من ف .

<sup>(</sup>١٤) الملون : اللون ك .

<sup>(</sup>١٦) ينير : يبين م .

<sup>(</sup>٢١) الجهة (الثانية): الصفة ك ؛ ساقطة من د ، ك .

<sup>(</sup>۲۱–۲۲) ولا يظن : ولا يظنن م .

<sup>(</sup>٢٣) لكن : لئن ك.

ليس فيه شيء مضيء فإله لا يمنع إدراك المستنبر ولا يستر اللون إذا كان موجودا في الشيء. تأمل كونك في غار وفيه هواء كله على الصفة التي تظنه أنت مظلها ، غإذا وقع النور في جسم خارج موضوع في الهواء الذي تحسبه نيرا فإنك تراه ، ولا يضرك الهواء المظلم الواقف بينك وبينه ، بل الهواء عندك في الحالين كأنه ليس بشيء ، وأما الظلمة فهي حال أن لا ترى شيئا و هو أن لا تكون الكيفيات التي إذا كانت موجودة في الأجرام التي لا تشف صارت مستنيرة فهي مظلمة ، وبالقوة فلا تراها ، ولا ترى الهواء فيتخيل لك المؤا أغمضت عينيك وسترتهما فتتخيل لك ظلمة مبثوثة تراها ، كما يكون من حالك وأنت محدق في هواء مظلم وليس كذلك ، ولاأنت ترى وأنت مغمضهواء مظلما أو ترى ما ترى من الظلمة شيئا في جفونك إنما ذلك أنك لا ترى .

وبالجملة فإن الظلمة عدم الضوء فيا من شأنه أن يستنير ، وهو الشيء الذي قد يرى ، لأن النور مرئى وما يكون فيه النور مرثى ، والشاف لايرى البته ، فالظلمة هي في محل الاستنارة وكلاهما أعنى المحلين جسم لا يشف ، فالجسم الذي من شأنه أن يرى لونه إذا كان غير مستنبر كان مظلما ، ولم يكن فيه بالحقيقة لون بالفعل ، ولم يكن مايظن أن هناك ألوانا ولكنها مستورة بشيء ، فإن الهواء لايستر وإن كان على الصفة التي يرى مظلما إذا كانت الألوان بالفعل ، لكنه إن سمى إنسان الاستعدادات المختلفة التي تكون في الأجسام التي إذا استنارت صار واحد منها الشيء الذي تراه بياضا والآخر حمرة ألوانا ، فله ذلك ، إلا أنه يكون باشتراك الاسم . فإن البياض بالحقيقة هو هذا الذي يكون على الصفة التي ترى ، وهذا لا يكون موجودا وبينك وبينه شفاف لا يشف ، الصفة التي ترى ، وهذا لا يكون موجودا وبينك وبينه شفاف لا يشف ، فأن يكون بالفعل إلى استحالة في غيره أو إلى حركة في أن يكون بالفعل إلى استحالة في غيره أو إلى حركة في غيره . وهذا مثل المسلك والمنفذ فإنه لا يحتاج في أن يكون بالفعل إلى المسلك والمنفذ فإنه لا يحتاج في أن يكون بالفعل إلى المنافعل إلى المنافعل إلى المنافعل المستحالة في غيره أو إلى حركة

<sup>(</sup>ه) قهی : قهو د ، ف | رهو : رهی م .

<sup>(</sup> ٨ ) غمضت : أغمضت ف || عينيك : العينين د || تراها : تراها م .

<sup>(</sup>١١-١٠) ني جفونك .... عدم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) الضوء .... أن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) هي : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>۲۰) لا يشف : يشف ولا تراه ف .

<sup>(</sup>۲۰-۲۰) لا يشف لأن : يشف ولا يرا، لأن د .

<sup>(</sup>۲۱) لأن: ولأنم.

أمر فى نفسه ، بل إلى وجود السالك والنافذ بالفعل . فأما الاستحالة التى يحتاج اليها الشفاف بالقوة إلى أن يصير شفافا بالفعل ، فهى استحالة الجسم الملون إلى الاستنارة وحصول اونه بالفعل . وأما الحركة فأن يتحرك الجسم المضىء اليه من غير استحالة فيه ، وقد عرفت كنه هذا فيها سلف . فإذا حصل أحد هذين تأدى المرقى فصار هذا شفافا بالفعل لوجود غيره . فحرى بنا أن نحقق أمر هذا التأدى ، إلا أن الواجب علينا أن نؤخر الأمر فبه إلى أن نذكر شكوكا تعرض فهاقلناه يسهل من حلها تصحيح ما قلناه .

<sup>(</sup>١) فأما : وأماك ، م .

<sup>(</sup>٢) إلى: ق م .

<sup>(</sup>٤) فيه : إليه د ؛ منه م .

 <sup>(</sup>٥) هذين : + الأمرين ف || المرئى : + أيضا ك || فصار : رصار د .

<sup>(</sup>٧) يسهل: ساقطة من م .

### الفصالك

## فى مزاهب وشكوك فى أمرالنور والثعاع. وفى ان النورليس مجسم بل هوكيفيت نحدث فيص

من الناس من ظن أن النور الذي يشرق من المضيء على الأجسام ليس كيفية تحدث فيها بل أجساما صغارا تكون منفصلة من المضيء في الجهات ملازمة لأبعاد مفروضة عنه تنتقل بانتقاله فتقع على الأجسام فتستضيء بها. ومن الناس من ظن أن هذا النور لا معنى له البتة وإنما هو ظهور من الملون ؛ بل من الناس من ظن أن الضوء في الشمس ليس إلا شدة ظهور اونها ، لكنه يغلب البصر.

فيجب علينا أولا أن نتأمل الحال في هذه المذاهب. فنقول: إنه لا يجوز أن الكون هذا النور والشعاع الواقع على الأجسام من الشمس والنار أجساما حاملة لهذه الكيفية المحسوسة ، لأنها إما أن تكون شفافة فلا يخلو إما أن يزول شفيفها بتراكمها كما تكون الأجزاء الصغار من البلور شفافة ويكون الركام منها غير شفاف ، وإما أن لا يزول شفيفها . فإن كانت شفافة لا يزول شفيفها لم تكن مضيئة ، إذ قد فرغنا من الفرق بين الشفاف وبين المضيء ؛ وإن الكانت تعود بالارتكام غير شفافة كان ارتكامها يستر ما تحتها ، وكلما ازدادت ارتكاما ازدادت سترا ، والضوء كلما ازداد ارتكاما — لوكان له ارتكام –

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني : فصل ٢ ف.

<sup>(</sup>٣-٣) فى مذاهب ... تحدث فيه : نى أن النور ليس بجسم بل هو كيفية تحدث فيه و فى مذاهب وشكوك فى أمر النور والشباع ف .

<sup>(</sup> ٢-٣) و في أن ... فيه : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٤) من (الأولى) : رمن ك .

<sup>(</sup>ه) بل: + هوك.

<sup>(</sup>٧) المارن : المرن م .

<sup>(</sup>٨) إلا : + من ك .

<sup>(</sup>١٠) أولا : ساقطة من م .

ازداد إظهارا للون . وكذلك إذا كانت هذه المضيئات في الأصل مضيئات غير شفافة ، كالنار وما أشبهها . فبين إن الشعاع المظهر للألوان ليس بجسم ، ثم لا يجوز أن يكون جسما ويتحرك بالطبع إلى جهات مختلفة . ثم إن كائت هي أجساما تنفصل من المضيء وتلتي المستنير ، فإذا غمت الكوة لم يخل إما أن يتفتي لها أن تعدم أو تستحيل أو تسبق الغام . والقول بسبق الغام اعتساف ، فإن ذلك أمر يكون دفعة . والعدم أيضا بالسبر من ذلك الجنس ، فإنه كيف يحكم أن جسما إذا تخلل بين جسمين عدم أحدهما . وأما الاستحالة فتوجب ما قلناه وهي أنها تستنير بمقابلة النير ، فإذا غم استحالت . فما الحاجة إن كان الأمر على هذا إلى مسافرة أجسام من جهة النير ، ولم لا تكون هذه الأجسام تستحيل النفسها بالمقابلة تلك الاستحالة .

وأما الحجة التي يتعلق بها أصحاب الشعاع فمن ذلك قولهم : إن الشعاع لا محالة ينحدر من عند الشمس ويتجه من عند النار، وهذه حركة ، ولا حركة إلا للجسم . وأيضا فإن الشعاع ينتقل بانتقال المضيء والانتقال للجسم . وأيضا فإن الشعاع يلتي شيئا فينعكس عنه إلى غيره والانعكاس حركة جسمانية لامحالة . وهذه القياسات كلها فاسدة ، ومقدماتها غير صحيحة ، فإن قولنا : الشعاع ينحدر أو يخرج أو يدخل ، ألفاظ مجازية ليس من ذلك الشيء ، بل الشعاع يحدث في المقابل دفعة . ولما كان يحدث عن شيء عال توهم كأنه ينزل ، يحدث في المقابل دفعة . ولما كان يحدث عن شيء عال توهم كأنه ينزل ، وأن يكون على سبيل الحدوث في ظاهر الحال أولى من النزول ، إذ لا يرى البتة في الطريق ولا يحتاج إلى زمان محسوس . فلا يخلو إما أن يكون البرهان دل على انحداره ، وأني لهم بذلك ، وإما أن يكون الحس هوالدال عليه ،

<sup>(</sup>١) الون: الضوءد.

<sup>(</sup>٤) الكرة : الكرة ك .

<sup>(</sup>٦) بالستر : بالسبق م أأ الجنس : المحتبس م .

<sup>(</sup>٧) وأما الاستحالة : والاستحالة د .

<sup>(</sup>۸) تستئیر : مستنیر م .

<sup>(</sup>٩) : النير المنير ف .

<sup>(</sup>١١) الحجة : الحجج ف .

<sup>(</sup>١٢) ولا حركة : سَاقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) البسم (الأولى) : الجسم م .

<sup>(</sup>١٧) عن : من ك .

<sup>(</sup>١٩–٢٠) البرهان ... يكون : ساقطة من م .

وعليه معولهم . وكيف يدل الحس على حركة متحرك لا يحس بزمانه ولا يحس فى وسط المسافة .

وأما حديث انتقال الشعاع ، فليس هو بأكثر من انتقال الظل . فيجب أن يكون الظل أيضا جسما ينتقل . وليس ولا واحد مهما بانتقال ، بل بطلان وتجدد . فإنه إذا تجددت الموازاة تجدد ذلك، فإن ارتكب مرتكب أن الظل أيضا ينتقل فليس يخلو إما أن ينتقل على النور وإما أن يكون النور ينتقل أمامه وخلفه ، فإن كان ينتقل على النور ويغطى النور ، فلنفرض النور المغشى لحميع الأرض لا انتقال له وإنما يغطيه الظل ، فيكون دعوى انتقال النور قد فسد . وإن كان النور ينتقل أمام الظلمة حتى تنتقل الظلمة فلنفرض المضى ء واقفا، ومعلوم أنه إذا كان وافقاوقف معه النور ، وهذا يدعو إلى أن تكون حركة ذى الظل سببا لطرد النور ، ويمكن . عدة مهم أن يطردوا النور أيضا من الجهات المختلفة والمضىء واقف فيظلم عدة مهم أن يطردوا النور أيضا من الجهات المختلفة والمضىء واقف فيظلم حيث فارقه الظل ، وهذه كلها خرافات ، بل لا الظل يفسخ النور ولا هو ولا النور بجسم ، وإن كان لها انتقال فلملك بالتجدد لا أن شيئا و احلا بعينه ينتقل .

وانعكاس الشعاع أيضا لفظ عجازى ، فإن من شأن الحسم إذا استنار وكان صقيلا أن يستنير عنه أيضا جسم يحاذيه من غير انتقال البتة . وأما المذهب الآخر وهو المذهب الذي لا يرى لهذا النور معنى ، بل يجعله اللون نفسه إذا ظهر ظهورا بينا ، فإن لأصحابه أن يقولوا : إن الذي يفسر في هذا الباب ما يتخيل مع اللون من بريق يلزم الملونات وليس ذلك البريق شيئا في المرئى نفسه ، بلأمر يعرض للبصر بالمقايسة بين ما هو أقل ضوءا وما هو أشد ضوءا . وشدة ظهور اللون لشدة تأثير الشيء المضيء ، فإن الإنارة التي من السراج أقل قليلا من الإنارة التي من القمر ، والإنارة التي من القمر ، والإنارة التي من القمر ، والإنارة التي من القمر الذي هو الفخت أقل قليلا من الإنارة التي

<sup>(</sup>١) بزمانه ولا يحس : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١-١) ولا يحس ني وسط : ولا ني وسط م .

 <sup>(</sup>٤) ولا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۰) يدمو : يدموا ف .

<sup>(</sup>۱۲**) الن**ور : النور د ، م .

<sup>(</sup>١٤) لا أن : لأن م .

<sup>(</sup>١٩) يفسر: نعتبرن .

<sup>(</sup>٢١) ضوما ( الأولى والثانية ) : ضوء ك .

<sup>(</sup>۲۳) اللي هو : التي هي ف ، ك.

في البيوت المستورة نهارا عن الشمس ، بل عن المواضع ذوات الظل التي ليس فيها شعاع الشمس . وذلك لأن الفخت يبطل في ظل البيوت إذا طلعت الشمس فيتلاشي ، ويكون ما يبصر فيها أقوى مما يبصر في الفخت ، والناس لايرون لما كان في الظل وإن كان منيرا براقية وشعاعية البئة ، ويرون أن نور السراج يفعل في الأجسام بريقا ، ونورالقمر في الليل يفعل ذلك ، وذلك بالقياس إلى الظلمة الليلية . فإن الظلمة الليلية تخيل ذلك القدر أنه شعاع براق ، وليس ذلك الا ظهورا ما من اللون . والذي للشمس أقوى وأشد تأثيرا . فليرنا مرى من مثبي شيء سوى اللون أن على الحائط الأبيض شيئا غير البياض وغير ظهوره يسمى ذلك الشيء شعاعا . فإن قايس مقايس ذلك بالظل على الحائط ، فذلك الظل بسبب ظلمة ما يخيى لنا من البياض ما كان يجب أن يظهر ، وكأنه خلط من الظلمة التي لا معني لها إلا خفاء أو زيادة خفاء . كما أن النه ، لا معني له إلا ظهور .

ومن هؤلاء قوم يرون أن الشمس ليس ضوؤها إلا شدة ظهور لونها ، ويرون أن اللون إذا بهر البصر لشدة ظهوره رؤى بريق وشعاع يخفى اللون لعجز البصر لا لخفائه فى نفسه ، وكأنه يفتر البصر عن إدراك الجلى ، فإذا انكسر ذلك رؤى لون .

قالوا: والحيوانات التي تلمع في الليل إذا لمعت لم يحس لونها البتة وإذا كان نهارا كان لها لون ظاهر ولم يكن فيها لمعان ، فذلك اللمعان هو بسبب شدة ظهور ألوانها لاغير حتى يرى في الظلمة ، ويكون في غاية القوة حين يظهر في الظلمة فيهر البصر إذا كانت الظلمة أضعفته ، فإذا أشرقت الشمس غلب

<sup>(؛)</sup> المستورة : المنورة ك .

<sup>(</sup>٣) ، يكون : ساقطة من د | لما كان : أن د .

<sup>(؛)</sup> براقية : براقة د ، م ؛ براقاك .

 <sup>(</sup>٥) في الليل : ساقطة من م || وذلك : + بسبب ف .

<sup>(</sup>٧) مرى : مرى. ؛ مركى ك || شبتى : + النور ك .

<sup>(</sup>٨) أن على : على أن م.

<sup>(</sup>١٠) ما يخنى : يخنى م | النا : لهام .

<sup>(</sup>۱۲) أو زيادة : وزيادة م .

<sup>(</sup>١٧) قالوا : بألوان م || وُالحيوانات : الحيوانات م || إذا لممت : إذا لممت د || لونها:بلونها د .

<sup>(</sup>١٨) تهارا : نهار ف | لها : ساقطة من ك | : فذلك : قد د .

<sup>(</sup>۱۸-۱۸) هو بسبب شدة : هو بشدة م.

<sup>(</sup>۱۹) يرى : دوى م.

<sup>.</sup> ن ان ان ان (۲۰)

ظهورها ظهور ذلك فعاد لونها . والبصر لم يتحير له ، لأن البصر قد اعتاد لقاء الظاهرات واشتد بطلوع الشمس .

ومنهم من قال: ليس الأمر على هذه الصفة ، بل الضوء شيء واللون شيء. اكنه من شأن الضوء إذا غلب على البصر أن يستر لمون ما فيه. والشمس أيضا لها لون ، ومع اللون ضوء فيستر الضوء اللون باللمعان كما للقمر ، وكما للسنجة . السوداء الصقيلة إذا لمعت رؤيت مضيئة ولم ير سوادها .

قالوا: وهذا غير النور. فإن النور هو ظهور اللون لا غير، والضوء ليس هو ظهور اللون بل شيء آخر وقد يخفي اللون. وإن هذه اللوامع في الليل يظهر نورها في الظلمة فيخني لونها ، وإذا ظهرت الشمس غلب نورها وخني وظهر لونها . فبالحرى أن نتأمل هذا المذهب مع فروعه المذكورة.

١.

<sup>(</sup>۱) ظهورها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٥) السنجة : السبجة ن .

<sup>(</sup>٧-٨) لا غير ... اللون : ساقطة من د.

<sup>(</sup>٨) اللون: + لا غير ك.

<sup>(</sup>٩) لونها : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۱۰) وظهر : فظهرم .

#### الفصلالثالث

## فى تمام مناقضة المذاهب المبطلة لأن مكويب النورشيئاغيراللون الظاهر وكلام فيالثفاف وللامع

فنقول : إن ظهور اللون يفهم منه في هذا الموضع معنيان :

أحدهما صيرورة اللون بالفعل ، والآخر ظهور لون موجود بنفسه بالفعل للعين . والمعنى الأول يدل على حدوث اللون أو وجوده لونا ، والمعنى الثانى يدل على حدوث نسبة اللون أو وجود تلك النسبة . وهذا الوجه الثانى ظاهر الفساد . فإن ظن أن النور نفس نسبة اللون إن البصر ، فيجب أن يكون النور نسبة أو حدوث نسبة ولا وجود ولا قوام له فى نفسه . وإن عنى به أنه مصير اللون محيث لوكان بصرا لرآه أو كونه كذلك ، فإما أن يكون هذا نفس اللون أو معنى يحدث إذا زال معنى من خارج كزوال ستر أو غيره . فإن كان نفس اللون كان هذا هو الوجه الأول ، وإن كان حالا تعرض له بها يظهر فيكون الضوء غير اللون . وأما المعنى الأول فلا يخلو أيضا . إما أن يعنى بالظهور خروج من القوة إلى الفعل فلا يكون الشي ء مستنيرا بعد ذلك الآن الواحد ، وإما أن يعنى به نفس اللون ، فيكون قوله الظهور لا معنى له أيضا ، بل يجب أن يقال : إن الاستنارة هو اللون ،

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٣ ف.

<sup>(</sup>٢-٢) أن تمام ... واللامم : في الكلام على المداهب المختلفة في ذلك د.

<sup>(</sup> Y ) تمام : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٧) تلك : ذلك م .

<sup>(</sup>٩) ولا وجود ولا قوام : ولا قوام وجود د ، ف ، م | ني : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) أنه : ساقطة من م || بصرا : بصر ف || لرآه : يراه م .

<sup>(</sup>١١) إذا زال : إدراكم .

<sup>(</sup>۱۲) بها: به د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) الآن :إلا أن م.

<sup>(</sup>١٦) أيضا : ساقطة من د .

أويعنى به حال تقارن اللون إما دائما وإما وقتا منّا ، حتى يكون اللون شيئا يعرض له النور تارة وتعرض له الظلمة أخرى . واللون فى الحالين موجود بالفعل ، فإن كان نفس نسبته إلى ما يظهر له عاد إلى المذهب الآخر ، وإن كان شيئا آخر عاد إلى ذلك أيضا .

فإن قررنا الأمر على أن الضوء وإن كان نفس اللون فيكون كأن الضوء . . هو اللون نفسه إذا كان بالفعل ، فلا يخلو إما أن يكون الضوء مقولا على كل لون بالفعل ، أويكون البياض وحده لونا . فيكون السواد ظلمة . فيستحيل أن يكون الحسم الأسود مشرقا بالضوء ، لكن هذا ليس بمستحيل ، فإن الأسود يشرق وينور غيره فليس الضوء هو البياض وحده ، وإن لم يكن الضوء هو البياض وحده ، بل كل لون كان بعض ما هو ضوء يضاد بعض ما هو ضوء ، ولكن الضوء لا يقابله إلا الظلمة ، هذا خلف . وأيضا فإن المعنى الذي به الأسود مضيء غير سواده لا محالة ، وكذلك هو غير البياض ، واللون أعنى طبيعة جنسه الذي في السواد هو نفس السواد، واللون الذي في البياض هو نفس البياض لا عارضا له ، فليس اللون المطلق الجندي هو الضوء. وأيضا فإن الضوء قد يستنير به الشفاف ، كالماء والبالمور إذا كان في ١٠ ظلمة فوقع عليه الضوء وحده دل عليه وأشف ، فهذا ضوء وليس بلون . وأيضًا فإن الشيء يكون مضيئًا وملونًا ، فتارة يشرق منه على شيء آخر الضوء وحده كما يشرق على ماء أو حائط ، وتارة يشرق منه إذا كان قويا الضوء مع اللون جميعا حتى يحمر الماء أو الحائط الذي يشرق عليه أو يصفره . فلوكان الضوء ظهور اللون وكانت الظلمة خفاء اللون ، لكان ٢٠ ثأثير اللون الأحمر فما يقابله حمرة لا بريقا ساذجا ، فإن كان هذا ظهور لون آخر ، فلم إذا اشتد فعل فيما يقابله إخفاء لونه بأن ينقل لون هذا القوى اللون إليه . وعلى أن مذهب هذا الإنسان يوجب أن الخضرة أو الحمرة

<sup>(</sup>٢) الحالين : الحالتين م || موجود : موجودا ك .

<sup>(</sup>٤) أيضًا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٨) هذا ليس : ليس هذا ك .

<sup>(</sup>٩) الضوء : الصور م .

<sup>(</sup>١٥) الثناف: الثناف م.

<sup>(</sup>١٦) فهذا : وهذا م ؟ + هو ك إ بلون : يكون م .

<sup>(</sup>٢٣) الخضرة أو الحبرة : الخضرة والحبرة د ؛ الحبرة والخضرة ف .

وغير ذلك محتلطة من ظهورات بياضية وخفاءات سوادية . فيلزم من ذلك أنه إذا كان جسم ظاهر اللون بشعاع وقع عليه ثم انعكس على المعنى الذي نفهمه ضوء جسم آخر ذي لون أن لا يقع لونه عليه ، لأنه لا يخلو إدا أن يكرن دلما المستنير المنير لغيره الأجزاء الظاهرة اللون وحتما أو مع غيرها ، فإن كانت وحادها فهي إنما توجب ظهور اللون في تلك بأن تيض لإخفاء اللون بأن تحمر أو تخضر ، وإن كانت مع غيرها حتى كانت الظاهرة اللون والخفية اللون تفعلان جميعا هذه إخفاء وتلك إظهارا . فيكون لخفاء اللون تأثير في المقابل . لكن خفاء اللون ليس له هذا التأثير ، ألا ترى أنه إذا كان خفاء لون مجرد لم يؤثر فيما يقابله كما يؤثر ظهور اللون الذي يقولون به لو كان مفرها ؟

فإن قالوا: إن اللون ظهرر الحمرة أيضا والخضرة وغير ذلك من حبث هو حمرة وخضرة وإن الخضرة إذا اشتد ظهورها فعلت مثل نفسها ففعلت خضرة وحمرة. فيقال: ما باله إذا كان قليل الظهور أظهر اللون فيما يقابله على ما هو عليه على المعنى الذى هو ضوء مجرد فقط، وفعل مثل ما يفعله مضىء لو لم يكن له لون، فإذا اشتد ظهوره أبطله أو أخفاه بلون نفسه، فكان يجب أول الأمر أن يكون إنما يفعل فيه لونا من لونه قليلا، ثم إذا اشتد فعل فيه كثيرا، وكان كل فعل يفعله إنما هو إخفاء لون ذلك بمزجه بلونه وليش كذلك، بل يظهر أول شيء لونه اظهارا

<sup>(</sup>١) بياضية : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٢) على : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) المنير : ساقطة من م .

 <sup>(</sup>٥) اللون : ساقطة من د .

<sup>(</sup> y )الظاهرة: ظاهرةم || هذه إخفاه وتلك إظهاراً : هذا خفاء وذلك إظهاراً د ، ك ؛ هذا إخفاء وذلك إظهاراً م .

<sup>(</sup> ٨ ) المقابل : التقابل م .

<sup>(</sup>۱۰) مفردا: منفرداك.

<sup>(</sup>١٢) هو : هي ٺ || الحضرة : الحبرة والخضرة ف .

<sup>(</sup>١٣) حمرة وخضرة : حمرة أو خضرة م || فيما : في الذي م .

<sup>(</sup>١٥) لولم: أولم م || أبطله: أبطل م.

<sup>(</sup>١٦) فكان : وكان ف ، م .

<sup>(</sup>١٧) إذا : إن ك || وكان : فكان ك ، م .

شديدا . وإنما يظهر فيه اللون الذي في استعداده مالو حضر مضيء لا خضرة ولا حمرة في فعله ، ثم يعود بعد ذلك إذا صار أقوى ظهورا آخذا في إبطال لونه وإخفائه وإلباسه لونا آخر ليش في جبلته ولا طبيعته . فيكون إذن أحد الفعلين عن شيء غير الآخر ، فيكون مصدر أحد الفعلين عن الضوء اللذي لوكان الجسم لا لون له واله ضوء لكان يفعل ذلك مثل باورة مضيئة ، والفعل الآخر يكرن من لونه إذا اشتد ظهوره بسبب هذا الضوء حتى صار متعديا . فإنا وإن كنا نقول : إن الضوء ليس هو ظهور اللون . فلا نمنع أن يكون الضوء سببا لظهور اللون وسببا لنقله . ونقول : إن الضوء عزء من جملة هذا المرفى الذي اللدي نسميه لونا وهو شيء إذا خاط اللون بالفوة حدث منهما الشيء الذي هو اللون بالمفعل بالامتزاح . فإن لم يكن . اللون ومزاج فيه ، كما أن البياض والسواد لهما اختلاط ميّا تحدث عنه تلك اللون ومزاج فيه ، كما أن البياض والسواد لهما اختلاط ميّا تحدث عنه تلك الألوان المتوسطة .

وأما قول القائل: إن الضوء واللمعان أيضا ليس إلا ظهور اللون، ثم قوله في الأشياء اللامعة في الليل ما قاله ، فيبطل بأن السراج والقمر كثيرا ، ما يبطلان لمعان تلك ويظهران ألوانها . فيجب أن يكون نور السراج أشد ظهور لون ، فيجب أن يكون أيضا ما يصير بالسراج ظاهر اللونلايرى له في الظلمة لون . وليس الأمر كذلك ، فإن اللامعات يرى لونها أيضا بالليل كما يرى بريقها . فليس ما قالوه بحق . وأما انقائل بأن للشمس والكواكب ألوانا وأن الضوء يخفي لونها ، فيشبه أن يكون الحق أن بعض الأشياء يكون له في . ب

<sup>(</sup>۲) أقوى : أخرى م | آخذا : يأخذ د .

<sup>(7)</sup> とと: + とと.

<sup>(</sup>١٠) بالامتزاج: بالإمزاج م .

<sup>(</sup>١١) فالضوء : بالضوء د .

<sup>(</sup>۱۲) فيه : منه م .

<sup>(</sup>١٤) أيضًا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٨) لون : لونه د ، ك || وليس الأمر : والأمرليس ف .

<sup>(</sup>١٨) لونها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٩) بأن : إن د ، ن .

ذاته لون فإذا أضاء اشتدت إضاءته حتى يبهر البصر فلم يميز اللون ، ومنه مايكون له مكان اللون الضوء وهو الشيء الذي يكون الضوء له طبيعيا لازما غيرمستفاد، وبعض الأشياء مختلط الجوهر من ذلك الأمر، إما اختلاط تركيب أجزاء مضئية وأجزاء ذوات ألوان كالنار، وإما اختلاط امتزاج الكيفياتكما للمريخ ولزحل.

وليس يمكنني أن أحكم في أمر الشمس الآن بشيء فقد عرفنا حال الضوء وحال النور وحال اللون وحال الإشفاف . فالضوء هو كيفية هي كيال بذاتها للشفاف منحيث هو شفاف، وهوأيضا كيفية منا المبصر بذاته لا بعلة غيره . ولاشك أن المبصر بذاته أيضا يحجب عن إبصار ما وراءه ، والنور كيفية يستفيدها الجسم غير الشفاف من المضيء فيكمل بها الشفاف شفافا بالفعل . واللون كيفية تكمل بالضوء من شأنها أن يصبر الجسم مانعا لفعل المضيء فيما يتوسط ذلك الجسم بينه وبين المضيء . فالأجسام مضيئة وملونة وشفافة .

ومن الناس من قال: إن من الأجسام ما يرى بكيفية فى ذاته ومنها ما يرى بكيفية فى ذاته ومنها ما يرى بكيفية فى غيره ، وجعل القسم الآخر هو الشفاف . وأما القسم الأول فقد جعله أولا قسمين: أحدها ما يرى فى الشفاف بذاته وبحضوره وهو المضيء ، وثانيهما ما ليس كذلك . ثم قسم هذا بقسمين: أحدهما ما يشترط فى رؤيته الضلمة بشترط فى رؤيته الظلمة مع شرط المشف كالحيوانات التى تلمع فى الليل من حيث تلمع كاليراعة ، وبعض الحشب المتعفن وبعض الدود . وقد رأيت أنا بيضة دجاجة بهذه الصفة ، وجرادة ميتة بهذه الصفة ، وصرارة ميتة بهذه الصفة .

<sup>(</sup>١) لون : لون لون م .

<sup>(</sup>٣) مختلط : مختلطة ك .

<sup>(</sup>٤) وأجزاء: أجزاءم || وازحل : والزحل ك .

<sup>(</sup>ه) الضوء: الصورم.

<sup>(</sup>٦) وحال اللون: ساقطة من || م فالضوء: والضوء م .

<sup>(</sup>٧) لا بملة : لا لملة د ، ف .

<sup>(</sup> ٨ ) إبصار : إبصارنام || يستفيدها : يستفيد د || غير : الغير د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>۱۲) ذاته : ذاتها د ، ك.

<sup>(</sup>١٣) غيره: غيرها د ، ك | الآخر : الأخيرف ، م .

<sup>(</sup>١٤) بداته : لذاته ف ، م .

<sup>(</sup>١٥) قسم : قسموا د ، ك .

<sup>(</sup>١٨) المتعفن : المتعفس م .

<sup>(</sup>١٩) وصرارة ... الصفة : ساقطة من ك .

وليست هذه القسمة بمرضية ولا صحيحة ، فإن المضيء يرى لذاته في الظلمة وفي الضوء جميعا . فإن اتفى أن كان الرائى في الضوء الذي يفعله رؤى ، وإن اتفق أن لم يكن فيه رؤى أيضا ، كالنار يراها الإنسان في الضوء سواء كان ضوؤها أو ضوء غيرها ويراها في الظلمة . وأما الشمس فإنما ليس عكننا أن نراها في الظلمة بسبب أنها حيث تكون مقابلة لبصر الرائى تكون قد ملأت العالم ضوءاً ولم تترك مكانا مظلما . وأما الكواكب فإنها إنما ترى فى الظلمة ، لأن ضوءها يقصر عن ضوء الشمس فلاتضىء الأشياء ولا تنورها ، بل لايمتنع أن توجد فقد يمكن أن تكون ومعها ظلمة فترى في الظلمة لا لأن الظلمة سبب لأن ترى هي باللبات ، بل يجب أن يعلم أن بعض الأنوار يغلب يعضا حتى لا يرى ، كما أن ضوء الشمس يغلب ضوء النار الضعيفة وضوء الكواكب فلا ترى مضيئة عند ضوء الشمس فلا ترى ، لا لأجل الحاجة في رؤيتها إلى الظلمة ، بل للحاجة إلى أن تكون في أنفسها مضيئة غير مظلمة بالقياس إلى أبصارنا . فإذا كانت الشمس غائبة ظهرت ورؤيت ، لأنها صارت مضية بالقياس إلى أبصارنا ولحال في أبصارنا . وربما كان حكم النار والقمر عند ١٥ ضوء منّا هو أضعف منهما هذا الحكم بعينه . ويجلب في ذلك الضوء أن لا يكون موجودا بالقياس إلينا عند ظهور نار أو قمر ، فيلزم أن تكون ظلمة حتى يظهر ، أو يلزم أن لا يكون باهرا حتى يرى ويتمكن البصر من إدراكه . وأنت تعلم أن الهباء الذي في الجو ليس من جنس ما لا يرى المستنير منه إلا في الظلُّمة ، اكمن إن كان الإنسان في الظلمة وقد وقع على هذه الهباءات شعاع ٢٠ الشمس أمكن أن ترى تلك الهباءات ، وإن كان الإنسان في الشعاع لم يمكن ، و ذلك لأمر في بصر الإنسان لا لأمر في ضوء الهباءات ، فإن بصر الإنسان إذا

<sup>(</sup>٣) رۋى(الأولى والثانية) : رأى ك ، م .

<sup>(</sup>v) لأن: أن م.

<sup>(</sup>١٠) الأنوار : الألوان م .

<sup>(</sup>١٢) فلاتري (الأولى) : ولا ترى ك ال ضوء : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٥) ولحال : والحال م .

<sup>(</sup>۱۷) موجودا : موجود د ؛ موجودة م .

<sup>(</sup>۱۸) باهرا: باهرد، ف.

<sup>(</sup>۲۱) وإن : إن م .

<sup>(</sup>٢٢) لا لأمر: لا أمرم.

كان مغلوبا بضوء كثير لم يرها ، وإن لم يكن مغلوبا رآها . وكذلك هذه اللوامع في الليل ليست جنسا آخر ، بل هي المضيئات وتخالفها لا في جملة الطبع ، بل في الضعف ، ولو كانت هذه مخالفة للمضيئات في جملة الطبع ، فالكواكب كذلك . ولا يتحصل لهذه القسمة محصه ل صادق ، إلا أن يقال : إن بعض المضيئات باهرة لبعض وبعضها مبهورة لبعض . ومعني ذلك البهر ليس تأثير امنها فيها ، بل في إبصارنا ، كما أن بعض الصلابات أصلب وبعضها أضعف فلا يجب إذن أن يقال : إن اللواتي تلمع في الليل نوع أو جنس مفرد خارج عن الملونات والمضيئات ، بل هي من جملة المضيئات التي يبهرها ما فوقها في الإضاءة فلا ترى معها لعجز إبصارنا حينئذ ، بل إنما يقوى عليها إبصارنا عند الإضاءة فلا ترى معها لعجز إبصارنا حينئذ ، بل إنما يقوى عليها إبصارنا عند فقدان ملطان البادرة لإبصارنا من المضيئات .

فإن ذهبوا إلى هذا فالقسمة جيدة ، إلا أنهم ليسوا يذهبون إلى هذا بل يوهمون أن المضيئات طبقة ، والملونات طبقة ، وهذه طبقة .

<sup>(</sup>٣) فالكو اكب: بالكواكب م.

<sup>(</sup>٦) منها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٧) نوع : أنواع م .

<sup>(</sup>۸) يېرها : .پېرها م ,

## الفصل الرابع

#### في تأمل مناهب فيلت في الألوان وصروثها

ومما يجب أن نفرغ عنه تأمل مذهب آخر فى أمرالألوان والضوء ، فإنا ما لم نفرغ عنه لم يكن سبيل إلى أن ندل على صحة ما ذهبنا إليه بطريق القسمة ،

فنقول: إن من المذاهب في أمر الألوان مذهب من يرى أن اللون الأبيض إنما هو تكونه من الهواء والضوء، وأن الأسود تكونه من ضد ذلك، وأن حدوث اللون الأبيض هو من الشفاف إذا انقسم إلى أجزاء صغار ثم ارتكم فإنه يعرض هذك أن تقبل سطوحها النور فتضيء، ولأنها شفافة يؤدى بعضها إضاءة بعض، ولأنها صغار يكون ذلك فيها كالمتصل، ولأن المشف لا يرى إلا بلون غيره، فإن شفيفها لا يرى، لكن العكوس عن السطوح المتراكمة منها ترى منصلة فيرى الجميع أبيض. قالوا: ولهذا ما كان زبد الماء أبيض بمخالطة الحواء، والنلج أيضا أبيض لأنه أجزاء صغار جامدة شفافة خالطها الهواء ونفذ فيها الضوء، والبلور المسحوق والزجاج المسحوق لا يشف، وأى هذه اتصلت سطوحها انصالا لا يبطل به انفراد كل شخص منها ينفسه عادت شفافة، والشفاف الكبير الحجم إذا عرض فيه شق رمى ذلك الموضع منه إلى البياض. قالوا: فأما السواد فيتخيل لعدم غور الجسم وعقه الضوء والإشفاف معا.

ومنهم من جمل الماء سببا للسواد . قال : ولذلك إذا بلت هذه الأشياء مالت إلى السواد . قال : وذلك لأن الماء يخرج الهواء ولا يشف إشفافه ولا ينفذ فبه

<sup>(1)</sup> الفصل الرابع: فصل ؛ ف.

<sup>(</sup>٣) عنه (الأولى) : منه م || فإنا : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٤) سبيل: + لنا ف.

<sup>(</sup>ه) اللون: الكون م.

<sup>(</sup>٥–٦) إنما هو : أما م .

<sup>(</sup> ٨ ) فتضيء : وتضيء د || بعض : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٢) لا يبطل: يبعلل ف.

<sup>(</sup>۱۰) رمی: رؤی د، ك، م.

<sup>(</sup>۱۷) بلت : ابتلت ف | هذه : ساقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>١٩) قال : قالوا د ، ف ، م .

الضوء إلى السطوح فتبقى مظلمة . ومنهم من جعل السواد لونا بالحقيقة وأصل الألوان . قال : ولذلك لا ينسلخ ، وأما البياض فعارض للمشف بتراكمه ولذلك يمكن أن يصبغ . ولا يبعد أن يكون المذهب الأول فى السواد يؤدى إلى هذا المذهب أيضا ، إذ جعل السواد حقيقة ما لا يشف من جهة ما لا يشف و هو حقيقة اللون المنعكس عنه .

وقال قوم: إن الأسطقسات كلها مشفة ، وإنها إذا تركبت حدث منها البياض على الصفة المذكورة ، وبأن يكون ما يلى البصر سطوحا مسطحة من المشف فينفذ فيها البصر ، وأن السواد يعرض إذا كان ما يلى البصر من الجسم زوايا تمنع الإشفاف للأطراف التى تقع فيها فهى وإن أضاءت فيها لا ينفذ فيها الضوء نفوذا جيدا فتظلم .

والذي يصعب من هذه الجملة فصل القول فيه تولد البياض من الضوء ، وكون السواد لونا حقيقيا . فإنا نعرف أن المشفات تبيض عند السحق والخلط بالهواء ، وكذلك اللخالخ ، والناطف يبيض لاجتماع احتقان الهواء فيه مع الإشفاف الذي في طبعه ، ونعلم أن السواد لايقبل لونا البتة كما يقبل البياض ، فكأن البياض لإشفافه موضوع معرى مستعد ، والمعرى عن الكيفيات قابل لها من غير حاجة إلى إزالة شيء ، والمشغول بو احدة لا يقبل غيرها إلا بزوالها . فهؤلاء قوم يجعلون غرج الألوان من الإشفاف وغير الإشفاف . وبإزاء هولاء قوم آخرون لا يقولون بالإشفاف البتة ، وأنه لا يجوز أن يوجد جسم إلا وله لون . ويرون أن الأجسام كلها ملونة ، وأنه لا يجوز أن يوجد جسم إلا وله لون . ولكن الثقب والمنافذ الخالية إذا كثرت في الأجسام نفذ فيها الشعاع الخارج من المضيء إلى الجهة الأخرى ، ونفذ أيضا شعاع البصر فيرى ماوراءها .

<sup>(</sup>١) وأصل : وهو أصل ك ؛ ومن أصل م .

<sup>(</sup>٤) إذ: إذا ، د ، ك .

<sup>(</sup>٦) الأسطقسات: الأستقصات ف ، م .

<sup>(</sup>٩) فيها : فيهاد ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) فتظلم : تظلم د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>۱۱) وكون : ولون م .

<sup>(</sup>١٣) احتقان : احقان ف .

<sup>(</sup>١٤) كا : + أن د ، ف ، م | يقبل البياض : البياض يقبل د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٥) معرى: ومعرى ك .

<sup>(</sup>١٩) ولكن : وليكن م .

<sup>(</sup>۲۰) قیری : قروی د ، ایځ ، م || ما ورامعا ; ما وږاه د ، م ,

فأما المذهب الأول فإنا نقول : لعمرى إنه قد يظهر من دق المشف وخاطه بالهواء لون أبيض ، ولكن إنما يكون ذلك لا في جسم متصل ومجتمع ، بل إنما يظهر ذلك اللون في الركام منه ، وأنه إذا جمع وبل زال عنه البياض عند الاجتماع والجفوف. وليس الجص على مااظنه ويوجبه غالب ظنى أن ما يبيض بياضه الماك فقط ، بل لأن انطبخ يجعله بحيث إذا بل ثم جن ابيض بياضا شديدا بمز اج يحدث فيه . والدايل على ذلك أنه لو كان فعل النار في الجوس ليس إلا تسميل التفريق ، وأن تسهيل التفريق قد يوصل إن الهيئة التي ذكر أنها سبب لكون البياض، لكان السحى الكثير المؤدى إلى غاية تصغير الأجزاء يفعل ذلك الفعل في الجص وفي النورة وفي غيره ، ولكان المهيُّ بالسحق والتصويل إذا اجتمِع بالماء فعل فعل الجص من البياض ، وليس كذلك .

ثم لنفرض أن الجحص يتكون فيه ذلك البياض على الصورة المذكورة ، فليس كل بياض يحدث على هذه الصفة ، فإن البيض إذا سلق يصير بياضه الشفاف أبيض وليس يمكن أن يقال إن النار زادته تخلخلا وتفرقا فإنها قد زادته تكاثفا على حال ، ولا أنه قد حدثت فيه هوائية وخالطته . فأول ذلك أن بياض البيض يصبر عند الطبخ أثقل و ذلك لما يفارقه من الهوائية . وثانيا أنه لوكانت هوائية داخلت رطوبته ، ١٥ فبيضته لكانت خثورة لا انعقادا ، وقد علمت هذا قبل . وأيضا فإن الدواء الذي يتخذهأهل الحيلة ويسمونه لبن العذبراء يكون منخلطبخ فيه المرداسنج حتى انحل فيه ، ثم صنى حتى بقي الخل في غاية الإشفاف والبياض ، وخلط بماء طبخ فيه القلي ، وصفى غاية التصفية حتى صار كأنه دمعة. فإنه إن قصر فى هذا لم يلتثم منها المزاج الذي يطلبونه . فكما يخلط هذان الماءان ينعقد فيه المنحل الشفاف من المرتك .٠ أبيض في غاية البياض كاللبن الرائب ، ثم يجف ، فليس ذلك لأن هناك شفافا

١.

<sup>(</sup>١) قد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) أن ما : إنام .

<sup>(</sup> ه ) شديدا بمزاج : شديد المزج م .

<sup>(</sup>٧) وأن : فإن ف || وأن تسهيل التفريق : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>١٠) البياض : ساقطة من م . (١١) يتكون : متكون ن .

<sup>(</sup>١٣) وتفرقا : وتفريقاف || فإنها : فإنه د ، ك ، م || زادته (الثانية) : زاده د ؛ زاد م || تكاثنا: تكاثف .

<sup>(</sup>١٤) فأول : وأول د .

<sup>(</sup>١٥) لما : يما ك.

<sup>(</sup>۲۰) فكما : ركام .

عرض له التفرق ، فإن ذلك كان متفرقا منحلا فى الخل ولا أجزاء مشفة صغارا جدا تدانت وتقاربت ، بل إن كان ولا بد فقد ازدادت فى ماء القلى نفرقا ولا أيضا خالطها هواء من خارج بوجه من الوجوه ، بل ذلك على سبيل الاستحالة ، فليس كل تولد بياض فها أحسب على الصفة المذكورة .

ولو لم يكن البياض إلا ضوءا والسواد إلا ما قيل ، لم يكن تركيب السواد والبياض الآخذا مسلكا واحدا . بيان هذا أن البياض يتجه إلى السواد قليلا قليلا من طرق ثلاثة : أحدها طريق الغبرة وهو الطريق الساذج ، فإنه إذا كان السلوك ساذجا يتوجه إلى الغبرة ثم منها إلى العودية ، ثم كنلك حتى ايسود . فيكون سالكاطريقا لايز ال يشتد فيه السواد وحده يسيرا يسيرا حتى يمحض . والثانى الطريق الآخذ إلى الحمرة ، ثم إلى السواد . والثالث الطريق الآخذ إلى الخضرة ، ثم إلى السواد . والثالث الطريق الآخذ إلى الخضرة ، ثم إلى السواد . وهذه الطرق إنما يجوز اختلافها ، لجواز اختلاف ما تتركب عنه الألوان المتوسطة . فإن لم يكن إلا بياض وسواد ، ولم يكن أصل البياض إلا الضوء وقد استحال ببعض هذه الوجوه ، لم يمكن في تركيب البياض والسواد إلا الأخذ في طريق واحد لا يقع الاختلاف إلا فيه وقوعا بحسب النقص والاشتداد فيه فقط ، ولم تكن طرق مختلفة ، فيجب أن يكون شوب من غير ولم تكن طرق مختلفة ، فيجب أن يكون شوب من غير البياض والسواد مع أن يكون شوبا من مرئى وليس في الأشياء شيء يظن أنه مرئى ، ولين سوادا ولا بياضا ولا مركبا منها إلا الضوء عند من يجمل الضوء شيئا غيرها . فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة في الاستحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة في الاستحالة الألوان في طرق شقى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شقى الأستحالة المناء الم

<sup>(</sup>۱) صفارا: صفار م.

<sup>(</sup>٣) من (الأولى): ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) أحسب : حسب ك .

<sup>(</sup> ٥ ) ولولم: ولم م .

<sup>(</sup>٦) بيان : بأن م .

<sup>(</sup>٧) الطريق : طريق م .

<sup>(</sup>٨) يتوجه : + منها ك ، م .

<sup>(</sup>٩) حتى : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) القتمة : القيمة م .

<sup>(17)</sup> لم: ولم ك.

<sup>(</sup>١٤) إلا فيه : فيه إلا ك || إلا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٥) فإن ... مختلفة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۸) أمكنت : أمكنه م .

وجب أن يكون مرثى ثالث خارج عن أحكام البياض والسواد ، ولا وج، أن يكون هذا المرثى الثالث موجودا إلا أن يجعل الضوء غير اللون . فمن ههنا يمكن أن تركب الأاوان فيكون البياض والسواد اذا اختلطا وحدها كانت الطريقة هي طريقة الاغبرار لا غير ، فإن خالط السواد ضوء فكان مثل الغمامة التي تشرق عليها الشمس ومثل الدخان الأسود تخالطه النار ، كان حمرة إن كان السواد غالبا ، وأو صفرة إن كان السواد مغلوبا وكان هناك غلبة بياض مشرق . ثم إن كان هناك صفرة خلطت بسواد ليس في أجزائه إشراق حدثت الخضرة . وبالحملة إذا كان الأسود أبطن والمضيء أظهر والحمرة بالعكس ، ثم إن كان السواد غالبا في الأول كانت قيمة ، وإن كان السواد غالبا في الثاني كانت كراثية تلك الشديدة التي لا اسم لها ، وإن خلط ذلك ببياض كانت كهوبة زنجارية ، وإن خلط بالكراثية . ١ سواد وقليل حمرة كانت نيلية ، وإن خلطت بالحمرة نيلية كانت أرجوانية . فبهذا يمكن تأليف الألوان سواء كان بامتزاج الأجرام أو بامتزاج الكيفيات ، ولو

وقد، علم أن السواد لا يصبغ منه الضوء بالعكس جسما البتة أسود لكان يجب أن تكون الألوان الخضر والحمر إنما ينعكس منها البياض ولا ينعكس من الأجزاء ، السود شيء ، وخصوصا وهي ضعيفة منكسرة . فإن قبل : فقد نراها تنعكس عن المخلوط . فالجواب أن ذلك لأن الخلط يوجب الفعل والانفعال ، ويجب بسبب ذلك امتزاج الكيفية سواء فعاته الصناعة أوالطبيعة . على أن الطبيعة تقدر على الامتزاج الذي على سبيل الاستحالة ، والصناعة لا تقدر عليه ، بل تقدر على الجمع . فربما أوجبت الطبيعة بعد ذلك استحالة . والطبيعة تقدر على تلطيف المزج الذي على سبيل .

<sup>(</sup>۲) ترکب: ت**ترکب ن** .

 <sup>(</sup>٤) لافير : ساقطة من د ، ف ، م || فكان : وكان م .

 <sup>(</sup>ه) كان (الأولى) : فكان ك .
 (٦) هناك: ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) ليس: + له ف ، م || حدثت: حديث م . (٨) إن: ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) وإن (الثانية) : + كان د .

<sup>(</sup>۱۱) خلطت : خلط د ، ف ، م .

<sup>(14)</sup> السواد: الأسوادد؛ الأسودن، م.

<sup>(</sup>١٨) سواه : وسواه ف ، ك ، م | الامتزاج : المزاج ، د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٩) الجمع : الجميع ك ، م

<sup>(</sup>٢٠) المزج: المزاج ف ، م .

الخلط وتصغير الأجزاء ، والصناعة تعجز عن ذلك الاستقصاء . والطبيعة لا تتناهى مذاهبها فى القسمة والنسبة قوة وفعلا ، والصناعة لا يمكن أن تخرج جميع ما فى الضمير منها إلى الفعل .

فقد بان من هذا أن البياض بالحقيقة في الأشياء ليس بضوء . ثم لسنا نمنع أن يكون للهواء تأثير في أمر التبييض ، ولكن نيس على الوجه الذي يقولون ، بل بإحداث المزاج المبيض . ولذلك ليس لنا أن نقول : إن بياض الناطف كله من الجلهة التي يقولون ، بل من المزاج ، فإن الهواء يوجب لونا أبيض لا بحسب المخالطة فقط ، بل بحسب الإحالة أيضا . ولو كان مذهبهم صحيحا لكان يمكن أن يبلغ بالشيء الأبيض والملون بشدة الترقيق حتى يذهب تراكمه إلى أن يشف أو إلى قريب منه ، وهذا مما لا يكون . وأما قولم : إن الأسود غير قابل للون آخر ، فإما أن يعنوه على سبيل الاستحالة أو على سبيل الصبغ . فإن عنوا على سبيل الاستحالة ، فقد كذبوا ، ومما يكذبهم الشباب والشيب . وإن عنوا على سبيل الصبغ ، فلذلك حال مجاورة لا حال كيفية . فلا يبعد أن يكون الشيء المسود لا يكون مسودا إلا وفيه قوة نافذة متعلقة قباضة . فيخالط ، وينفذ ويلزم ، وأن الأسود ويداخله ويلزمه . على أن ذلك ليس أيضا مما لا يمكن ، فإنه إذا الحتيل بمثل الاسفيداج وغيره حيلة مناحتي يغوص ويتخلل السواد صبغه أبيض .

وأما المذهب الثانى فإن ذلك المذهب لا يستقيم القول به إلا إذا فرض الخلاء موجودا وذلك لأن المسام التى يذكرونها لا يخلو إما أن تكون مملوءة من جسم أو تكون خالية . فإن كانت مملوءة من جسم ، فإما أن يكون ذلك الجسم يشف من غير مسام ، أو تكون له أيضا مسام ، وبنتهى لا محالة : إما إلى مشف لا مسام له ، وهذا خلاف قولهم . وإما إلى خلاء ، فيكون مذهبهم يقتضى وجود الخلاء ، والخلاء غير موجود . ثم بعد ذلك فإنهم قواون : إنه ليس كل مسام الحلاء ، والخلاء غير موجود . ثم بعد ذلك فإنهم قواون : إنه ليس كل مسام

<sup>(</sup>٦) المبيض : التبيض د ، م ؛ التبييض ك .

<sup>(</sup>٩) الترقيق : الرفق م .

<sup>(</sup>١٤) فيخالط: فتخالطه ك.

<sup>(</sup>١٥) أبيض : البيض ك .

<sup>(</sup>١٧) حيلة : ساقطة من م || ويتخلل : ويحلل د ، ب .

<sup>(</sup>١٩) المذهب: المذاهب م.

<sup>(</sup>۲۲) مسام : سام ك .

تصلح لتخييل الإشفاف ، بل يجب أن تكون المسام مستقيمة الأوضاع من غير تعريج حتى تنفذ فيها الشعاعات على الاستقامة . فلنخرط كرة من جمد ، بل من بلور ، بل من ياقوت أبيض شفاف ، فهذه المسام التي تكون فيها شفافة مستةيمة هبها تكون كذلك طولا ، فهل تكون كذلك أيضا عرضا ، وهل تكون كذلك قطرا ومن أى جهة أثبت ، فكيف تكون مستقيات تداخل مستقيات فتكون من أى جهة ، تأملتها لا تنعرج . فمن الضرورة أن يعرض من بعض الجهات خلاف الاستقامة ووقوف الأجزاء التي لامسام لها في سمت الخطوط التي تتوهم خارجة على الاستقامة من العين أو يكون الجسم خلاء كله ، وهذا محال . فيجب أن تكون الكرة إذا اختلف منك المقامات في استشفافها يختلف عليك شفيفها ضرورة ، ثم كيف يكون حال جسم فيه من المسام والمنافذ مايخي لونه حتى تراه كأنه لا لون ١٠ له ، وله في نفسه لون ، ولا يستر لونه شيئا ملصقا مما وراءه ، بلي يؤدى ما وراءه بالحقيقة . فإن أحدث سترا فإنما بحدث شيئًا ، كأنه ليس ، فتكون لا محالة الثقب التي فيه أكثر كثيرا من الملاء الذي فيه ، فكيف يجوز أن يكون لها استمساك الياقوت وهوكله فرج . ولو أن إنسانا أحدث في الياقوت منافذ ثلاثة أو أربعة ، ثم حمل عليه بأضعف قوة لانْرَضَّ وانكسر ؛ فهذا المذهب أيضا ١٥ أيضا محال .

فالألوان إذن موجودات ، وليس وجودها أنها أضواء ، ولا الأضواء ظهورات لها ، ومع ذلك فليست هي مما هي بالفعل بغيرالأضواء . والمشف أيضا موجود ، وهذا ما أردنا بيانه إلى هذه الغاية . وقد بتى علينا أن نخبر عن حال الإبصار أنه كيف يكون ، ويتعلق بذلك تحقيق كيفية تأدى الأضواء . . في المشف .

<sup>(</sup>٣) ديا : هيئا م .

<sup>(</sup>٩) اختلف : اختلفت م | يختلف : المتلف ف | استشفافها : استنشاقها م .

<sup>(</sup>١١) ملصقا : ملتصقاف .

<sup>. (</sup>۱۲) الملاء : الملأ ف .

<sup>(</sup>١٥) وانكس : ولا نكس م .

<sup>(</sup>١٨) فليست: فليس ك، م إ عا: ما ف.

<sup>(</sup>١٩) وهذا : فهذا م .

#### الفصل انخامس

# فى اختلاف المذاهب بحسب الرؤمية وإبطال المذاهب الفاسدة بحسب الأموراً نفسها

فنقول: إن المذاهب المشهورة في هذا الباب مذاهب المائة ، وإن كان كل مذهب منها يتفرع: أحدها مذهب من يرى أن شعاعات خطية تخرج من البصر على هيئة مخروط يلى رأسه العين وقاعدته المبصر ، وأن أصحها إدراكا هو السهم منها ، وأن تبصرالشيء هو نقل السهم فيه . ومنها مذهب من يرى أن الشعاع قد يخرج من البصر على هيئة ، إلا أنه لايبلغ من كثرته أن يلاقي نصف كرة السهاء إلا بانتشار يوجب انتشار الرؤية . لكنه إذا خرج واتصل بالهواء المضيء، صار ذلك آلة له يرد عليها شيء من الحواس بارزا إليها متصلا بها أو مرسلا رسولا إليها ، يرد عليها شيء من الحواس بارزا إليها متصلا بها أو مرسلا رسولا إليها ، كذلك الإبصار ليس يكون بأن يخرج شعاع البته فيلتي المبصر ، بل بأن تنتهي صورة المبصر إلى البصر بأدية الشفاف إياها .

وقد استدل الفريةان الأولان وقالا: إنما جاز فى سائر الحواس أن تأتيها الحسوسات ، لأنها يصح إدراكها بالملامسة كاللمس ، وكالذوق ، وكالشم الذى

<sup>(</sup>١) الفصل الجامس: فصل ٥ ف.

<sup>(</sup>٥) خطية : خيطية م

<sup>(</sup>٦) مخروط : مخروطة د ، ك .

<sup>(</sup>٧) نقل : **نمل** د .

<sup>(</sup> ٨ ) لا يبلغ من : لا تبلغ ك ، م .

<sup>(</sup>٩) يوجب : فوجب م .

<sup>(</sup>۱۳) إياما : إياه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱٤) جاز : سار د

<sup>(</sup>١٤–١٥) أن تأتيها المحسوسات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٥) كالس : كالس ف.

يستقرب الرواثح بالتنشق ليلاقيها وينفعل بها ، وكالصوت الذي ينتهي به التموج إلى السمع . ثم أن البصر ليس يمكن فيه ذلك الأن المرثى منفصل ، ولذلك لايرى المقرب منه ولا أيضا من الجائز أن ينتقل إليه عرض موجود فى جسم مرثى أعنى لونه وشكله ، فإن الأعراض لاتنتقل . فإذا كانت الصورة على هذا ، فبالحرى أن تكون القوة الحاسة ترحل إلى موضع المحسوس لتلاقيه . ومحال أن تنتقل • القوة إلا بتوسط جسم يحملها ولايكون هـــذا الجسم إلا لطيفا من جنس الشعاع والروح ، فلذلك سميناه شعاعا . ولوجود جسم مثل هذا فى العين مايرى الإنسان فى حال الظامة أن نورا قد الفصل من عينيه وأشرق على أنفه أو على شيء قريب يقابله . وأيضا فإن الإنسان إذا أصبح ودعاه دهش الانتباه إلى حلث عينيه فإنه يتراءى له شعاعات قدام عينيه . وأيضا فإن الثقبة العينية تمتلىء من إحدى العينين ١٠ إذا غمضت الأخرى ، وفي التحديق المفرط أيضًا فلا محالة أن جسما بهذه الصفة ينصب إليها . ثم أن الفرقة الثانية استنكرت أن يكون جسم مثل العين يسع من الشعاع ما يتصل خطا واحدا بين البصر والكواكب الثابتة فضلا عن خطوط تنتهى إلى مايري من العالم ، وخصوصا ولايري مايري منها إلا متشلا مستوى الاتصال ، فيجب أن يكون ما يرى به متصلا. واستنكرت أيضا أن يتحرك هذا الشعاع ١٠ الخارج في زمان غير محسوس حركة من العين إلى الثوابث ، وقالت يجب أن تكون نسبة زمان حركةك نحو شيء بينه وبينك ذراعان إلى زمان الحركة إلى الكواكب الثابتة نسبة المسافتين ، فيجب أن يظهر بن الزمانين اختلاف . وربما احتج منا أصحاب المذهب الثالث أيضا على أصحاب الشعاع الخطى ، ولم يعلموا أن هذا فاسد ، وذلك لأنه يمكن أن يفرض زمان غير محسوس قصرا أو أكبر · ٢٠ زمان غير محسوس قصرا ، فتخصل فيه الحركة التي للشعاع إلى الثوابت ، ثم يمكن أن ينقسم هذا الزمان إلى غير النهاية فيمكن أن يوجد فيه جزء أو بعض

<sup>(</sup>۱) الروائح : الريح د، م | ليلاقيه : ليلاقيه د،ك، م | بها : به د،ك، م | به : ساقطة منك || التموج د ، ك ، م

<sup>(</sup>٢) أن : ماقطة من د .

<sup>(</sup>ه) ترحل: ترتحل ك . ( ۸ ) أنفه : أنفسه م .

<sup>(</sup>١٦) وقالت ؛ وقالوا ف .

<sup>(</sup>۱۷) ذراعان : ذراعات م .

<sup>(</sup>١٩) أصحاب (الأولى) : صلب م .

<sup>(</sup>٢٠) أكبر: أكثر د ؛ ك

<sup>(</sup>٢١) | فتحصل : وتحصل د ؛ فتجعل ك ، م .

<sup>(</sup>٢٢) يمكن : ساقطة من م || النهاية : نهاية م || أو بعض : بعض ك .

نسبته إليه نسبة المسافة المستقصرة إلى المسافة المستبعدة ، فيكون الزمانان اللذان بينها البعد كلاهما غير محسوسين قصرا .

لكن لأصحاب الشعاعات حجة في حلها أدنى صعوبة وهو قولهم : إن المرايا تشهد بوجود هذه الشعاعات وانعكاسها ، وذلك أنه لايخلو إما أن يكون البصر تتأدى إليه صورة المرآة وقد تأدى إليها صورة المرئى متمثلة منشبحة فيها ، وإما أن يكون ما نقوله من أن الشعاع يخرج فياتي المرآة ، ثم يصير منها إلى أن ياتي ما ينعكس عليه على زاوية مخصوصة . وإذا بطل القول الأول ، بقي القول الثانى . ومما يتضح يه بطلان القول الأول أنه لوكانت هذه الصورة مشيحة في المرآة لكافت لا محالة تتشبج في شيء بعينه من سطحها ، كما إذا انعكس الضوء واللون معا فنأديا في المشف إلى غير الحامل الأول لهما فإنما يتمثل المتأدي من ذاك في بقعة واحدة بعينها يرى فيها على اختلاف مقامات الناظرين. وليس الشبح الذى فى المرآة بهذه الصفة ، بل ينة تمل فيها بانتقال الناظر ، ولوكان إنما ينتقل بانتقال المرئى فقط لم يكن في ذلك إشكال . وأما انتقاله بانتقال الناظر فدليل على أنه ليس هناك بالحقيقة موضع تتشبح فيه الصورة . ولكن الناظر إذا انتقل انتقل مسقط الحط الذي إذا انعكس إلى المرثى فعل الزاوية المخصوصة فرأى بذلك الخط بعينه المرثىورأي جزءا من المرآة آخر، فتحيل أنه فىذلك الجرء الأخرمن المرآة،وكذلك لابزال ينتقل. قالوا: ومما يدل على صحة هذا أن الناظر الذي للإنسان قد ينطبع فيه شبح مرثى ينعكس عنه إلى بصر ناظرحتي براه هذا الناظر الثاني ، ولا يراه صاحب الحدقة التي تمثل فيها الشبح بحسب التخيل ، ولو كان للملك حقيقة انطباع في ناظره اوجب على مذهب أصحاب الأشباح أن بتساوى كل منهما في إدراكه ، فإن عندهم أن حقيقة الإدراك تمنل شبح في الناظر فيكون كل من تمثَّل في ناظره شبح رآه. قالوا:

<sup>(</sup>٢) محسوسين : محسوس ف .

<sup>(</sup>٣) المرايا: المراى م.

<sup>(</sup>٦) ثم يصير : ويصير ك ، م .

<sup>(</sup>v) الأول : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) كا إذا : و إذا ك ؛ فإذام.

<sup>(</sup>١٠) يتمثل : تمثل ك .

<sup>(</sup>١٤) انتقل انتقل : انتقل م .

<sup>(</sup>١٥) ورأى ؟ + به د ، ك | جزاء : جزه ك .

<sup>(</sup>١٦) فتخيل: فيتخيلك، م || وكذاك: ولذلك ك || قالوا: وقالوا له .

فمن هذا نحكم ونقول إن الناظر في المرآة يتخيل له في المرآة أنه برى صورته وليس كذلك ، بل الشماع إذا لاقى المرآة فأدركها كر منعكسا فلاتى صورة الناظر فأدركها ، فإذا رأى المرآة ونفسه في سمت واحد من مخرج الحط الشعاعي يتخيل أن أحدهما في الآخر . قالوا : والدليل على أن ذلك ليس منطبعا في المرآة أنه يرى المرئى في المرآة بحيث لا يشك أنه ليس في سطح المرآة ، ، وإنما هوكالغائر فيه والبعيد عنه . وهذا البعد لا يخلو إما أن يكون بعدا في غور المرآة ، وليس للمرآة ذلك الغور ، ولا أيضا إن كان لها ذلك الغور كانت المرآة مما يرى ما يتشبح في باطنها ، فبتى أن يكون ذلك البعد بعدا في خلاف جهة غوره فيكون بالحقيقة إنما أدرك الشيء بذلاك البعد من المرآة ، فلا يكون قد انطبع شبحه في المرآة .

فيلز منا أول شيء أن نبطل المذهبين الأولين ، فنثبت صحة مذهبنا ودو الثالث ، ثم نكر على هذه الشبه فنحلها فنقول : إن الشيء الحارج من البصر لا يخلو إما أن يكون شيئا منّا قائم اللّات ذا وضع ، فيكون جوهر ا جسانيا ؛ وإما أن يكون شيئًا لا قوام له بذانه وإنما يقوم بالشيء المشف الذي ببن البصر والمبصر . ومثل هذا الشيء فلا يجوز أن يقال له بالحقيقة : إنه خارج من ١٥ البصر ، ولكن يجب أن يقال : إنه انفعال للهواء من البصر ، ويكون الهواء بذلك الا نفعال معينا في الإبصار . وذلك على وجهبن : إما على سببل إعانة الواسطة ، وإما على سبيل إعانة الآلة .

وقبل الشروع في التفصيل ، فإني أحكم حكما كايا أن الإبصار ليس يكون باستحالة من الهواء إلى حالة تعين البصر البُّتة ، وذلك لأن تلك الحالة لا محالة ٢٠ تكون هيئة في الهواء ليست معنى إضافيا بحسب ناظر دون ناظر . فإنا لانمنع وجود هذا القسيم ، بل نقول لابد منه ، ولابد من إضافة تحدث للهواء مع الناظر

1.

<sup>(</sup>١) هذا: + ما د ، ك ، م | يتخيل : يتمثل م .

<sup>(</sup>٢) فأدركها: فأدركه د .

<sup>(</sup>٣) فأدركها : فأدركه د .

<sup>( ؛ )</sup> يتخيل : تخيل ف || قالوا : قال د ، ف ، ك.

 <sup>(</sup> ٧ ) ذاك ( الا ولى ) : ساقطة من م || الغور : البعد ك.

<sup>(</sup>١٢) الشبه: الشبهة ك.

<sup>(</sup>١٣) ما : ساقطة من ف الفيكون : ويكون د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) البصر: المبصرم.

<sup>(</sup>۲۱) دون ناظر : ساقطة من م .

عند نظره بتلك الإضافة يكون الإبصار وإنما نمنع وجود حالة وهيثة قارة في نفس الهواء وذانه يصير بها الهواء ذا كيفية أو صفة في نفسه وإن كانت لاتدوم له ولاتوجد عند مفارقة الفاعل الموجد لأن مثل هذه الهيئة لايكون له بالقياس إلى بصر دون بصر ، بل يكون موجودا له عند كل شيء ، كما أن الأبيض ايس أبيض بالقياس إلى شيء دون شيء، بل هو أبيض بذاته وأبيض عند كل شيء وإن كان لا يبقى أبيض مع زوال السبب المبيض . ثم لايخلو إما أن تكون تلك الهيئة تقبل الشدة والضعف فتكون أضعف وأقوى ، أو تكون على القدر واحد . فإن كان على قدر واحد فلا يخلو إما أن تكون العلة الموجبة تقبل الأشد والأنقص أو لاتقبل . فإن كانت طبيعة العلة تقبل الأشد والأنقص وتلك الطبيعة للماتها تكون علة ، فيجب أن يتبعها المعلول في قبول الأشد والأنقص . فإنه من المال أن يفعل الضعيف الفعل الذي يفعل القوى نفسه إذا كانت قوته وضعفه أمرا في طبيعة الشيء عا هي علة . فيجب من ذلك أن القوى البصرة الفاعلة في الهواء إذا كثرت وازدحمت ، كان حدوث هذه الحالة والهيئة في الهواء أقوى وأن يكون قوى البصر أشد في إحالة الهواء إلى هذه الهيئة من ضعيف البصر ، وخصوصا وليس هذا من باب ما لايقبل الأشد والأضعف لأنه من باب القوى والحالات في القوى . ولا تكون قوتها كما ذكرنا بقياس بصر دون بصر ، بل بنفسها كما قلنا . فيجب أن يكون ضعفاء الإبصار إذا اجتمعوا رأو أقوى وإذا تفرقوا رأوا أضعف. وأن ضعيف البصر إذا تعد بجنب قوى البصر رأى أشد. وذلك لأن الهواء يستحيل إلى تالك الهيئة كيف كازت باجنماع العالي الكثيرة والقوية استحالة أشد ، فيكون أداؤه الصورة ومعونته في الإبصار أقوى ، وإن كان ضُعف نفس البصر يزيد خالا في ذلك . فاجتماع الضُّعفين معا ليس كحصول ضُمف واحد ، كما أن ضعيف البصر لايستوى حال إبصاره في الهواء الكدر

<sup>(</sup>٣) الموجه : أو توجه د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ٧ ـ ٨ ) واحد ... قدر : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) الحالة : الآلة م | قوى : القوى م .

<sup>(</sup>١٤) البصر : المبصر (الاولى) م | في : ساقطة من د | ضعيف : الضعيف م .

<sup>(</sup>١٥) وليس : + ني م .

<sup>(</sup>١٧) ضمفاء: الضمفاء م.

<sup>(</sup>١٨) ضميف : الضميف م | قوى : القوى م .

<sup>(</sup>٢٠) في الإيصار : للإيصار م.

<sup>(</sup>٢١) ضمف : أضمف م || الضمفين : الضميفين ف ، م || كمحمول : لحصول م .

<sup>(</sup>٢٢) ضمف : ضميف ف | ضنيف : الضميف م .

والهواء الصافى ، لأن الضعيف إذا وجد معونة من خارج كان لامحالة أقوى فعلا. ثم نحن نشاهد ضعيف البصر لا يزيده اقتران أقوياء البصر به ، أو اجتماع كثرة ضعفاء البصر معه شيئا في إبصاره . فبين أن المقدم باطل .

ولنعد إلى التفصيل الذي فارقناه فنقول : إنه لا مخلو الهواء حينئذ إما أن يكون Tلة ، وإما أن يكون واسطة . فإن كان آلة فإما أن تكون حساسة ، وإما أن تكون · مؤدية . ومحال أن يقول قائل : إن الهواء قد استحال حساسا حيى أنه بحس الكواكب ويؤ دى ماأحسه إلى البصر . ثم ليس كل مانبصره يلامسه الهواء ، فإنا قد نرى الكواكب الثابتة والهواء لايلامسها . وما أقبح بنا أن نقول : إن الأفلاك الي في الوسط أيضا تنفعل عن بصرنا وتصير آلة له كما يصير الهواءآلة له ، فإن هذا مما لايقبله عاقل محصل. أو نقول: إن الضوء جسم مبثوث في الهواء، والفلك ١٠ يتحد بأبصارنا ويصير آلة لها ، فإن ساعدنا على هذا القبيع فيجب أن لانرى كلية جسم الكواكب بعد تسليمنا باطلا آخر و هو أن في الفلك مساما ، وذلك لأنه لا تبلغ مسامها أن تكون أكثر من نصف جرمها . فيجب أن تكون الكواكب المنظور إليها إنما ترى منها أجزاء ولاترى أجزاء ، ثم ما أشد قوة إبصارنا حتى تحيل الهواء كله والضياء المبثوث في أجسام الأفلاك بزعمهم إلى قوة حساسة ١٥ أو أية قوة شئت . ثم الهواء والضوء ليسا متصلين ببصر دون بصر، فلم يؤديان مايحسانه إلى بصر دون بصر. فإن كان من شرط البصر الذي يرى أن يقع في مسامتة المرثى حتى يؤدى حينتذ الهواء إليه ما أحس، فليس إحساس الهواء بعلة لوصول المحسوسات إنى النفس ، و لكن و قوع البصر من المبصر على نسبة و توسط الهواء بينهما . فإن كان الهواء يحس بنفسه ويؤدى أيضًا فما علينا من إحساسه في نفسه ، بل إنما المنتفع به في أن نحس نحن تأديته المرئى إلينا . ولا نباني أنه يحس في نفسه أو لا يحس في نفسه ، اللهم إلا أن يجعل إحساسه لإحساسنا ، فيكون الهواء والفلك كله يحس لأجلنا. وأما إذا لم يجعل ذلك آلة ، بل واسطة تنفعل أولا من البصر ثم يستتم كونها و اسطة ،

<sup>(</sup>٩) له (الأولى) : ساقطة من ك | اله (الثانية) : ساقطة من د ، ك .

<sup>(</sup>١١) يتحد : يتخذ م .

<sup>(</sup>١٢) في الفلك : الفلك م | مساما : مسام ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) جرمها: جزء منهام.

<sup>(</sup>١٤) الكواكب: الكوكبد، ف || إليها د،ف، م || منها : منهد،ف،م.

<sup>(</sup>۱۷) کان : کانت م.

فبالحرى أن نتأمل أنه أى انفعال ينفعل حتى يؤدى ؟ أبأن تقبل من البصر قوة حياة وهو أسطقس بسيط، هذا لا يمكن . أو يصير بالبصر شافا بالفعل . فالشمس أقوى من البصر في تصييره شافا بالفعل وأكنى ، فليت شعرى ماذا يفعل البصر بهذا الهواء . وإن كان البصر يسخنه ، فيجب إذا برد الهواء أن يمنع الإبصار أو يبرده ، فيجب إذا سخن أن يمنع الإبصار ، وكذلك الحال في باقى الأضداد . ولجميع الأضداد التي يستحيل بها الهواء أسباب غير البصر إن اتفقت كفت الحاجة إلى إحالة البصر أو عساه لا يحدث الحاجة إلى إحالة البصر وعساه لا يحدث إشفافا ولا كيفية ذات ضد من المعلومات ، بل يحدث خاصية غير منطوق بها ، فكيف عرفها أصحاب هذا المذهب ، ومن أين توصلوا إليها . أما نحن فقد قدمنا مقدمة كلية تمنع هذه الاستحالات كلها سواء كانت منسوبة إلى خاصية أو طبيعة ، منطوق بها أوغير منطوق بها . وبعد ذلك فإنا نظن أن الهواء إذا كان شفافا بالفعل وكانت منطوق بها أوغير منطوق بها . وبعد ذلك فإنا نظن أن الهواء إذا كان شفافا بالفعل وكانت حصول الإبصار .

ولنضع الآن أن الحارج جوهر جسمانى شعاعى كما يميل إليه الأكثر منهم فنقول: حينئذ إن أحواله لا تخلو عن أربعة أقسام: إما أن يكون متصلا بكل المبصر وغير منفصل عن المبصر، وإما أن يكون متصلا بكل المبصر ومنفصلا عن المبصر، وأما أن يكون متصلا ببعض المبصر دون بعض كيف كان حاله مع المبصر، وأما أن يكون خارجا عن المبصر وغيره متصل بالمبصر. فأما القسم الأول فإنه محال جدا، أعنى أن يخرج من البصر جسم متصل يملأ نصف العالم ويلاقى الأجسام السماوية، ثم كما يطبق الجفن يعود إليه، ثم يفتح فيخرج آخر مثله، أو كما يطبق تعود الجملة إليه، ثم كما يفتح مرة أخرى يخرج عنها، حتى كأنها واقفة

<sup>(</sup>٢) أسطقس : استقص م .

<sup>(</sup>٣) بالفعل : ساقطة من ك ، م | فليت : وليت م .

<sup>(</sup>٤) وإن : فإف ن . (١٠) كانت : كان م .

<sup>(</sup>١٤) الأكثر: الأكبرم.

<sup>(</sup>١٨) بالمبصر : ماقطة من م | فأما : وأما د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٩) يملأ نسف : بما يسف م .

<sup>(</sup>٢٠) يمود إليه : فيمود إليه ك ؟ ساقطة من د | فيخرج : يخرج د .

<sup>(</sup>٢١) أو كما :وكما ك؛ ثم كما م || عنها:عنه ف || حتى: ساقطة منم || كأنها واقفة:كأنه واقف ف.

على نية المغمض . ثم كيف لايرى الشيء البعيد بشكله وعظمه إن كانت الرؤية بوصوله إليه وملامسته إياه . فإن العظم أولى بأن يدرك بالملامسة بتمامه من اللون ، لأن الشعاع ربما تفرق وتهلهل فرأى اللونكما يرى الحلط من اللون ، وأما القدر فيراه حينئذكما يرى الحلط من المقدار والحلط من المقدار الجسماني ، وإن كان متخلخلاكأنه مركب من مقدار جسماني و من لاشيء أو لا جسم لاينقص من عظم كليته ولا تنفعهم الزاوية الى عند البصر إنما ينفع ذلك أصحاب الأشباح إذ يقولون : إن الشبح يقع على القطع الواقع في المخروط الموهوم عند سطح الحليدية الذي رأسه في داخل . فإن كانت الزاوية أكبر لأن الشيء أقرب كان القطع أعظم والشبح الذي فيه أعظم ، وإن كانت الزاوية أصغر لأن الشيء أقرب كان القطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من يجمل المبصر ملموسا . القطع أصغر والشبح الذي هذه الزاوية .

وأما القسم الثانى فهو أظهر بعدا واستحالة ، و هو أن يكون ذلك الخارج يقارق المبصر و يمضى إلى الفرقدين و يلمسهما ولا وصلة بينه وبين المبصر فيحس المبصر بما أحس هو ، ويكون كمن يقول : إن لامسا يقدر أن يلمس بيد مقطوعة وأن الحية يتأدى إلى بدنها مايلمسه ذنبها المقطوع المفصول عنها وقد بقى وأن الحية الإ أن يقال إنه أحال المتوسط وحمله رسالة إلى المبصر فيكون الهواء مؤديا مستحيلا معا، وقد قلنا على هذا مافيه كفاية . وإن كان متصلا ببعض المبصر وجب أن لايراه كله ، بل مايلاقيه منه فقط . فإن جعل الهواء مستحيلا إلى طبيعته وصار معه كشيء واحد فما الذي يقال في الفلك، إذا أبصرناه ، أنرى الفلك يستحيل أيضا إلى طبيعته ذلك الشعاع الحارج ويصير حساسا معه كشيء واحد حتى يلاقى كوكب زحل بكليته فيراه و المشترى وسائر الكواكب العظام ، و هذا ظاهر الفساد

<sup>(</sup>١) إن: وإن م.

<sup>(</sup>٢) بوم وله : بوصله ، ف ، م || إياه : + إذا كان م || العظم : العظيم م .

<sup>(</sup>٣) وتهلهل : يحلحل ك || فرأى : ورأى ك ، م .

<sup>(</sup>٤) فيراهُ : فرآه ك .

<sup>(</sup> ه ) وإن : فإن ك ، م || ومن لا شيء أولا جسم : ولا من شيء ولاجسم م .

<sup>(</sup>٦) كليته: كلية ك | البصر : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱۳) ويلسما: ويلسماد،ك.

<sup>(</sup>١٨) فقط: ماقطة من م | الهواء: ساقطة من د ، ك ، م .

بعيد جداً . ثم قاء قلناً في فساد هذه الاستحالة ماقلنا . فإن قالوا : إن الهواء المشف ليس يتحد به كشيء واحد ولكن يستحيل إلى طبيعة مؤدية ، فما يلاقيه الشعاع يدركه الشعاع ، ومالا يلاقيه يؤدى إليه الهواء صورة باستحالة عرضت له . فأول جواب ذلك أن الهواء لم لايستحيل عن الحدقة وحدها ويؤدى إليها إن كان من شأنه الأداء فلا يحتاج إلى جسم خارج . وأما ثانيا فقا. فرغنا من بيان استحالة هذه الاستحالات . وأما ثالثا فإن الهواء المتوسط بن خطين خارجين بجب أن يؤ دى إلى كل خط منهما ما يؤدى إلى الآخر فيكون آخر الأمر قد تأدى إلى جملة الشعاع من جملة الهواء المتخلل للخطوط صورة المحسوس مرتن أو مرارا ، فيجب أنه يرى المحسوس مرتبن أو مرارا ، خصوصا إن كان على مافى يعض مذاهب القوم من أن الخطوط لاندرك بنفسها ، بل عا يؤدى إيها الهواء . ثم إن كان الأداء إنى الحدَّقة من الجميع أعنى الخطوط والهواء معا فالهواء مؤد للأشباح على مثل ماقال المعلم الأول . ومن عرف أن لاخلاء وأن أجرام الأفلاك مصمتة لافرج فيها ولافطور عرف أن ذلك مستحيل لا مكن وأنه لا يمكن أن ينفذ فيها هذا الخارج ، بل كيف ينفذ هذا الشعاع في الماء إن لم يكن فيه خلاء حتى يلا في جميع الأرض تحته ويراه وهو متصل ، والماء لا يربو حجمه لما خالطه منه . و إنكان هناك خلاء ، فكم يكون متدار تلك الفرج الخلائية التي تكون في الماء مع ثقل الماء ونزوله فى الفرج وملئه إياها . فيرى أن الماء فرج كله أو أكثره أومناصفه حتى يمكن الخارج أن ينفذ فيه إلى جميع مافى قعر الماء ويلاقيه ويماسه وهو غير منقطع عن البصر، وإن انقطع فللك أعجب

وإن قال قائل: إنا نرى الشيء القليل ينفذ في الماء الكثير حتى يستولى على

<sup>(</sup>١) جدا : ساقطة من د ، ف ، م || قد : ساقطة من م || فإن : وإن ك ، م .

<sup>(</sup>ه) فرغنا: عرفنام إ من: عن د، ف، ك.

<sup>(</sup>٢) فإن : فلأن ك .

<sup>(</sup>٧) فيكون : فيكن ك ال تأدى : تؤدى ك .

 <sup>(</sup>٨) الخطوط : الخطوط م .

<sup>(</sup>٩) خصوصاً : وخصوصاً ك .

<sup>(</sup>۱۰) يما يما د.

<sup>(</sup>١٢) ومن : من م .

<sup>(</sup>۱۸) يمكن : يكون م | فيه ساقطة من م .

كليته مثل الزعفران يصبغ قليله كثيرا من الماء . فنقول : إن انصباغ الماء الكنبر بالزعفران القايل لايخلو من وجهين : إما أن يكون الصبغ الحادث في الماء غير موجود إلا في الأجزاء الزعفرانية وأجزاء الماء مِحالها ، وإما أن تكون أجزاء الماء استحالت أيضًا في نفسها إلى الصبغ كما تستحيل إلى الحر والبرد والرائحة . لاأن جو هرا داخلها ، إما استحالة إلى صبغ حقيقي و إما استحالة إلى صبغ خيالي ، أعنى بالخيالي ، كما ترى على سطح الماء شبح شيء يلقى فيه غير محاذ البصر ، وكما يتخيل من الماء أنه على لون إنائه ، و ذلك مما إذا كثر وعم أرى جميع وجه الماء بذلك الصبغ و هو فيه قليل . فإن كان هذا الانصباغ على مُقْتَضَى القسم الأخير فلامنفعة لهذا الاعتراض في الغرض ، لأن الماء يكون قد استحال أو تشبح لأن الصبغ القليل نفذ في كله ، وقد يستحيل كثير المقدار من كثير القوة قليل المقدار .وبالحملة ١٠ إن كان حال الهواء في استحالته عن الأشعة هذه الحال ، عرض ما سلف منا منعه ، ووجب أن تكون الأشعة إذا كثرت جدا ازداد الهواء استحالة نافعة في الإبصار . وإن كان على سبيل التأدية دون الاستحالة وطبيعة الهواء مؤدية للأشباح إلى القوابل فليؤد أيضا إلى الإبصار . وإن لم يكن على مقتضى القسم الثاني ، بل على سبيل القسم الأول، فإنا لا يمكننا أن نشك في أن الماء متجزئ بين أجزاء الزعفران والزعفران متجزئ بين أجزاء الماء ،وأن أجزاء الماء لامحالة أعظم حجما من أجراء الزعفران، وأن بين كل جزئين من أجزاء الزعفران متواليين مياها صرفة، وأن هذه المياه الصرفة في أكثر المواضع الني بين جزئي الزعفران أعظم كثيرا من أجزاء الرعفران ، حتى تكون نسبة الأجزاء إلى الأجزاء إذا أخذت واحدا إلى الآخر كنسبة

<sup>(</sup>١) الزمفران: +أن د،ك.

<sup>(</sup>٣) بحالما : تخالطها ك .

<sup>(</sup>٦) شيء: ساقطة من م | يلتى : ملتى م .

<sup>(</sup>٨) الأخير : الآخر ، د ، ك م .

<sup>(</sup>٩) الاعتراض : الإعراض م | الأن : لا أن م .

<sup>(</sup>۱۲) منعه : مبنه د .

<sup>(</sup>١٣) وطبيعة : فطبيعة ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) فليؤد : وليؤدك.

<sup>(</sup>١٥) فإنا : فإنه ك.

<sup>(</sup>١٧) مياها صرفة : مياه صرفه د ؟ ماء صرف ك ؟ ماءاً صرفام .

<sup>(</sup>١٨) كثيرا: جزءام.

<sup>(</sup>١٩) إذا : ماقطة من د || أخلت . . . الآخر : ماقطة من د .

الكل إلى الكل. فإذا كان كذلك كانت مقادير أجز اءالزعفر ان صغار ا ولم يجز أن تستولى على الماء كله ، فما كان ينبغي أن ينصبغ الماء بالكلية، بل هذا الوجه باطل وإنما يرى الماء مصبوغا كله لأحد الأمرين: إما لَّأن كل واحدمن أجزاء الماء وأجزاء الزعفران من الصغر بحيث لايدركه الحس متميزا ، وذلك لا يمنع أن بكون أحدهما أكثر كثيرًا جها من الآخر لأنالجسم ينقسم إلى غير النهاية فيمكن أن يكون جزء من الماء هو ألف ضعف جزء من الزعفران وهو مع ذلك في الصغر بحيث لا بحس مفردا . فإذا كان كذلك ، لم يكه البصر يفرق بن أجزاء الزعفران وبن أجزاء المء فيرى منهما صبغا واحدا شائعا بين الأحمر والشاف ، فهذا وجه . وإما أن تكون الأجزاء المحسوسة من الزعفران ليست على أوضاع متسامة متوازية ، بل إذا حصل بن جز ثمن من ترتيب محال جزء من الماء محسوس القدر ، فإن أجزاء أخرى من تحت تقع مواقع لو رفعت لغطت سطحامع الأو ل، فيكون بعضها يرى لأنه فىالسطح الأعلى، وبعضها يرسل شبحها إلى السطح الأعلى ، فتتوافى الأشباح بصبغواحد إذا الماء يؤدى لونكل واحد منها لإشفافه ، فيرى الجميع متصلا فى سطح واحد ، ويتخيل مستوليا على الماء ولايكون . ويصحح هذا القول قلة مايرى من الصبغ في الرقيق الذي لاثمن له ، وكثرة مايرى في الكثيف العميق ، وإن كانت النسبة متشابهة ، فكانت نسبة الزعفران الذي في الرقيق إلى الرقيق كنسبة الزعفران الذي في العميق إلى العميق فعلى هذين الوجهين يمكن أن يستولى القليل على الكثير . وأما في الحقيقة فإن القليل لا يستولى على الكثير بالكمية ، بل عسى بالكيفية المحياة هذا. وأما إن جعلوا الخارج

<sup>(</sup>١) ولم : فلم ك.

<sup>(</sup>٢) فإ: فلم إ الماء: + أي ك.

<sup>.</sup> فا عيث : حيث لا .

<sup>(</sup> ٥ ) الجسم : الأجسام د | النهاية : نهاية م | الميمكن : يمكن م | الماء : الهواء م

<sup>(</sup>٦) جزو من : من جزو ك ؟ جزو م .

<sup>(</sup>۸) مبنا : منفام .

<sup>(</sup>٩) أوضاع : + متشابهة ك

<sup>(</sup>١٠) بحال : عال م ؛ ساقطة من ن .

<sup>(</sup>١١) رفعت : رقعت م || لغطت : لقطت ك .

<sup>(</sup>١٤) القول : القسم د || الصبغ : المصبغ ك.

<sup>(</sup>ه ۱) خکانت : فکان د ، م ؛ وکان ن .

<sup>(</sup>١٨) الكثير: الكبيرم.

ينفذ قليل نفوذ في الهواء ولابتصل بالمبصر ، ثم الهواء البعيد يؤدى إليه ويؤدى هو إلى المبصر فإما أن يؤدى إليه الهواء لإشفافه فقط من غير استحالة ، فلم لايؤدى إلى الحدقة فيكنى ذلك مؤنة خروج الروح إلى الهواء وتعرضه للآفات ، وإن كان بالاستحالة فقد قيل في ذلك ما قيل ثم لم لايستحيل من الحدقة من غير حاجة إلى الروح.

<sup>(</sup>٢) المبصر : البصر د | يؤدى : + إليه ف ، د

<sup>(</sup> ٤ ) فقد : وقدم || ما قيل: ما قد قيل ك || من (الأولى) : في ك .

## الفصل السادس في إبطال مذاهبهم مدالأشياء المقولة فى مذاهبهم

ولنقبل الآن على عد بعض المحالات التى تلزمهم بحسب أوضاعهم : فمن ذلك وضعهم أن أجزاء الخارج عن البصر تنعكس عن الأجسام إلى أجسام أخرى، فإذا رأت جسما انعكست عنه إلى جسم آخر فرأته ورأت ذلك الجسم الآخر المنعكس إليه ، مثلا لما وصلت إلى المرآة رأت المرآة ، ثم الم انعكست عن عن المرآة إلى جسم آخر رأته أيضا معا ، فيكون شيء واحد رأى شيئين معا ، فيتخيل أن أحد الشيئين يراه فى الآخر ويلزم وضعهم هذا مباحث عليم .

من ذلك أن انعكاس هذا الشعاع هو عن الصلب أو عن الأملس أو عن مجتمعها، لكن هذا العكس مما قد يرونه يقع عن أملس غير صلب مثل الماء فليست الصلابة هي الشرط، فيبقى أن يكون السبب فيه هو الملاسة. فإذا كانالسبب فيه هو الملاسة، فلا يخلوإما أن يكفى لذلك أى سطح أملس اتفى، أو يحتاج إلى سطح متصل الأجزاء أملس فإن كان الشرط هو القسم الثانى لم يجز أن ينعكس عن الماء، لأنه لا اتصال لسطحه عندهم لكثرة المسام التي يضعونها فيه التي بسببها يمكن أن يرى ماوراه بالتمام، وإن عندهم لكثرة المسام التي يضعونها فيه التي بسببها يمكن أن يرى ماوراه والأجرام وإن كان ليسمن شرطه الاتصال فيجب أن يوجد هذا العكس عن جميع الأجرام وإن كانت خشنة، لأن سبب الخشونة الزاوية أومايشبه الزاوية مما يتقعر عن الحدبة. ولابد

<sup>(</sup>١) الفصل السادس: فصل ٦ ف.

<sup>(</sup>٣) الآن : ساقطة من م .

<sup>( ؛ )</sup> عن : على د ؛ من ك | الأجسام : أجسام ف .

<sup>(</sup>ه) آخر : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٦) ثم لما : وربما م .

<sup>(</sup>٧) رأى: يرى ك، م.

<sup>(</sup>١٠) فليست : فليس د ، ف ، ك.

<sup>(</sup>١١) هي : هود ، ف ، ك | ا فيبق : بل بق ك ؛ فبق د ، ف | هو ; ساقطة من م ,

<sup>(</sup>١٤) يضمونها : يصفونها ك .

في كل ذي زاوية من سطح ليست فيه زاوية فيكون أملس ، وإلا لذهبت الزوايا إلى غبر النهاية أو انتهت قسمة من السطح إلى أجزاء ليست بسطوح ، وكلاهما محال . فإذن كل جرم مؤلف السطح من سطوح ملس ، فيجب أن يكون عن كل سطح منها عكس ، أويقال أمران : أحدهما أن السطوح الصغار لاينعكس عنها الشعاع ، والثاني أن السطوح المختلفة الوضع ينعكس عنها الشعاع إلى جهات شبى فيتشذب المنعكس . و لاينال شيئا لعدم الاجتماع : فأما القسم الأول فباطل ، فإن من المعاوم أنه إنكان يخرج من البصر جسم حتى ينتشر فى نصف كرة العالم دفعة أنه يكون عند الحروج فَى غَاية تصغر الأجزاء وتشتتها ، وأنه إذا انعكس فإنما يلاقى كل جزء صغير منه ، وكل طرف خط دقيق منه لامحالة جزءا مساويا له وينعكس عنه ولاينفع ولايضر فى ذلك ماوراءه ، عسى أن اتفق أن كان السطح الأملس الذى يلاقيه أصغر منه لم ١٠ ينعكس عنه . لكنا إذا تأملنا لم نجد هذا المعنى هو السبب والشرط في منع الانعكاس في الأشياء الموجودة عندنا لأنه قد يتفق أن يكون شيء خشن نعام يقينا أن لأجزائه التي لها سطوح ملس مقدارا مبّالا نشك في أنه أعظم من مقدار أطراف الشعاعات الخارجة ومع ذلك لاتنعكس عنها . وهذا مثل الزجاج المدقوق والملح الجريش والبلور الجريش الذى نعلم أن سطوح أجزائه ماس وليس بغاية الصغر حتى تكون ١٥ أصغر من أجزاء الشعاع الخارج ، وإذا اجتمعت لم ينعكس عنها الشعاع ، بل و لا من أشياء أكبر من ذلك أيضا . ثم من البعيد أن تقبل الأجرام الكثيفة الأرضية تجزيثا إلى أجزا أصغر من الأجزاء التي يقبل إليها الحسم الشعاعي التجزى ، حتى يوجد جزء للكانيف أصغر مما ينقسم اللطيف إلى مثله. ثم إن كان علة العكس عن الأماس عدمه المنفذ وهناك حفز من وراثه ، فذلك موجود للخشن . وإنكان لاحافز من وراثه . ٣

<sup>(</sup>٣) مؤلف : فمؤاف د ، ف ، ك .

<sup>(</sup> ٤-٥ ) لا ينعكس . . . . السطوح : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) فأما : وأما ف || إن : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) منه : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) مساویا : متساویا م . (١٥) ولیس : ولیست ف .

<sup>(</sup>١٦) اجتمت : جمعت م .

<sup>(</sup>١٧) أكبر: أكثر م

<sup>(</sup>١٧) تجزيتا: تجزؤاد؛ تجزيا ف ، تجرمام.

<sup>(</sup>۱۸) الاجزى: المتجزى ك.

<sup>(</sup>١٩) عدمه: عدم ك.

ولاعدم منفذ فايس بجب أن ينعكس عن شيء ، فإن الجسم لاتكون له بالطبع حركات مختلفة ، بل بالقسر . و أنت تعلم أنه إذا كان المضيء قد أماله بالمطبع فلا ينعطف الا بالقسر . ثم الملاسة ليست من الهيئات الفاعلة في الأجسام فتغير طبيعة مايلاقيها ، ولا هي من القوى الدافعة عن أجسامها شيئا حتى تقسر الأجسام البعيد عنها ، ولو كانت الملاسة علة لتبعيد الجسم عن الجسم لكانت تبعد ما بينهما وإن تماست على أى وضع كان ، ولكان بجب أن ينعكس البصر عن المرآة التي يلامسها الشعاع الخارج مخطوطا عليها لا إذا لاقاها بالطرف فقط . وإن كان السبب في الانعكاس هو الحفز من خلف أو النبوكما يعرض للكرة ، وجب أن ينعكس عن كل صلب لامنفذ فيه وإن لم يكن أملس . وأما على مذهب أصحاب ينعكس عن كل صلب لامنفذ فيه وإن لم يكن أملس . وأما على مذهب أصحاب الأشباح فلذلك وجه ، وهو أنهم بجعلون الملاسة علة لتأدية الشبح ، وكل ملاسة عظمت أو صغرت فهي علة لتأدية شبح ما . لكن الأشباح التي تؤديها السطوح الصغار تكون أصغر من أن يميزها البصر ، فلا تحس . فإن الجرم الخشن تختلط فيه الظلمة بالنور فيظلم كل غور ، ويكون كل نعو أصحاب العكس فهذا الصغر ليس بعذر لمم في عدم العكس عنه . العكس عنه المسمول المهنو علم المحس عنه . العكس عنه . العكس عنه .

و أما إن لم بجعلوا العلة الصغر ، بل التشذب فإن هذا التشذب موجود أيضا عن المرايا المشكلة أشكالا ينعكس عنها الشعاع إلى نصف كرة العالم بالتمام مما يعلم فى فى علم المرايا . وعسى أن لايكون المكس عن الخشن يبلغ فى تشذيبه الشعاع ما تبلغه تلك المرايا ، بل ربما تراكمت خطوط منه على نقطة واحدة ، فهذا أحد المباحث .

<sup>(</sup>٢) المضيء: مضيء د | أماله: ماله م.

<sup>(</sup>٣) الملامة: الملامسةم.

<sup>(</sup> ٥ ) الملامة : الملامة م | الكانت : لكان م .

<sup>( ^ )</sup> الحفز : الحفر م .

<sup>(</sup>١٠) الملامة : الملامسة م | الملاسة : ملامسة م .

<sup>(</sup>١٤) فأما : وأما ف .

<sup>(</sup>١٦) التشذب فإن هذا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۸) تشذیبه : تشذبه ك .

<sup>(</sup>١٩) تراكت : تزاحمت م || فهذا : وهذا م .

والبحث الثانى أنه ينعكس عن الماء وقتا وينفذ تحته وقتا وكذلك عن البلور ، فبجب إذن أن يدخل فى أحد الأمرين نقصان عن الآخر إما أن يكون المبصر تحت الماء لايرى صحيحا ، بل ترى منه نقط عند الحس متفرقة لاصورة كاملة ، أو المنعكس إليه لايرى بالتمام ، بل ترى منه نقط عند الحس متفرقة لاصورة كاملة وإن رؤى أحدهما أتم رؤى الآخر بحسبه أنقص ، وليس الأمركذلك .

والبحث النالث هو أن المنعكس عن الثبيء الذي قد فارقه وواصل غيره ثم ترى به صورتهما معا لايخلو إما أن تكون مفارقة الشعاع المنعكس لاتوجب انسلاخ صورة المحسوس عن الشعاع أو توجب. فإن كانت لاتوجب فكيف لانرى ماأعر ضنا عنه وفارقه الشعاع ، فإنا لا نعرف هناك علة إلا أن الشعاع استبدل به موقعا غيره . وإن كانت المفارقة توجب انسلاخ تلك الصورة عنه فني الوقت الواحدكيف ترى ١٠ المرآة والصورة معا ، فإن كان القائم على المرآة من الشعاع يرى صورة المرآة والزائل عنه إلى شيء آخر برى صورة ذلك الشيء، فقد اختص بكل واحد من المبصرين جزء من الشعاع فيجب أن لا يريا معا ، كما أن الشعاع الواقع على زيد والشعاع الواقع على عمرو فى فتح واحد من العين معا لايوجب أن يتخيل المرثى من زيد مخالطا للمرئى من عمرو . فإن قيل : إن السبب فيه أن ذلك الشعاع يؤدى الصورة من طريق ذلك الخط إلى النفس فيكون خط واحديؤ دمهما معا وما تأدى من خط واحد رؤى واحدا فى الوضع . قيل : أما أولا فقد أبطلت مذهبك ومنعت أن يكون الخط الخارج مبصرامن خارج ، بل مؤديا ؛ وأما ثانيا فإنه ليس يمتنع أن نخرج خط ثان يلاقى الخط المنعكس ويتصل به ، فإن كان إنما يؤدى بما يتصل به من الخطوط ثم تحس القوة التي في العين لا الخارجة ، فحينئذ كان بجب أن يرى الشيء من الخطين معا فترى الصورة مع صورة المرآة ومع غير تلك الصورة ، وكان يجب أن يتفق مرارا أن يرى الشيء متضاعفا لابسبب في البصر ولكن لاتصال خطوط شتى بصرية بخط واحد ، وهذا مما لايكون ولا يتفق ، فإنا إنما مكننا أن نرى الشيء في المرآة

أنه : + كيف ن .

<sup>(</sup>٣) نقط: فقطم.

<sup>(</sup> ٥ ) رؤى أحدها أتم رؤى : رأى أحدها أتم رأى د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) كانت : كان د ، ك ، م .

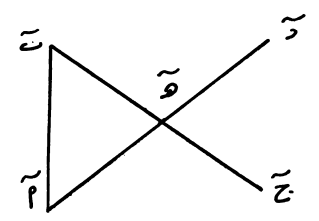
<sup>(</sup>١٤-١٣) زيد . . . على : ساقطة من م . (١٦) تأدى : يؤدى ك . .

<sup>(</sup>١٧) رؤى : يرى ك | الوضع : الموضع د ، ك .

<sup>(</sup>١٩) ثان: بأن م ؛ + بأن ك .

<sup>(</sup>٢٣) فإنا: فأماك.

ونراه وحده إذا كان مقابلا للبصر ، وأما إذا لم يكن مقابلا فإنا نراه فى المرآة فقط . فليكن على أصلهم آ نقطة البصر و ب موضع المرآة وليكن خط آب خرج من البصر ثم انعكس إلى جسم عندج وليخرج خط آخر وهو آ د ويقطع خط ب ج على ه



ويتصل به هناك . فأقول : بجب على أصولهم أن يكون شبح د يرى مع شبح ج وب وبرى شبح ج من طرفى و وب وخطى و آ و ب آ . و ذلك لأن أجزاء هذه الحطوط الخارجة من الأبصار إما أن تكون متصلة وإما أن تكون متماسة ، فإن كانت متصلة وكان من شأن بعضها كما فرضناه أن يقبل الأثر مع بعض إذا اتصلت حتى تؤديه إلى الحلقة ، وكان الأثر فى كلية الجرم نفسه لافى سطح منه مختص بجهة ، وليس ذلك التأدية اختياريا ولا صناعيا، بل طهيعيا ، فإذا حصل المنفعل و لاقيا الفاعل الذي يفعل بالملاقاة وجب أن ينفعل عنه ، فإن الحكم فى خروج التهيؤات الطبيعية التى فى جواهر الأشياء إلى الفعل هو أن تكون طبيعة التهيؤ موجودة فى ذات المفعل وإن فى جواهر الأشياء إلى الفعل هو أن تكون طبيعة التهيؤ موجودة فى ذات المفعل وإن الفاعل ، وإن لم يوجد مثلا فى المنفعل ، وإذا حصل ذلك لم يتوقف الخروج إلى الفعل إلا على وصول أحدهما إلى المنفعل وارتفعت الوسائط ، وهذا فيه قوة الفعل وذلك فيه قوة الانفعال ، وجب الفعل والانفعال الكائن الوسائط ، وهذا فيه قوة الفعل وذلك فيه قوة الانفعال ، وجب الفعل والانفعال الكائن بينهما بالطبع على أى نحو كان الاتصال ، ولم يكن للزاوية الكائنة بحال معنى ، و لا

<sup>(</sup>٣) وليخرج خط : ولنخرج خطا ف .

<sup>(</sup>٦) متامة : عامة د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) تؤديه : تؤدى د ؛ تؤديا ك ، م .

<sup>(</sup>١) فإذا : فإن ك.

<sup>(</sup>١٠) يفعل: ماقطة من م | اللاقاة: بالملاقات ك.

<sup>(</sup>١١) بسبب: لسبب م . (١٣) وإذا : فإذا ف .

<sup>(</sup>١٥) الانفمال: الأنفالك.

لفقدان المنفذ وفناء المشف عد المرآة أثر . فإنه سواء فني المنفذ واتصل به خطوط أوكان غير فان واتصل به خطوط، فإن الفاعل بجب أن يفعل والمنفعل يجب أن ينفعل . فإن كان الشبح والأثر مثلاليس في الحرم الشعاعي الممتد نفسه و لكن في سطح منه أو نقطة هي فناؤه ونهايته، وليست في جهة ذلك الخط بحيث يتصل به ذلك الخط من تلك الجهة فينفعل عنه، بل على غير اعتداد ذلك الخط ، فيجب أن لاينفعل مابين أول الخط وآخره ، بل يقع الشبح من السطح الملامس إلى السطح الثاني دفعة من غير انفعال الأجراء في الوسط . وذلك لأن المنصل لامقطع له بالفعل ، أو وجب أن يكون الأداء على الخط المستقيم ولايؤدي على زاوية البتة ، لأن لنقطة الزاوية إعراضا عن الاستقامة وهذا مما لايقال . ولين من هذا أن انفعال خط ه آمن خط ج ه كانفعال خط ب آمن خط و ب ، بل هو أولى وأقرب ، فيجب أن يتأدى شبح ج من كلا خطى ه آ ب آ ، فيجب أن . . يرى ج حينئذ لاشيئا واحدا بل شبين و أيضا بجب أن يتأدى شبح د مع شبح ج ويضعون أن شبح ب متأد مع شبح ج ، فيجب أن ترى الأشباح الثلاثة معا ، وجميع هذا غير كائن . وعلى هذا القياس إن كانت متماسة فإنها إن كان كل جزء منها يقبل الأثر بجميع جرمه وجب بمماسته الفعل والتأثير في الذي يله ، وإن حز، منها يقبل الأثر بجميع جرمه وجب بمماسته الفعل والتأثير في الذي يله ، وإن

فإن سئلنا نحن أنكم ما بالكم توجبون أن تقع تأدية هذا الشبح على الاستقامة أو على هيئة منّا وقوعا إلى بعض الأبصار المماسة له دون بعض، فنقول : أما نحن بالحقيقة فلا نقول : إن الهواء مؤد على أنه قابل شيء البتة من الرسوم والأشباح من شيء ليحمله إلى شيء ، بل نقول : إن من شأن النير أن يتأدى شبحه إلى المقابل له إن لم يكن بينهما عائق هو الملون ، بل كانت الواسطة بينهما مشفة . ولو كانت الواسطة قابلة أولا ثم مؤدية لأدت إلى الأبصار كلها كيف كان وضعها كما تؤدى الحرارة إلى الملامس كلها كيف كان وضعها ؟

كان ٍلا يؤثر إلا في السطوح التي تقابل المبصر لم يجز في شي من الزوايا التي تقع حائدة

عن ذلك السطح أن يتأدى منها المبصر إلى البصر.

<sup>(</sup>٢) واتصل: واتصلت م.

<sup>(</sup>٢) فإن : وإن ن .

<sup>( ؛ )</sup> فناؤه : فناه ف ، ك | بحيث . . . الخط : ساقطة من م .

<sup>(</sup> v ) وذلك : + عال ن . ( A ) لنقطة : النقطة ك .

<sup>(</sup>۱۲) متأد : متأدى ك.

<sup>(</sup>١٤) بمماسته : بماسة له || والتأثير : وأما التأثير م .

<sup>(</sup>١٥) لا يؤثر : لا د ، ف ، م .

<sup>(</sup>۱۸) وقوعا : وقوعها م .

ثم من الأمور التي يجب أن يبحث عنها في هذا الموضع هو أنا كثيرا مانرى الشبح و ذا الشبحمها دفعة واحدة و نراهما متميزين ، أعنى أنا نرى في المرآة شبح شيء و نراه أيضا بنفسه من جانب وذلك معا ، وعسى أن ذلك إنما يقع بسبب خطى شعاع أحدهما يصير إليه بالاستقامة ، والآخر على زاوية عكس . ولأن الواقعين على الشيء اثنان ، فمن جهة ذلك نراه اثنين فنحصل الآن هذا هل هو ممكن أو ليس بممكن . فنقول : إن وقوع جزئين على المبصر لايوجب أن يرى الشيء الواحد اثنين ، فإن الشعاع عندهم كلما اجتمعت أجزاؤه على المبصر و تراكمت كان إدراكها إياه أشد تحقيقا وأبعد عن الغلط في العدد . والحصوم معترفون بهذا ولا يوجبون أن شعاعا واحدا إذا رأى الشيء وحده كان واحدا ، فإن وقع عليه شعاع آخر واتصل به صار أن الرؤية بسببه غلط . على أنه لا بمكن أن يلمس شيئا واحدا شعاعان معا لاشعاعا أصل وعكس . والشعاع جسم على مايرونه ، لأن الجسم لاينفذ أن الجسم ، بل مجوز أن يقع شعاع على شعاع . فإن سلكنا هذه السبيل لم يكن الإبصار بكليهما على سبيل اللمس ؛ بل يكون أحدهما يلمس والآخر يقبل منه ، وسواء بكليهما على سبيل اللمس ؛ بل يكون أحدهما يلمس والآخر من جانب كان الشعاعان طرفي خطين خرجا على الاستقامة أو أحدهما والآخر من جانب العكم العكم المحد العكم اللهم المحد العكم اللهما المحد العكم اللهما المحد العكم اللهم المحد العكم اللهما المحد العكم المحد المحد العكم المحد العكم اللهم المحد المحد

فإذن إن كان ههنا سبب فليس وقوع شعاعين على واحد مطلقا ، بل بشرطوهو أن أحد الشعاعين وقع عليه وحده ، والشعاع الثانى أيضا وقع معه على غيره . وهذا القسم يبطل بمرآتين توضعان متقابلتين ، فإن الأشعة لاتفترق فيهما من هذه الجهة ، بل كل شعبوب شعاع فهو واقع على الاثنين جميعا . ومع ذلك فإن البصر يرى بل كل شعبوب شعاع فهو واقع على الاثنين جميعا . ومع ذلك فإن البصر يرى ٢٠ كل مرآة وشبحها دفعة . والشعاعان ههنا لايفتر قان ، فلا يجوز أن يؤدى شعاع

<sup>.</sup> 의하: 너 (1)

<sup>(</sup>٣) إنما : ساقطة من ف .

<sup>( ؛ )</sup> الواقعين : الواقع م .

<sup>(</sup> ٥ ) فنحسل : فحسل ك .

<sup>(</sup>٦) الشيء: ساقطة من ف.

<sup>(</sup>٧) أجزؤاه: أجزاءه ف ، ك.

<sup>(</sup>١٠) في الرؤية : بالرؤية ف ؟ في الزارية م .

<sup>(</sup>۱۲) مله: ملاً د، ف، ك.

<sup>(</sup>١٦) بشرط: لشرط د ؛ بالشرط ك ، م .

<sup>(</sup>١٩) شعبوب : شعوب ك .

<sup>(</sup>۲۰) والشعاعان : والشعاعات م .

شبحا والآخر غير ذلك الشبح ، فإن كل واحد منهما أدرك ماأدرك الآخر والمدرك واحد فيجب أن لايكون الإدراك والأداء اثنين ، بل بجبأن يأتى البصر صورة كل مرآة مرة غير مكررة . وإن تكررت بسبب العكس وكان لذلك وجه وعذر متكلف لنسامح في تسليمه ، فلا يجب أن يقع تكرار بعد تكرار فما بال كل واحدة من المرآتين تتأدى عنها أشباح كثيرة حتى ترى المرآة الواحدة مرارا كثيرة ، مرة واحدة ترى نفسها كما هي ومرارا كثيرة جدا شبحها فإن قلنا : إن الشعاع لما العكس من هذه المرآة إلى الأخرى في هذه المرآة ، ثم لما انعكس مرة أخرى إلى الأولى رأى الأولى في هذه الأخرى ، فإذا انعكس مرة أخرى فلم لا يرى كمارآه مرة أولى ، إلا أن يقولوا إن الأول رآه بجزء والآخر رآه بجزء آخر . فإن كانت الأجزاء مؤدية لإرايته فليس تؤدى أشياء أخرى ، بل ذلك الشبح بعينه واختلاف وقوعها عليه بعد كونهواحدا بعينه لايوجب اختلافا في الرؤية . فقد بينا ذلك أيضا ، فإن عندهم أن أجزاء المنعكس تجتاز على المبصر المنعكس عنه اجتيازا ، فيجب أن تتبدل صورتُه في تاك الأجزاء . ومع ذلك فليس يجب من تبدلها عليه أن تزيد في عدد مايدرك أولا وثانيا إذ كان ما يؤدى من الصورة واحدا ، وإن كانت الأجزاء بأنفسها رائية وجب ما قلنا في امتناع رؤية شبح المنعكس إليه في شبح المنعكس عنه . ثم لم بجب أن ترى الأشياح عن قليل وقد صغرت .

فعسى أن يقولوا: إن الشعاع إذا تردد طالت مسافته فرأى كل مرة أصغر ففارق الأول الثانى بالصغر، فيجب أن يكون أولا الخطوط الشعاعية إذا تراكمت لاتكون كخط واحد أغلظ وأقوى من الأول، بل تبقى خطوطا معطوفة موضوعة بعضها

<sup>(</sup>١) ما أدرك: ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) فيجب : فلا يج ب ك | لا يكون : يكون ك | صورة : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣) لذلك : كذلك م .

<sup>(</sup>٤) واحدة : واحد د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٦) شبحها: أشباحها ك.

<sup>(</sup>١٠) لإرايته : لأرانية ف .

<sup>.</sup> (۱۱) لا يوجب : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۱۲) اجتيازا : واختيارا م .

<sup>(</sup>۱۳) من : نی د .

<sup>(</sup>١٤) واحدا : واحدة م .

<sup>(</sup>١٧) أن يقولوا : أنهم يقولون د | فرأى : فرؤى م .

<sup>(</sup>١٩) خطوطا : خطوط ك .

بجنب بعض محفوظة القوام لا تتحد . وهذا الحكم عبيب . وبعد ذلك فإنهم لا يجلون التصغر بالبعد المنعرج من تحدد الزاوية مايوجد للبعد المستقيم . ثم مايقولون فى ذلك المرثى بعينه ، فإنه إذا بوعد به أضعاف ما تقتضيه المساحة بين الانعكسات لم ير بذلك الصغر . مثلا إنه إذا انعكس البصر من مرآة آ إلى مرآة آ إلى مورة آ فى مرآة ب مرآة آ ثم انعكس البصر من مرآة ب الى مرآة آ فرأى صورة آ فى مرآة ب ثم انعكس البصر من مرآة آ إلى مرآة ب فرأى صورة ب . ثم كذلك رأى صورة آ فى مرآة ب مسافته صورة آ فى مرآة ب فرأى صورة آ فى مرآة ب عن مسافته المنعرجة ماين العين وإحدى المرآتين ثمانية أشبار . ولو أنا بعدنا مرآة ب عن مركزها عشرة أشبار فما فوقها لم نكن نراها بذلك الصغر . على أن العجب فيما ذكرناه هو من افتراق الصورة المأخوذة عن الشيء بذاته ، والمأخوذة عنه بالعكس، أوالمأخوذة عنه بعكسين ، فإن جميع ذلك متفرق عند البصر . والصور إما بالحدود والمعانى مادة واحدة فى قابل واحد فيماذا تفترقان . لأن افتراق الصور إما بالحدود والمعانى واحد ، وقابلهما الثانى واحد ، فيجب أن لا تكونا اثنن .

اما على مذهبنا ، فإن هذه الشناء عبر لازمة ، لأن الصورتين عندنا مأخوذتان عن قابلين : أحدهما حاملهما الأول ، والثانى الجسم الصقيل القابل لشبحهما نوعا من القبول أو الفاعل لصورهما فى العين نوعا من الفعل . ثم العجب من أمر الشعاع بعد الشعاع ، فإنه إن كان الأمر على ماقلنا من أن الشعاع الثانى لا يجب أن ينفذ فى فى الأول ، بل يماسه من خارج فكيف يلامس الشعاع المنعكس المرثى فيراه ، وإنما فى الأمس ما غطاه من لامسه السابق . فإن كان يرى ما رآه ذلك بحسب الانفعال منه

<sup>(</sup>٢) التصنر: التصنيرك التحدد: عدد،ك،م.

<sup>( ؛ )</sup> من : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٥) صورة : + مرآة د || ب (الثانية) : آ د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٧) آنى مرآة ت: ب فى مرآة آد، ك، م.

<sup>(</sup> ۸ ) وإحدى : وأجد م .

<sup>(</sup>٩) فوقها : فوقه د إ نراه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) أو المأخوذة : والمأخوذة ف . (١٣) معنياها : معناها ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) لشبحهما : لشبحها م .

<sup>(</sup>١٧) أو الفاعل: والفاعل ف ، ك || لصورها : لصورتها د ، ك ؛ تصورهام || من : في ك .

<sup>(</sup>١٨) بعد الشماع : ساقطة من م | الأمر : الأمر م .

<sup>(</sup>١٩) فكيف : ركيف د | فيراه : فرآه ك .

وقبول ماقبله بسبب الانصال به ، بطلت شريطة الأنفعال على الزاوية المعينة ، وكان أيضا إنما أدركماأدرك الأول لاشيئا غيره بالعدد بوجه من الوجوه، وإن كان كل يلامس شيئا من أجزاء الشيء غير ما يلامسه الآخر ، فليس ولا واحد مهما بمستقصى الإدراك ولا إدراكهما لشيء واحد .

<sup>(</sup>٢) ما أدرك: ساقطة من م | لا شيئا : لأشياء د .

#### الفصلالسابع

#### في حل لشبه لتى أورد دها فى إنمام القول في المصرات لتى لها أوضاع مختلفت من مشفات ومن صقيلات

فلنحل الآن الشبه المذكورة. فأما ما تعلقوا به من أن القرب يمنع الإبصار وأن انتقال الألوان والأشكال عن موادها مستحيل ، فهذا إنما كان يصح لمم لو قيل : إن الإبصار أو شيئا من الإحساسات إنما هو بنزع الصورة من المادة على أنه أخذ نفس الصورة من المادة ونقلها إلى القوة الحاسة . وهذا شيء لم يقل به أحد ، بل قالوا إن ذلك على سبيل الانفعال . والانفعال ليس أن يسلخ المنفعل قوة الفاعل أو كيفيته ، بل أن يقبل منه مثلها أو جنسا غيرها . ونحن نقول : إن البصر يقبل في نفسه صورة من المبصر مشاكلة للصورة التي فيه لاعين صورته ، وهذا الذي يحس أيضا بالتقريب كالمشموم والملموس فليس يسلب الحاس بذلك صورته ، بل إنما يوجد فيه مثل صورته . لكن من الأشياء ما إلى الانفعال عنه سبيل بالملاقاة ، ومنها ما إذا لوقى انقطع عنه شيء يحتاج إليه حتى يؤثر أثره ، وهو في هذا الموضع هو الشعاع المحتاج إلى الصورة المرثية في أن يلتي ذو الصورة شبحا عن صورته في غيره مناسبا الماده من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله المنراه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله الما نراه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله الماده من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله المنزاه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله المنزاه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله المنزاه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله المنزود المنز

<sup>(</sup>١) الفصل السابع: فصل ٧ ف.

<sup>(</sup>۲) أوردوها: يوردها د.

<sup>(</sup>٣) ومن : وني د | صقيلات : صقيلة م .

<sup>(</sup> ه ) مستحيل : يستحيل م .

<sup>(</sup>٦) من: من ك.

<sup>(</sup>٩) إن : ساقطة من ك .

<sup>(</sup>١٣) عنه : منه د ، ك ، ، || ومنها : ومنة د ، م || لوق : لني د ، ف .

<sup>(</sup>١٤) هو : ساقطة من م .

بصبغه فأداه متحققا إذا كان مايقابله قابلاً لذلك ولو بتوسط مرآة أيضا ، ومع الاحتياج إلى استضاءة المرثى فإنه يحتاج أيضا إلى متوسط كالآلة تعينه عليه وهو الإشفاف ، وأن يكون المقدار منه حد محدود لا يقع الأصغر منه فيه .

ومن الدليل على أن المدرك يأخذ شبحا من المدرك ما يبقى فى الحيال من صورة المرثى حتى يتخيله متى شاء ، فترى أن ذلك المتخيل هو صورة ، الشيء فى نفسه ، وفد انتقل إلى الحيال وتجرد تجرد الشيء عن صورته ، كلا بل هو شيء غبره مناسب له . وأيضا فإن بقاء صورة الشمس فى العين مدة طويله إذا نظرت إليها ثم أعرضت عنها يدلك على قبول العين للشبح . وكذلك تخيل القطرة النازلة خطا والنقطة المتحركة على الاستدارة بالعجاة دائرة ، ولا يمكنك أن تتخيل ذلك و تراه إلا أن ترى امتدادا منا ، ولا يمكن أن . ، ترى امتدادا من نقطة متحركة فى غير زمان ولا من غير أن تتخيل ذلك الشيء فى مكانين . فيجب أن يكون تكون القطرة فوق ثم تحت وامتدادها فيا بين ذلك ، وكون النقطة على طرف من المسافة التي تستدير فيها وعلى طرف بين ذلك ، وكون النقطة على طرف من المسافة التي تستدير فيها وعلى طرف واحد ، فيجب إذن أن يكون شبح ماتقدم مستحفظا بعده باقيا عقيبه ، ثم ه ، واحد ، فيجب إذن أن يكون شبح ماتقدم مستحفظا بعده باقيا عقيبه ، ثم ه ، ياحقه الإحساس بما تأخر و مجتمعان امتدادا كأنه محسوس . وذلك لأن صورته ياحقه الإحساس بما تأخر و مجتمعان امتدادا كأنه محسوس . وذلك لأن صورته راسخة وإن كانت القطرة أو النقطة قد زالت عن أى حد فرضت ولم تبق فيه زمانا .

وأما ما ذكروه من أمر النور الذي يتخيل بين يدى العين ، فالسبب في ٢٠

<sup>(</sup>۱–۲) ومع . . . . أيضًا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) أيضًا : ساقطة من ك.

<sup>(</sup>٦) وتجرد تجرد الثيء : بتحرك الثيء د || تجرد : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) أعرضت : أعرض م | ا بدلك : بذلك م .

<sup>(</sup>٩) على : عن د .

<sup>(</sup>١٠) امتدادا ما: امتدادها ك.

<sup>(</sup>١١) ذلك : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٢) يكون : + [ ذلك ] ف || تكون : لكون د ، ف ، م || وامتدادها : وامتدادم || فيما : ما د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٣) ذلك : ساقطة من م || وكون : كون م || من :ساقطة من ك ، م || تستدير : تستبين م .

<sup>(</sup>١٦) بما : لمام.

غلطهم به أنذلك عندهم ليس يكون إلا على وجه واحد ، حتى ظنوا أنه لا يجوز أن تكون العين شيئا له فى جوهره ضوء كالأشياء اللوامع التى ذكرناها فيا سلف . فإذا كانت ظلمة لمع وأضاء ما قدامه بكيفية يؤثرها لا لشىء ينفصل عنه وكأنه لا يجوز أيضا أن يكون الحك واللمس قد يحدث شعاعات نارية لطيفة فى الظلمة ، كما يتفق من مس ظهر السنور وإمرار اليد على المخدة واللحية فى الظلمة . وقد يظهر لك أنه لا يبعد أن تكون الحدقة نفسها عما يلمع ليلا ويضىء ويلتى شعاعها على ما يقابلها ، فإن عيون كثير من الحيوان بهذه الصفة كعين الأسد والحية . فإذا كانت كذلك جاز أن ينير المظلم . ولهذا ما كان كثير من الحيوانات ترى الظلمة لإنارتها الشيء بغور يفيض من عينها ولقوة كان عيها .

وأما حديث امتلاء الحدقة عند تغميض الأخرى فمن الذى ينكر أن يكون في العصبة المجوفة جسم لطيف هو مركب القوة الباصرة ، وهو الذى يسمى الروح الباصرة ، وأنه يتحرك تارة مستبطنا هاربا وتارة مستظهرا محدقا . فإذا غمضت إحدى العينين هرب من التعطل ومن الظلمة طبعا ، فهال إلى العين الأخرى ، لأن المنفذ فيها مشترك على مايعرفه أصحاب التشريح . وليس إذا امتلا شيء من شيء ، يجب من ذلك أن يكون في طبع الماليء بروز وخروج وذهاب في الأرض ومسافرة إلى أقطار العالم .

وأما حديث المرآة فيلزم سؤالهم جميع من عنده أن المرآة تنطبع فيها صورة المحسوس . لكن الأجوبة التي يمكن أن يجاب بها عن ذلك تلائة : جواب كأنه مبنى على مذهب مشهور ، وهو أن الصورة لا تنطبع في المرآة على الهيئة التي تنطبع الصورة المادية في موادها وبحيث لا تجتمع فيها الأضداد ، بل هذه الصورة تنطبع كليتها في كلية المرآة ، ولا بأس أن يجتمع فيها شبح بياض

<sup>( ؛ )</sup> وكأنه : وكان م .

<sup>(</sup>ه) ظهر : ظهور د .

<sup>(</sup>٧) عيون : عيونا د | كثير : كثير ة د .

<sup>(</sup>٨) كانت : كان ك .

<sup>(</sup>٩) عينيها ولقوة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲) وهو اللي يسمى : وهي التي تسمى د ، م .

<sup>(</sup>١٣) الباصرة: الباصرك | وأنه: أنهك.

<sup>(</sup>١٤) هرب: هربت د، ن، م | فال: فالت د، ف، م.

<sup>(</sup>٢١) لا تجتبع: لا تجمع | فيها: فيه د ، ك ؛ منه م .

وسواد معا لأنهما فيها لا على سبيل التكيف بها ، بل كما يكون في المعقول. والعقول تعقل السواد والبياض من غير تعاند ولا انقسام . ثم إنما يتأدى إلى البصر ما يكون على نسبة ١٠ بين الثلاث أعنى المبصر والمرآة والمبصر . ولا تتفق نسبة الجميع من كل جزء من المرآة ، بل يكون جزء منها يؤدى البياض بعينه وجزء آخر يؤدى السواد بعينه ويتحدد بينهما حد في الرؤية ، فتكون جملة الأداء والتحدد محصلة الصورة مثل المبصر في البصر . وهذا الجواب مما لا أقول به ولا أعرفه ، ولا أفهم كيف تكون الصورة تنطبع في جسم مادى من غير أن تكون موجودة فيه ، وقد يخلو الجسم عنها رهى منطبعة فيه ، وكيف يكون غیر خال عنها و هی لا تری فیه ، بل تری صورته ااتی له ، مع أن من شأن ذلك أيضًا أن يرى . أو كيف يكون خاليًا بالقياس إلى واقف دون واقف وهذا اشتطاط وتكلف بعيد . ومما فيه من التكلف أنهم لا يجعلون للشكل انطباعا فيه ، فإن جعلوا جعلوا الشكل غير محدود ؛ ومما فيه من التكلف أن يجعلوا صورة السواد في جسم من غير أن يكون ذلك سوادا للجسم ، وأن بجوزوا أيضا اجتماع البياض فيه في وقت واحد ويجعلوا صورة السواد غير السواد وصورة البياض غير البياض : وأما حديث العقل والمعقول فدعه إلى وقته .

وأما الحوابان الآخران اللذان يمكن أن يجيب بهما مجيب: أحدهما متشدد فيه والآخر مقارب فيه . فأما المتشدد فيه فأن يقال : أما أولا فليس يجب إذا كان شيء عتاج إليه ، أن يفعل شيء في شيء أن يكون المحتاج إليه مثل المرآة ، والمشف ههنا ينفعل من المبدأ مثل الا نفعال الذي ينفعل به الثالث ، فبرى أن السيف . ٢ إذا أو لم به آلم ، والهدية إذا سُر بها سرَّت ؛ وأما ثانيا فليس بينا بنفسه ولا

<sup>(</sup>١) فيها: فيهام إلا على: على د.

<sup>(</sup>٣) الثلاث: الثلاثةم.

<sup>(؛)</sup> منها : منه د ، ك ، م.

<sup>(</sup>٦) محصلة : محصلا ف ، م || الصورة : لصورة م .

<sup>(</sup>٩) رهي : وهو له ، م || فيه : فبها له .

<sup>(</sup>١١) وهذا: وهذه ك إل اشتطاط: إشطاط ف .

<sup>(</sup>١٢) جملوا جملوا : جملواك، م.

<sup>(</sup>١٨) فأما: أماد؛ وأماك.

<sup>(</sup>١٩) إليه (الثانية): ساقطة من د.

ظاهرا لا شاك فيه أن كل جسم فاعلى يجب أن يكون ملاقيا للملموس ، فإن هذا وإن كان موجودا بالاستقراء في أكثر الأجسام فليس واجبا ضرورة أن يكون كل فعل وانفعال باللقاء والتماس ، بل يجوز أن تكون أفعال أشياء أشياء من غير ملاقاة . فكما يجوز أن يفعل ماليس بجسم في الجسم من غير ملاقاة ، كالبارى والعقل والنفس ، فليس ببدع أن يكون جسم يفعل في جسم بغير الملاقاة ، فتكون أجسام تفعل بالملاقاة وأجسام تفعل لابالملاقاة . وايس يمكن أحد أن يقيم برهانا على استحالة هذا ولاعلى أنه لا يمكن أن يكون بين الجسمين نصبة و وضع يجوز أن يؤثر أحدهما في الآخر من غير ملاقاة ، إنما يبقي ههنا ضرب من التعجب كما لوكان انفق أن شوهد فاعل بفعل بالملاقاة تعجب منه كما يتعجب الآن من مؤثر بغير ملاقاة .

فإذا كان هذا غير مستحيل في أول العقل وكان صحة مذهبنا المبرهن عليه يوجبه وكان لا برهان البته ينقضه فنقول: إن من شأن الجسم المضيء بذاته والمستنير الملون أن يفعل في الجسم الذي يقابله إذا كان قابلا للشبح قبول البصر وبينهما جسم لا لون له \_ ثأثيراً هو صورة مثل صورته من غير أن يفعل في المتوسط شيئا، إذ هو غير قابل لأنه شفاف. فإذا كان غير بين بنفسه ولا قام عليه برهان أن لا يكون جسم يفعل في مقابل له بتوسط شفاف البتة، وكان هذا مجوزا في أول العقل ومتضحا بما برهنا عليه من كيفية الإدراك، وكان ذلك غير محال ، فكذلك غير محال أيضا أن يكون بدل المتوسط الواحد متوسطان: المتوسط ومتوسط آخر ، وبدل النصبة والوضع نصبتان ووضعان: النصبة والوضع المذكوران ، مع وضع و نصبة أخرى . فيكون بدل هذا المتوسط الشفاف و حده متوسط ملون صقيل مع الشفاف ، وبدل نصبة المقابلة مع هذا المضيء والمستنير النصبة والمقابلة مع ذلك الصقيل الذي له النصبة والوضع

<sup>(؛)</sup> فكا : كاك.

<sup>( · )</sup> جسم ( الأولى ) : ساقطة من د .

<sup>(</sup> v ) ولا على : وعلى م || يكون : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١١) ملعبنا : ملعب م .

<sup>(</sup>١٣) الملون : ساقطة عن م .

<sup>(</sup>١٦) أن لا : ألا د ؛ إلا أن ؛ أنم.

<sup>(</sup>۲۰) الملكوران : الملكورة د .

<sup>(</sup>۲۱) ملون: يكون م.

المذكوران مع المضى المستنبر المرقى . فيكون من شأن هذا الجسم أن يفعل فى كل ماقابل مقابلا له صقيلا يكون مقابله فى شفيف ولوصقيل بعد صقبل إلى غير النهاية بعد أن يكونا على وضع محدود فعلا هو مثل صورته من غير أن يفعل فى يفعل فى الصقيل البتة . فيكون المشف والصقيل شيئين محتاج إليهما حتى يفعل شىء فى شىء آخر ولا يكون ذلك الفعل بعينه فيهما . فإذا كان كذلك واتفق أن وافى فى شيء آخر ولا يكون ذلك الفعل بعينه فيهما . فإذا كان كذلك واتفق أن وافى فى خيال الصقيل إلى البصر وخيال الشيء الآخر معا وراثيا معا فى جزء من الناظر واحد ، ظنن أن الجيال يُرى فى الصقيل بعكس ما قانوا فى الشعاعات .

وأما الطريق المساهل فيه فهو أنه ليس يجب أن يؤثر كل شيء في كل شيء مثل نفسه ، كما يجوز أن يؤثر أيضا مثل نفسه . فالمذيء والمستنبر يجوز أن يؤثرا في الهواء أثرا مما ، ذلك الأثر ليس أن يتشبح بشبح عثل صورة المضيء المستنبر ، بل يؤثر فيه أثرا لا يدرك بالحس البصرى أو غيره من الحواس ، وكذلك يجوز أن يؤثر في الصقيل أثرا مما إما بواسطة المشف أو بغير واسطة . ثم المشف أو الصقيل يفعل في آلة البصر أثرا ، ذلك الأثر هو مثل صورة ما أثر في كل واحد منهما أولا ، فيكون كل واحد من المؤثرين يؤثر أثرا خلاف ما فيه ، أعنى بالمؤثرين : المرقى الذي يؤثر في المشف أو الصقيل ، والمشف ، أوالصقيل الذي يؤثر في البصر . وهنل هذا كثير ، أعنى أن يكون شيء يؤثر في شيء أثرا خلاف طبيعته ، ثم يؤثر هو في شيء آخر مثل طبيعة الأول ، مثل الحركة فإنها تحدث في جرم شيء سخونة فتسخن الشيء ، ثم تلك السخونة تحدث حركة غير الحركة الأولى بالعدد ومثلها في النوع . وقد يمكن أن يشاهد تحدث ينعكس عنها ضوء ولون إلى حائط بحيث بستقر تي الحائط ولا ينتقل . ب

<sup>(</sup>٢) يكون : + كل ف .

<sup>(</sup>٣) النهاية : نهاية م .

<sup>(</sup>٧) ماقالوا : ماقالوه م .

<sup>(</sup>١١) يؤثر : يؤثرا ف || الحواس : + إلا في سطحه الذي يتأتى إليه ويقابل الحهة التي فيها ذو الشبح د .

<sup>(</sup>١٢) يۇثر : يۇثراف .

<sup>(</sup>۱۳) أو الصقيل: والصقيل د || البصر: + أولا بتوسط فعلها في سطح الهواء الذي يليه د || ذلك : وذلك د || هو: ساقطة من د.

<sup>(</sup>١٥) بالمؤثرين : بالمؤثر د ، م ؛ المؤثر ك .

<sup>(</sup>١٦) أن الصقيل: والصقيل د،ك،م ||كثير:كثيرام.

<sup>(</sup>۱۸) شي . : ساقطة من م .

وارد من طريق المرآة إلى الحائط ، وهو وإن كان يرى فى المرآة فلا يرى مستقرا فيها أثرا ليس مثل كيفية ممّا أثرت فيها أثرا ليس مثل كيفية في الاستقرار ، وعلى ذلك حال البصر .

وأما حديث الانعطاف عن الماء فقد قال أصحاب الشعاع إن الشعاع إذا وقع عليه انبسط وانكسر أولا فأخذ مكانا أكثر ثم نفذ فرآه مع أكثر مما يحاذيه . وأما أصحاب الأشباح نقد قال بعضهم : إن السبب فيه أن بعض ما يحاذى يؤدى على أنه منفذ في المحاذاة ، وبعضه على أنه مرآة ، ولا يبعد أن يظن أن الجميع يؤدى على أنه مرآة ، والمرآة من داخل خلاف المرآة من خارج . وقال فاضل قدماء المفسرين : إن البصر يعرض له لما يفوته من استقصاء تأمل ١٠ الشي أن يراه أبعد ويتفرق البصر لتأمله فيعظم شبحه . ويمكن أن يؤكد هذا القول بأن الشيء الذي أعتيد أن يرى من بعد منّا على قدر منّا فإذا تخيل أبعد من حيث هو ولم ير قدره القدر الذي يخيله ذلك البعد ، بل أعظم منه لأنه بالحقيقة قريب رؤى له مقدار أعظم من المقدار الذي يستحقة ببعده فيتخيل أعظم من المعهود . ثم في هذا فضل نظر يحتاج أن يفطن له المتحقق للأصول ، ويكون بحيث لا يخني عليه كيف ينبغي أن يكون الحق في ذلك . ثم هذه الشبهة ليست مما تخص بلزومها إحدى الفرقتين دون الأخرى فإن الانكسار الذي يقوله أصحاب الانكسار إن كان للصك فلم بقى على حاله ولم لا يرجع كرة أخرى فيستوى ، إذ طبيعة الشعاع أن ينفذ على الاستقامة . فإن كان هذا مستحيلا في الشعاع النافذ إليه إذا لاقاه ثم ازداد الشيء غورا فلم يعرض له أن يزداد لغوره انكسارا ولم لايزداد بامتداده انتظاما ، فإن القياس يوجب أن يحدث له بالامتداد اتصال لاينبسط : وبالجملة فنعم ما قال المعلم الأول حين قال : لأن يمتد المبصر من سعة إلى ضيق فيجتمع فيه

<sup>(</sup>١) وإن: إن د، ك، م.

<sup>(</sup>٢) ماأثرت: ماأثر ف || أثرا: ساقطة من ك.

<sup>(</sup>٣) كيفية :كيفيته ن .

<sup>( ؛ )</sup> إن الشماع : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) فقد : وقدم .

<sup>(</sup>۱۱) تخيل : يتخيل ك .

<sup>(</sup>۱۵) ویکون : ویمکن م .

<sup>(</sup>١٦) بلزومها : بلزومه ف || الأخرى : أخرى ك .

<sup>(</sup>١٧) إذ: إذن م.

<sup>(</sup>٢٠) أنصال: أتصالا ك | لا ينبسط: لا تبسطف.

<sup>(</sup>٢١) قنعم: نعم ك، م.

يكون ذلك فيه أعون على تحقيق صورته من أن يخرج الرائى من العين منتشرا فى السعة .

و ثما يتصل بهذا الموضع حال ما نقوله من أوضاع المرثى والرائى والضوء والمرآة ، فنقول : قد يعرض أن يكون المرثى والمضيء والرائى فى شفاف واحد، وقد يعرض أن يكون المضيء والمرثى فى شفافات بينها سطوح ، فإن كان وضع السطح فى المحاذاة ، التى بين الرائى والمضىء الفاعل للاستنارة لم ير ذلك السطح كسطح الفلك والهواء، وإن كان السطح خارجا عن ذلك كسطح الماء و نحن فى الهواء، والمضىء ليس فى هذه المحاذاة ، فإن ذلك السطح ينعكس عنه الضوء الآتى من المضىء إلى البصر ، فيرى متميزا ، فقد علمت ما نعنى بالعكس . وإن كان فى داخل السطح المنعكس عنه مرثى أراه ما هو فيه على أن مشف وأراه على أنه مرآة، وكانت المرآة التى هناك ، طابقة لما يحاذى المرثى إن كان مكشوفا للرائى ، وإن كان مستورا كانت المرآة ملتى الخط الخارج من المرثى المنى فى الماء، فإن شبحه يتأدى عنه على استقامة . يحاذى المر والعمود الخارج من المرثى المنى فى الماء، فإن سطح دياً دى عنه على استقامة . فإنك إن ألقيت خاتما فى الطشت بحيث لا تراه ثم ملأته ماء رأيته ، وإن كان المرثى عربه وإن كان المرثى المنى فيه الرائى والمضىء، فإن المشف المتوسط خارجا عن شفاف متوسط غير الشفاف الذى فيه الرائى والمضىء، فإن المشف المتوسط يريه وإن كان ليس كذلك ، بل هو من جهة الرائى ، فإن سطح ذلك المشف المنوسط يريه إلا أن يجعل له لون غريب بشى يوضع من ذلك الجانب حتى يُسرى ككرة البلور المله أحد جانيها .

<sup>(</sup>٣) والضوء: ساقطة من م .

<sup>(</sup>ه) شفافات : شفافن ك البيا : بينماك.

<sup>(</sup>۹) مرای : مرای م .

<sup>(</sup>١٠) المرآة : + هي د.

<sup>(</sup>۱۱) كانت: وكانت د ، ك.

<sup>(</sup>۱۲) المرئى: المراي م.

<sup>(</sup>۱۳) الطشت : طست د ؛ الطست م .

<sup>(</sup>١٤) متوسط : يتوسط م .

<sup>(</sup>١٦) يوضع : يموضع م .

### الفصال لثامن فى سبب رۇىية الشئ الواحدىشىئېن

لنقل في سبب رؤية الشيء الواحد كشيئين فإنه موضع نظر ، وذلك الأنه أحد ما يتعلق به أصحاب الشعاءات أيضا . ويقولون : إنه إذا كان الإبصار بشيء خارج من البصر بلقي المبصر ثم يتفق أن يذكسر وضعه عند البصر ، وجب أن يرى الشيء الواحد لا محالة كشيئين متباينين فيرى اثنين . وليسوا يعلمون أن هذا يلزمهم الشناعة بالحقيقة ، وذلك لأن الإبصار إن كان بمماسة أطراف الشعاعات يلزمهم الشناعة بالحقيقة ، وذلك يأن الإبصار إن كان بمماسة أطراف الشعاعات المنكسرة ، بل الحق هو أن شبح المبصر يتأدى بتوسط الشفاف إلى العضو القابل المتهيء الأملس النير من غير أن يقبله جوهر الشفاف أصلا من حيث هو تلك الصورة ، بل يقع بحسب المقابلة لا في زمان ، وأن شبح المبصر أول ما ينطبع إنما ينطبع في الرطوبة الجليدية ، وان الإبصار بالحقيقة المبصر أول ما ينطبع إنما ينطبع في الرطوبة الجليدية ، وان الإبصار بالحقيقة لا يكون عندها ، وإلا لكان الشيء الواحد يرى شيثين لأن له في الجليديتين شبحين كان لمسين . ولكن هذا الشبح يتأدى في العصبتين المجوفةين المحوقة بل ملتقاها على هيئة الصليب ، وها عصبتان نبين لك حالها حين نتكلم في التثمريح . وكما أن الصورة الخارجة يمتد منها في الوهم غروط يستدق إلى أن يوقع زاويته وراء سطح الجليدية ، كذلك الشبح الذى في الجليدية يتأدى بوساطة الروح المؤدية وراء سطح الجليدية ، كذلك الشبح الذى في الجليدية يتأدى بوساطة الروح المؤدية وراء سطح الجليدية ، كذلك الشبح الذى في الجليدية يتأدى بوساطة الروح المؤدية

<sup>(</sup>١) الفصل الثامن : فصل ٨ ف ؛ ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) الواحد : ساقطة من د || كشيئين : شيئين ف ، م .

<sup>( )</sup> به : منه د .

<sup>(</sup>٦) فيرى: فرأى د،ك.

<sup>(</sup>٧) بالحقيقة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) المتربيء: المهيأ لهف ؛ ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>١١) وأن : فإن ك .

<sup>(</sup>۱۳) الجليديتين : الجليديتبين م .

<sup>(</sup>۱۳) شبحين . . . ولكن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) ولكن : لكن ف .

<sup>(</sup>۱۷) برساطة : براسطة ف .

التى فى العصبة بن إلى ملتقاها على هيئة نخروط فيلتقى المخروطان ويتقاطعان هناك فتتحد منها صورة شبحية واحدة عند الجزء من الروح الحامل للقوة الباصرة . ثم أن ما و راء ذلك روحا مؤدية للمبصر لا مدركة مرة أخرى ، وإلا لافترق الإدراك مرة أخرى لافتراق العصبتين . وهذه المؤدية هي من جوهر المبصر وتنفذ إلى الروح المصبوبة في الفضاء المقدم من الدماغ فتنطبع الصورة المبصرة مرة أخرى في وتلك الروح الحاملة لقوة الحس المشترك تلك الصورة وهو كمال الإبصار :

والقوة المبصرة غير الحس المشترك ، وإن كانت فائضة منه وهو مدبر لها. لأن القوة الباصرة تبصر ولا تسمع ولا تشم ولا تلمس ولا تذوق، والقوة التي هي الحاسة المشتركة تبصر وتسمع وتشم وتلمس وتذوق على ما ستعلم . ثم إن القوة التي هي الحاس المشترك تؤدى الصورة إلى جزء من الروح الحامل لها فتنطبع فيه تلك الصورة ويخزنها هناك عند القوة المصورة وهي الخيالية - كما ستعلمه فتقبل تلك الصورة وتحفظها . فإن الحس المشترك قابل للصورة لا حافظ ، والقوة الخيالية حافظ ، والقوة الخيالية حافظة المشترك والسب في ذلك أن الروح التي فيها الحس المشترك أن الروح التي فيها الحس المشترك المبارية عنها الصورة المأخوذة من خارج منطبعة ماداءت النسبة المذكورة بينها وبين عالمبصر محفوظة أو قريبة العهد . فإذا غاب المبصر انمحت الصورة عنها و لم تثبت زمانا يعتد به . وأما الروح التي فيها الخيال فإن الصورة تثبت فيها ، ولو بعد حين كثير ، على ما سيتضح لك عن قريب . والصورة إذا كانت في الحس المشترك حين كثير ، على ما سيتضح لك عن قريب . والصورة كاذبة في الوجو د أحسها كانت محسوسة بالحقيقة فيه ، حتى إذا انطبع فيه صورة كاذبة في الوجو د أحسها

<sup>(</sup>٢) شبحية : شبيحية م .

<sup>(</sup> ٨ ) والقرة المبصرة : فالقرة م || كانت : كان د ، م || فائضة : فائضا د ، م || منه : منا د ، م || منه : منا د ، م || وهو : ساقطة من د ، ك ، م || مدير : مديرا د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) التي هي : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٢) فيه : فيها د ، ك ، م || ستملمه : ستملمها د ، ف ك.

<sup>(</sup>١٥) بينها : بينها ك.

<sup>(</sup>١٦) أنمحت : امتحت ك.

<sup>(</sup>١٧) التي فيها : الذي فيه د | الصورة : الصور ف ، م .

<sup>(</sup>١٨) حين : سانطة من د ، م || على : وعلى د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٩) فيه (الأولى والثانية) : فيها د ، ك ، م .

كما بعرض للممرورين ، وإذا كانت في الخيال كانت متخيلة لا محسوسة .

ثم إن تلك الصورة التي في الحيال تنفذ إلى التجويف المؤخر إذا شاءت القوة الوهمية فقتحت الدودة بتبعيد مابين العضوين المسميين إليتي المودة ، فاتصلت بالروح الحاملة للقوة التخيلة التي تسمى في الناس مفكرة ، فانطبعت الصورة التي في الخيال في روح القوة الوهمية . والقوة المتخيلة خادمة للوهمية مؤدية مافي الخيال إليها ، إلا أن ذلك لا يثبت بالفعل في القوة المتوهمة ، بل ما دام الطريق مفتوحا والروحان متلاقيين والقوتان متقابلتين فإذا أعرضت القوة المتوهمة عنها بطلت عنها تلك الصورة . والدليل على صحة القول بأن حصول هذه الصورة أي الوهم غير حصولها في الخيال ، أن الخيال كالحازن وليست الصورة التي فيه متخيلة للنفس بالفعل دائما ، وإلا اكان يجب أن نتخيل معاصورا كثيرة أي صورة كانت في الخيال ، ولا هذه الصور أيضا في الحيال على سبيل ما بالقوة وإلالكان يحتاج إلى أن تسترجع بالحس الخارج مرة أخرى ، بل هي غزونة بالقوة والإلكان يحتاج إلى أن تسترجع بالحس الخارج مرة أخرى ، بل هي غزونة فيه ، والوهم بتوسط المفكرة أو المتخيلة يعرضها على النفس وعنده يقف تأدى الصورة المحسوسة ، وأما الذكر فهو لشيء آخر كما نذكره بعد . فهذه أصول يجب أن تكون عتيدة عندك .

ولنرجع إلى غرضنا فنقول: إن السبب في رؤية الشيء الواحد اثنين أربعة أسباب: أحامها انفتال الآلة المؤدية للشبح الذي في الجليدية إلى ملتقى العصبتين فلا يتأدى الشبحان إلى موضع و احد على الاستقامة ، بل ينتهى كل عند جزء من الروح الباصرة المرتبة هناك على حدة ، لأن خطى الشبحين لم ينفذا نفوذا من شأنه يتقاطعا عنا. مجاورة ماتقى العصبتين ، فيجب لذلك أن ينطبع من كل شبح ينفذ

<sup>(</sup>١) كانت : لكانت م .

<sup>(</sup>٣) المسميين إليتي الدودة : المسمتين بالدودة ف ؛ المسميين الدودة م || فاتصلت : فاتصل م .

<sup>(</sup>٧-٨) بل ما دام . . . . المتوهمة : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) بطلت على القطة من م .

<sup>(</sup>٩) نى (الأولى) : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) مورة: صورك | الصور: الصورةم.

<sup>(</sup>۱۲) إلى : ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) أو المتخيلة : والمتخيلة ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٧) انفتال : انتقال م .

<sup>(</sup>١٨) على الاستقامة ؛ ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٩) الباصرة المرتبة: الباصر الموتب ف ، ك.

عن الجليدية خيال على حدة وفى جزء من الروح الباصرة على حدة ، فيكون كأنهما خيالان عن شيئين مفترقين من خارج ، إذ لم يتحد الخطان الخارجان منهما إلى مركز الجليديتين نافذين فى العصبتين ، فلهذا السبب ترى الأشياء كثيرة متفرقة .

والسبب النانى حركة الروح الباصرة وتموجه يمنة ويسرة حتى يتقدم الجزء المدرك مركزه المرسوم له فى الطبع آخذا إلى جهة الجليديتين أخذا متموجا مضطربا فيرتسم فيه الشبح والخيال قبل تقاطع المخروطين فيرى شبحين ، وهذا منل الشبح المرتسم من الشمس فى الماء الراكد الساكن مرة واحدة والمرتسم منها فى المتموج ارتساما متكورا . وذلك أن الزاوية الحاصلة بين خط البصر إلى الماء وخط الشمس إلى الماء التى عندها يكون إبصار الشيء على طريق التأدى من المرآة لشيء لا تبقى واحدة ، بل يتلقاها الموج فى مواضع فتكثر هذه الزاوية فتنطبع أشباح فوق واحد .

والسبب الثالث من اضطراب حركة الروح الباطنة التي وراء التقاطع إلى قدام وخلف حتى تكون لها حركتان إلى جهتين متضادتين: حركة إلى الحس المشترك، وحركة إلى ملتقى العصبتين، فتتأدى إليها صورة المحسوس مرة أخرى قبل أن ينمحى ما تؤديه إلى الحس المشترك، كأنها كما أدت الصورة إلى الحس المشترك رجع منها جزء يقبل ما تؤديه القوة الباصرة وذلك لسرعة الحركة، فيكون مثلا قد ارتسم فى الروح المؤدية صورة فنقلتها إلى الحس المشترك، ولكل مرتسم زمان ثبات إلى أن ينمحى، فلما زال القابل الأول من الروح عن مركزه لاضطراب حركته خلكة أجزء آخر فقبل قبولة قبل أن ينمحى عن الأول، فتجزأت الروح للاضطراب إلى جزء متقدم كان فى سمت المرئى فأدركه ثم زال، ولم تزل عنه الصورة دفعة،

<sup>(</sup>١) على حدة . (الثانية) : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) يتحد : ينفذم .

<sup>(</sup>٣) الأشياء : الأشباح م || متفرقة : مفترقة م .

<sup>(؛)</sup> البامرة: البامرن.

<sup>(</sup>۷) متكررا: تكررام.

<sup>(</sup> ٨ ) التي : الذي ك .

<sup>(</sup>٩) لشيء : ساقطة من ك ، م || واحدة : واحد د .

<sup>(</sup>١٠) واحد ۽ واحدة لئے ، م .

<sup>(</sup>١١) الباطنة التي : الباطن الذي د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۲) متضادتين : مضادتين م .

<sup>(</sup>١٧) فلها: قلها ف.

<sup>(</sup>١٨) خلفه : تخلف د || فقبل : فيقبل د ؛ وقبل ف || ينمحي : انمحي د ، ف ؛ يمحي م .

بل هي فيه وإلى جزء آخر قابل المصورة أيضا بحصوله في السمت الذي في مثله يدرك الصورة عاقبا المجزء الأول والسبب الاضطراب. وإذا كان كذلك حصل في كل واحد منها صورة مرثية ، لأن الأولى لم تنمح بعد عن الجزء القابل الأولى المؤدى إلى الحس المشترك أو عن غير المؤدى إليه حتى انطبعت في الثاني. والفرق بين هذا القسم والقسم الذي قبله أن هذه الحركة المضطربة إلى قدام وخلف ، وكانت تلك إلى يمنة ويسرة.

ولمثل هذا السبب ما يرى الشيء المهريع الحركة إلى الجانبين كشيئين. لأنه قبل أن انمحى عن الحس المشهر ك صورته وهو في جانب يراه البصر وهو في جانب آخر فتوافي إدراكاه في الجانبين معا . والملك إذا دارت نقطة ذات لون على شيء مسهدير رؤيت خطا مستديرا ، وإذ امندت بسرعة على الاستقامة رؤيت خطا مستقيا . ونظير هذه الحركة اللوار ، فإنه إذا عرض سبب من الأسباب المكتوبة في كتب الطب فحرك الروح الذي في التجويف المقدم من الدماغ على الدور ، وكانت القوة الباصرة تؤدى إلى ما هذاك صورة محسوسة ، فالجزء من الروح القابل لها لا يثبت مكانه ، تؤدى إلى ما هذاك صورة محسوسة ، فالجزء من الروح القابل لها لا يثبت مكانه ، على الدور ، فيتخيل أن المرثيات تدور وتتبدل على الراقي ، وإنما الراثي هو الذي يدور ويتبدل على المرثي . وإذا كان القابل ثابتا وتحرك الشيء المبصر بسرعة انتقل لا محالة ويتبدل على المرثي عبينه لكان ذسبة القابل مع المقبول واحدة ثابتة . فإذن إذا عرض لحامل الشبح المجزء بعينه لكان ذسبة القابل مع المقبول واحدة ثابتة . فإذن إذا عرض لحامل الشبح أن ينتقل عن مكانه انتقل الشبح لا محالة ، فتغيرت نسبته إلى الجسم المذى من خارج ،

<sup>(</sup>٣-١) الأول . . . . غير : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) غير : ساقطة من ف || إليه : ساقطة من م || انطبعت : انطبع د ، ك .

<sup>(</sup>٧) إلى ساقطة من م

<sup>(</sup>٨-١٩) المشترك . . . . خارج : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۸) يراه: رآه ف.

<sup>(</sup> ٩ ) فتوانى : فيتوانى ك .

<sup>(</sup>١٠) رؤيت: رأيت ك.

<sup>(</sup>١٣) فالجزء: والجزءك.

<sup>(</sup>١٤) انمحائها: انمحائه ك || عنه : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٥) فيتخيل: فيخيل م.

<sup>(</sup>١٦) وإذا: فإذام.

<sup>(</sup>١٩) لا محالة : محالة م || نسبته : نسبة م .

فعرض مثل ما يعرض لو كان الشيء الذى من خارج ينتقل . وأيضا فإن الناظر في الماء شديد الجرى يتخيل له أنه هو ذا يميل عن جهة ويسقط إليها ، والسبب في ذلك أنه يتخيل الأشياء كلها تميل إلى خلاف جهة ميل الماء ، فإن شدة الحركة الموجبة لسرعة المفارقة توهم أن المفارقة من الجانبين معا ، والسبب انتقال الشبح في القابل مع ثباته فى كل جزء تفرضه زمانا مـّا . ويجب أن يعلم أن مع هذه الأسباب سببا آخر معينا . لها ماديا ، وذلك أن جوهر الروح جوهر في غاية اللطافة وفي غاية سرعة الإجابة إلى قبول الحركة ، حتى أنه إذا حدث فيه سبب موجب لانتقال الشبح ،ن جزء إلى جزء يلزمه أن يتحرك جوهر الروح حركة منّا – وإن قلّت – إلى سمت ذلك الجزء . والسبب فى ذلك أن لكل قوة من القوى المدركة انبعاثا بالطبع إلى •دركها ، حتى آنها تكاد تلتذ به وإذا انبعثت نحوه مال حاملها إليه أو مالت مجاءلمها إليه . ولهذا ... ما كان الروح الباصر يندفع جملة إلى الضوء وينقبض عن الظلمة بالطبع، فإذا مال الشبح إلى جزء من الروح دون جزء كانت القوة كالمندفعة إلى جهة ميل للشبح بآلتها . فإن الآلة مجيبة لها إلى نحو الجهة التي تطلبها القوة فيحدث في الروح تموج إلى تلك الجهة للطافتها وسرعتها إلى قرول الأثركأنها تتبع حركة الشبح . ولهذا السبب إذ أطال الإنسان النظر إلى شي يدور يتخيل له أن سائر آلأشياءتدور لأنه تحدث في الروح من حركة مستديرة لاتباعها لانتقال الشبح . وكذلك إذا أطال النظر إلى شيء سريع الحركة في الاستقامة تحدث في الروح حركة مستقيمة إلى ضد تلك الجهة ، لأن جهة حركة الشيء مضادة لجهة حركة ذي الشبح ، فحينتذ ترى الأشياء كلها تنتقل إِلَىٰ ضَدَّ تلك الجَهَّة ، لأن أشباح الأشياء لا تثبت .

والسبب الرابع اضطراب حركة تعرض للثقبة العينية ، فإن الطبقة العينية سهلة ٢٠

<sup>(</sup>۱-٥١) فعرض . . . يدور : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١) مثل: ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>٤) ثباته: أنهم.

<sup>(</sup>٥) تفرضه: يعرضهم.

<sup>(</sup>٧) حدث: أحدث م || موجب: يوجب م.

<sup>(</sup>٨) ما : ساقطة من ك.

<sup>(</sup>١٠) انبعثت : انبعث ك ، م || مال : سال م || حاملها : حامله لئے || أو مالت : أو مال ك ؛ وسال م || بحاملها : بحامله ك ؛ حاملة م .

<sup>(</sup>١١) الباصر: الباصرة ك.

<sup>(</sup>١٣) الشبح : الشبح م .

<sup>(</sup>١٥) أطال : طال م .

<sup>(</sup>١٨) مضادة : متضادة ك | ذي : ساقطة من ف ، م | كلها : كأنها م .

<sup>(</sup>١٨) الاتمبة : لثقبة م | الطبقة : الطبيعة م | العينية : الغيبية م .

الحركة إلى هبئة تتسع لها النقبة وتضيق تارة إلى خارج ، وتارة إلى داخل على الاستقامة أو إلى جهة ، فيتبع الدفاعها إلى خارج انضغاط يعرض لها واتساع من الثقبة ، ويتبع الدفاعها إلى داخل اجتماع يعرض لها وتضيق من الثقبة . فإذا اتفق أن ضاقت الثقبة رؤى الشيء أكبر ، وإذا اتسعت رؤى أصغر ، أو انفق أن ماات إلى جهة رؤى في مكان آخر . فيكون كأن المرئى أو لا غير المرئى ثانيا ، وخصوصا إذا كان قد تمثل قبل انمحاء الصورة الأولى صورة أخرى .

ولقائل أن يقول: فلم لا تأبت الصورة واحدة مع انتقال القابل كما تبقى صورة الضوء واحدة مع انتقال القابل، فيكون إذا زال القابل عن المحاذاة بطلت الصورة عنه وحدثت فيا يقوم مقامه، فلم تكن صورتان، فلم تكن رؤيتان، ولا اتصال خط من نقطة، ولا رؤيت الأشياء تستدير. فنقول: لا يبعد أن يكون من شأن الروح التي للحس المشترك أن لا تكون إنما تضبط الصورة بالمحاذاة فقط، وإن كانت لا تضبطها بعد المحاذاة مدة طويلة فيكون لا كضبط المستنير بالضوء للضوء الذي يبطل دفعة و لا كضبط الحجر للنقش الذي يبقى مدة طويلة، بل بين بين. وتكون تخليته عن الصورة بسبب يقوى ويعان بعد المحاذاة بزمان ما لأسباب نجدها مذكورة فيا تفتر حركته وفها يعود إلى طبيعته حيث يتكلم في مثله.

ومن هذا يعلم أن قبول الروح الباطن للخيالات المبصرة ليس كقبول الشبح الساذج الذى يزول مع زوال المحاذاة . وبالحرى أن تكون الحواس هى هذه المشهورة، وأن تكون الطبيعة لا تنتقل من درجة الحيوانية إلى درجة فوقها ، أو توفى جميع ما يكون فى تلك الدرجة . فيجب من ذلك أن تكون جميع الحواس محصلة عندنا ، ومن رام أن يبين هذا بقياس واجب فقاد تكلف شططا . وجميع ما قيل فى هذا فهو غير

<sup>(</sup> ٤ ) رؤى ( الأولى ) : يرى ك ، م || وإذا اتسمت : أواتسمت د ، ف ، ك .

<sup>.</sup> غا مثل : تقمثل ك

<sup>(</sup>٧) يقول : يقال د .

<sup>(</sup>٨-٧) كما تبق . . . . انتفال القابل : ساقطة من د .

<sup>(</sup> A ) إذا زال القابل: القابل إذا زال د ، ف ؟ الضوء إذا زال م .

<sup>(</sup>١٠) من (الأبرل ) : عن د ، ف ، م .

<sup>(</sup>۱۱) التي : الذي ف | كانت : كان د ، ف ، ك .

 <sup>(</sup>۱۲) فيكون : + تضبط د ، ك ؛ + ضبطه ف .

<sup>(</sup>١٣) بل : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) تفتر: نعيدم.

مبرهن ، أو لست أفهمه فهم المبرهن عليه ويفهمه غيرى ، فليتعرف ذلك من غير كلامنا .

فالحواس المفردة والمحسوسات المفردة ما ذكرناه ، وههنا حواس مشتركة ومحسوسات المشركة .

فلنتكلم أولا فى المحسوسات المشتركة فنقول : إن الحواس منا قد تحس مع ما تحس أشياء أخرى لو انفردت وحدها لم تحس ، وهذه الأشياء هي المقادير والأوضاع والأعداد والحزكات والسكونات والأشكال والقرب والبعد والماسة وما هو غير ذلك ما يدخل فيه . وليس إنما تحس هذه بعرض ، وذلك لأن المحسوس بالمرض هو الذي ليس محسوسا بالحقيقة ، لكنه مقارن لما يحس بالحقيقة مثل إبصارنا أيا عمرو وأبا خالد ، فإن المحسوس هو الشكل واللون ، ولكن عرض أن ذلك مقارن لشيء مضاف ؛ فنقول : إنا أحسسنا بالمضاف ولم نحسه البتة ولا فى أنفسنا خيال أو وهم ولا رسم لأبي خالد من حيث ﴿ وَأَبُو خَالَدَ يَكُونَ ذَلَكُ الرسم ، أو الخيال مستفادا من الحس بوجه من الوجوه . وأما الشكل والعدد وغير ذلك فإنه وإن كان لا يحس بانفراده ، فإن رسمه وخياله يلزم خيال مايحس وما يدرك بأنه لون أو حرارة أو برودة مثلاً ، حتى يمتنع ارتسام أمثال هذه فى الخيال دونها أيضًا . وليس إذا ، ، كان النبيء متمثلاً ومدركا لشيء في شيء بتوسط شيء فهو غير متمثل فيه بالحقيقة فإن كثير من الأمور التي هي بالحتميقة وليست بالعرض فإنها تكون بمتوسطات . وهذه المحسوسات المشتركة لما كان إدراكها بهذه الحواس ممكنا لم يحتج إلى حاسة أخرى ، بل كما كان إدراكها بلا توسط غير ممكن استحال أن تفرد لها حاسة . فالبصر يدرك العظم والشكل والعدد والوضع والحركة والسكون بتوسط اللون ، ويشبه أن يكون إدراك الحركة والسكون مشوبا بقوة غير الحس ، واللمس يدرك جميع دنما بـوسط صلابة أو لين في أكثر الأمر ، وقد يكون بتوسط الحر والبرد .

<sup>(</sup>٣-٥) مشتركة . . . . منا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) وأيها خالد : وأخا خالد ف ، م || فإن : وإن م .

<sup>(</sup>١١) أووهم : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٢) هو : ساقطة من ك || الرسم : الوهم ك .

<sup>(</sup>١٦) فيه : ساقطة من ك .

<sup>(</sup>۱۷) بمتوسطات : متوسطات م .

<sup>(</sup>١٨) حامة : حواس ك.

<sup>(</sup>٢٠) بتوسط اللون : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢١) ويشبه . . . . والسكون : ساقطة من م 📗 مشوبا : مشوية م .

<sup>(</sup>۲۲) هذا : هذه م .

والنوق يدرك العظم بأن ينوق طعما كثيرا منتشرا ، ويدرك العدد بأن يجد طعوما كئيرة في الأجسام ، وأما الحركة والسكون والشكل فيكاد أن يدركه أيضا ولكن ضعيفا، يستعين في ذلك باللمس. وأما الشم فيكاد لايدرك به العظم والشكل والحركة والسكون إدراكا متمثلاً في الشام ، بل يدرك به العدد بأن يتمثل في الشام ، ولكن النفس تدرك ذلك بضرب من القياس أو الوهم بأن تعلم أن الذى انقطحت رائحته دفعة قاء زال والذى تبقى رائحته هو ثابت. وأما السمع فإن العظم لايدركه ولكن السمع قد يدل النفس عليه دلالة غير مستمرة على الدوام ، وذلك من جهة أن الأصوات العظيمة قد بنسبها إلى أجسام عظيمة، وكثيرا ما تكون من أشياء صغيرة وبالعكس. ولكن قد يدرك العدد ويدرك الحركة والسكون بما يعرض للصوت الممتد من ثبات أو اضمحلال يكون مصره إلى ذلك الاختلاف في تحدد مثل ذلك البعد . ولكن هذا الإدراك من جملة ما تادركه النفس للعادة التي عرفتها . وقد يمكن أن يسمع الصوت عن الساكن على هيئة الصوت الذي يسمع عن المتحرك وعن المتحرك على هيئة الذي يسمع عن الساكن ، فلا تكون هذه الدلالة مركونا إليها ولاتجب وجوبا ، بل تكون في أكثر الأمر . وأما الشكل فلا يدركه السمم إلا شكل الصوت لا شكل الجسم ، وأما الذي يسمع عن المجوف فيوقف على تجويفه فهو شيء يعرض للنفس وتعرفه النفس على سبيل الاستدلال . وتأمل منهب العادة فيه ويشبه أن يكون حال البصر في كثير مما يدركه هذه الحال أيضا إلا أن إدراك البصر لما يدركه من ذلك أظهر.

فهذه هي المحسوسات التي تسمى مشتركة ، إذ قد تشترك فيها عدة من الحواس.

<sup>(</sup>١) يادوق : يادرك ك .

<sup>(</sup>٢) يدركه: يدركها م.

<sup>(</sup>٣) ف ذلك : ساقطة من م | لا يدرك : أن يدركه م .

<sup>(</sup>٧) النفس عليه : عليه النفس ك ، م || الدوام : الدوم ف ، م .

<sup>(</sup>٩) ويدرك: وقد يدركك.

<sup>(</sup>۱۰) تحدد : تجدد م .

<sup>(</sup>۱۱) ما تدركه : ما تدرك ك .

<sup>(</sup>١٢) الصوت . . . . هيئة : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٦) وتأمل: وتأميل م.

<sup>(</sup>١٨) من: عن ك.

<sup>(</sup>١٩) هي : ساقطة من م .

والعدد كأنه أولى ما يسمى مشتركا فإن جميع الحواس تشترك فيه . وقد ظن بعض الناس أن لهذه المحسوسات المشتركة حاسة موجودة فى الحيوان تشترك فيها وبها تدرك، وأن وليس كذاك . فأنت تعلم أن من ذلك ما يدرك بالاون لو لا الاون لما أدرك . وأن منه ما يدرك باللمس لولا الملموس لما أدرك . فلو كان يمكن أن بدرك شيء من ذلك بغير المتوسط من كيفية هي مدرك أولى لشيء من هذه الحواس ، إكان ذلك ممكنا ، وأما أن يستحيل فينا إدراكه إلا بتوسط مدرك لحاسة معلومة أو استدلال من غير توسط الحاسة فليس لها حاسة مشتركة بوجه من الوجوه .

<sup>(</sup>١-٢) فيه . . . . المشتركة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) الملبوس: اللس د ، ك .

<sup>(</sup>ه) أولى: أولا ك ؟ أول م.

<sup>(</sup>٦) أن : إذ ف || مدرك : مدركة م || لحاسة : محاسة لك || أو استدلال : واستدلال م .

<sup>(</sup>٧) الوجوه : + تمت المقالة الثالثة من الفن السادس من الطبيعيات من كتاب النفس والحمد لله وحسن توفيقه د ؛ + تمت المقالة الثالثة من الفن السادس بحمد الله وحسن توفيقه م .

## المقالت الربعين في الحواس الباطنة ادبعة فصول

<sup>(</sup> ٢ ) في الحواس الباطنة : من الفن السادس من الطبيعيات م || الباطنة : + وهي د .

<sup>(</sup>٣-٢) في الحواس الباطنة أربعة فصول : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٣) فصول: (تذكر نسخة د بعد هذه الكلمة عناوين الفصول الأربعة)

# الفصل لأول فيه قول كلى على الحواس لباطنة التى للحيوان

وأما الحس المشترك فهو بالحقيقة غير ما ذهب إليه من ظن أن للدحسوسات المشتركة حسا مشتركا ، بل الحس المشترك هو القوة التي تنادى إليها المحسوسات كلها ، فإنه لو لم تكن قوة واحدة تدرك الملون والملموس لما كان لنا أن نميز ، بينهما قاثلين : إنه ليس هله ذاك ، وهب أن هله التمييز هر للعقل ، فيجب لا محالة أن يكون العقل يجدهما معا حتى يميز بينهما ، وذلك لأنها من حيث هي محسوسة وعلى النحو المتأدى من المحسوس لا يدركها العقل كما سنوضح بعد . وقد نميز في نبيها ، فيجب أن يكون لها اجباع عند مديز إما في ذاته وإما في غيره ، وعال ذلك في العقل على ما ستعلمه . فيجب أن يكون في قوة أخرى ، واولم المنكن قد اجتمع عند الحيال من البهائم التي لا عقل لها الماثلة بشهوتها إلى الحلاوة يكن قد اجتمع عند الحيال من البهائم التي لا عقل لها الماثلة بشهوتها إلى الحلاوة أن عندنا نحن أن هذا الأبيض هو هذا المغي لما كنا إذا سمعنا غناءه الشخصي أن عندنا المنكس . ولو لم يكن في الحيوان ما تجتمع فيه صور المحسوسات لتعذرت عليها الحياة ، ولم يكن الشم دالا لها على الطعم ، ولم يكن المصوت دالا إياها على الطعم ، ولم يكن الشم دالا لها على الطعم ، ولم يكن الصوت دالا إياها على الطعم ، ولم يكن الصوت دالا إياها على الطعم ، ولم يكن الصوت دالا إياها على الطعم ، ولم تكن صورة الخشية تذكرها صورة الألم

<sup>(</sup>١) الفصل الأول: فصل ١ ف .

<sup>(</sup>٣) الحس: + الذي هو د ، ك .

<sup>(</sup>٤) المشتركة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) العميز ؛ التميز ك.

<sup>(</sup>٧) يميز : يتميز ك .

<sup>.</sup> ٩ د ط د ع لربيه : لبنيه (٩)

<sup>(</sup>١٣) أن (الأرلى): ساقطة من د | هذا (الثانية): ذلك ك.

<sup>(</sup>١٥) ولم (الأولى والثانية) : ولولم م.

حتى تهرب منها . فيجب لا محالة أن يكون لهذه الصور مجمع واحد من باطن .

وقد يدلنا على وجود هذه القوة اعتبارات أمور تدل على **أن له**ا آلة غير الحواس الظاهرة ما نراه من تخبل المدورية أن كل شيء يدور ، فذلك إما ه عارض عرض في المرئيات أو عارض عرض في الآلة التي بها تتم الرؤية ، وإذا لم بكن في المرئيات كان لا محالة في شيء أخر . وليس الدوار إلا بسبب حركة البخار في الدماغ وفي الروح التي فيه فيعرض لتلك الروح أن تدور ، فتكون إذن القوة المرتبة هناك هي التي يعرض لها أمر قد فرغنا منه . وكذلك يعرض للإنسان دوار من تأمل ما يدوركثيرا علىما أنبأنا به . وليس يكون ذلك بسبب أمر في جزء من العين ، ولا في روح مصبوب فيه وكذلك نتخيل استعجال المتحرك النقطي مستقيما أو مستديرا على ما سلف من قبل ، ولأن تمثل الأشباح الكاذبة وساع الأصوات الكاذبة قد يعرض إن تفسد لهم آلات الحس أوكان مثلا مغمضا لعينه ، ولايكون السبب في ذلك إلا تمثلها في هذا المبدأ . والتخيلات التي تقع في النوم إما أن تكون لارتسام في خزانة حافظة المصور ، ولوكان كذلك لوجب أن يكون كل ما اختزن فيها متمثلاً في النفس ليس بعضها دون بعض حتى يكون ذلك البعض كأنه مرثى أو مسموع وحده أو أن يكون يعرض لها التمثل في قوة أخرى ، وذلك إما حس ظاهر وإما حس باطن ، اكن الحس الظاهر معطل في النوم ، وريما كان الذي يتخيل ألوانا مّا مسمول العين فبقي أن يكون حسا باطنا ، وليس يمكن أن

<sup>(</sup>١) منها : ت م .

<sup>(</sup>٤) ما : منها ما ك.

<sup>.</sup> بسبب : بحسب ف

<sup>(</sup> v ) التي: الذي ك | لتلك : لذاك ك ، م .

<sup>(</sup> A ) وكذلك : ولذلك ك .

<sup>(</sup>٩) يكون : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) وكذلك: و لذلك ف | انتخيل : يخيل ك ، م .

<sup>.</sup> فا ، عالها عليها د ، فا .

<sup>(</sup>١٤) لا رتسام : + الصورة د ، ف | الصور : الصورة د ، م .

<sup>(</sup>١٦) الهم ثبل : الهم ثبيل م .

<sup>(</sup>١٧) وإما حس : أو حس ك | لكن: لكان م | معطل : تعطل ك | كان: إقلك ك.

<sup>(</sup>١٨) يتخيل : يخيل م | حسا باطنا : حس باطن د ، ف ، ك .

يكون إلا المبدأ للحواس الظاهرة . والذى كان إذا استولت القوة الوهمية وجعلت تستعرض ما فى الخزانة تستعرضه بها ولو فى اليقظة ، فإذا استحكم ثباتها فيها كانت كالمشاهدة .

فهذه القوة هي التي تسمى الحس المشترك و هي مركز الحواس ، ومنها تتشعب الشعب ، وإليها تؤدى الحواس ، وهي بالحقيقة هي التي تحس ، لكن إمساك ما قدركه هذه هو للقوة التي تسمى خيالا وقسمى مصورة وتسمى متخيلة ، وربما فرق ببن الخيال والمتخيلة بحسب الاصطلاح ، ونحن ممن يفصل ذلك . والحس المشتركوالخيال كأنهماقوة واحدة ، وكأنهما لا يختلفان في الموضوع ، بل في الصورة . وذلك أنه ليسأن يقبل هو أن يحفظ ، فصورة المحسوس تحفظها القوة التي تسمى المصورة والحيال ، وايس إليها حكم البتة ، بل حفظ . وأما الحس المشترك والحواس الظاهرة فإنها ، وحكم به على شيء من الموجود إلا على ما في ذاته حامض ، وهذا الحافظ لا يحكم به على شيء من الموجود إلا على ما في ذاته بأن فيه صورة كذا .

ثم قد نعام يقينا أنه فى طبيعتنا أن نركب المحسوسات بعضها إلى بعض ، وأن نفصل بعضها عن بعض ، لا على الصورة التى وجدناها عليها من خارج ١٥ ولا مع تصديق بوجود شيء منها أو لا وجوده . فيجب أن تكون فينا قوة نفعل ذلك بها ، وهذه هي التي تسمى إذا استعملها العقل مفكرة ، وإذا استعملها قوة حيوائية متخيلة .

ثم إنا قد نحكم فى المحسوسات بمعان لا نحسها ، إما أن لا تكون فى طبائعها محسوسة البنة ، وإما أن تكون محسوسة لكننا لا نحسها وقت الحكم . أما التي . ب

<sup>(</sup>١) کان : + فهي د .

<sup>(</sup>٢) يها : لماك .

<sup>(</sup>٤) وهي : هي د .

<sup>(</sup>٥) بالحقيقة هي : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٧) ذلك : + والصور التي في الحس المشترك د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) أنه: لأنه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) إليا : الما د ، ك .

<sup>(</sup>١٤) نركب: مركب م .

<sup>(</sup>١٥) عن: من د، ك، م | الصور ت: الصور ك، م.

<sup>(</sup>٢٠) لكتنا : لكنا ن ؛ لكنها م.

لاتكون محسوسة في طبائعها فمثل العداوة والرداء، والمنافرة التي تدركها الشاة في صورة الذئب، وبالجملة المعنى الذي يفرها عنه، والموافقة التي تدركها من صاحبها، وبالجملة العني يؤذسها به. وهذه أمور تدركها النفس الحيوانية، والحس لا يدلها على شيء منها. فإذن القوة التي بها تدرك ، قوة أخرى ولنسم الوهم. وأما التي تكون محسوسة فإنا نرى مثلا شيئا أصفر فنحكم أنه عسل وحلو، فإن هذا ليس يؤديه إليه الحاس في هذا الوقت، وهو من جنس المحسوس، على أن الحكم في الحال ، إنما هو حكم نحكم به ربما غلط فيه وهو أيضا لتلك القوة. وفي الجنسان للوهم أحكام خاصة من جملتها حداله النفس على أن تمنع وجود أشياء الإنسان للوهم أحكام خاصة من جملتها حداله النفس على أن تمنع وجود أشياء الانتخيل ولا ترتسم فيه ويأبي التصديق بها. فهذه القوة لا محالة موجودة فينا ، وهي الرئيسة الحاكمة في الحيوان حكا ليس فصلاكا لحكم العقلي ، ولكن حكا الرئيسة الحاكمة في الجوانية ، وعنها تصادر أكثر الأفعال الحيوانية .

وقد جرت العادة بأن يسمى مدرك الحس صورة ومدرك الوهم معنى ،
ولكل واحد منها خزانة . فخزانة مدرك الحس هى القوة الحيالية ، وموضعها
مقدم اللماغ . فلذلك إذا حدثت هناك آفة فسد هذا الباب من التصور ، إما
بأن تتخيل صورا ليست أو يصعب استثبات الموجود فيها . وخزانة مدرك الوهم هى

 <sup>(</sup>١) لاتكون : لا تكن ك || والرداءة : والرواية م .

<sup>(</sup>١--٢) التي تدركها . . . والموافقة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) وبالجملة . . . . ماحبها : ساقطة من د .

<sup>(</sup> ٥ ) ثينا : ثاءم .

<sup>(</sup>٦) إليه الحاس: الحاس إليه د ، ك .

<sup>(</sup>٧) أجزاؤه : أجزاءه ف ، ك .

<sup>(</sup>٨) ريما: رريماك.

<sup>(</sup>٩) خامة : خامية ك | جملتها : ساقطة من د ، م | حملة : حملها د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۰) ويأبى: وتأبيها د ، ف ؛وثانيها م 🍴 وهي ؛ وهود .

<sup>(</sup>۱۲) وعنها: وعنه د، ك، م.

<sup>(</sup>١٤) الحس: + المشتركك.

<sup>(</sup>١٥) ولكل : لكل م || مدرك :ساقطة من ك || الحس : + وهو الصور د || هي : هو د ، م .

<sup>(</sup>١٦) فلذاك : ولذاك ن .

<sup>(</sup>١٨) الوهم : المعنى ك ، م ؛ + وهو المعنى د | هي : هو د ، ك ، م .

القوة التي تسمى الحافظة ، ومعانها مؤخر الدماغ ، ولذلك إذا وقع هناك آفِّ وقع الفساد فيما مختص بحفظ هذه المعانى . وهذه القوة تسسى أيضا متذكرة ، فتكون حافظة لصيانتها ما فها ، ومتذكرة لسرعة استعدادها لاستثباته ، والتصور به مستعيدة إياه إذا فقد ، وذالك إذا أقبل الوهم بقوته المتخيلة فجعل يعرض واحدا واحدا من الصور الموجودة في الحيال ليكون كأنه يشاهد الأمور التي ه هذه صورها . فإذا عرض له الصورة التي أدرك معها المني الذي بطل ، لاح له المعنى حيناً. كما لاح من خارج ، واستثبتته القوة الحافظة في نفسها كما كانت حينتذ ترتثبت فكان ذاكرا . وربما كان المصير من المعنى إلى الصورة ، فيكون التذكر للمطلوب ليست نسبته إلى ما في خزانة الحفظ ، بل نسبته إلى ما في خزانة الخيال. فكأن إعادته إما في وجه العود إلى هذه المعانى التي في الحفظ حتى بضطر المعنى إلى لوح ١٠ الصورة فتعود النسبة إلى ما فى الحيال ثانيا ، وإما بالرجوع إلى الحس . مثال الأول أنك إذا نسبت نسبته إلى صورة وكنت عرفت تلك النسبة تأملت الفيل المنى كان يقصد منها ، فلما عرفت الفعل ووجدته وعرفت أنه أى طعم وشكل ولون يصلح له فاستثبت النسبة به وألفت ذلك وحصاته نسبة إلى صورة فى الحيال وأعدت النسبة في الذكر ، فإن خزانة الفعل هو الحفظ لأزه من المعنى . فإن كان أشكل ذلك عايك ١٥ من هذه الجهة أيضًا ولم يتضح فأورد عليك الحس صورة الشيء ، عادت مستقرة في الخيال وحادت النسبة إليه مستقرة في التي تحفظ.

<sup>(</sup>٣) لا متثباته : لا متثباتهاك.

<sup>(</sup> ٤ ) به : بها له || إياه : إياها د || فقد : فقدت د ، له || بقوته : بقوة م .

<sup>(</sup>٧) واستثبتته : واستثبته ك.

<sup>(</sup>٨) ذاكرا: ذكرد، ف،ك.

<sup>(</sup> ٨-٨ ) التذكر المطلوب : المتذكر المطلوب ف، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) ليست نسبته : ليس نسبته د ؛ ليس له نسبة ف؛ ليس نسبة م || نسبته : نسبة د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٠) إما : مام || يضطر : يصير ك .

<sup>(</sup>١٢) أنك : ماقطة من ك | نسبته : نسبة ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) منها : عنها ك || وعرفت : عرفت د .

<sup>(</sup>١٤) فاستثبت : فاستثبت م || وألفت : فألفت د ، م ، فألفيت ك || وحصلته : وحصات ك ؛ وحصله م || أسبة : نسبتة ك || في : ساقطة من ك .

<sup>(</sup>۱۰) فإن : ران د .

<sup>(</sup>۱۲) الشيء عادت : شي م عادت د ؛ شي م م .

وهذه القوة الركبة بين الصورة والصورة ، وبين الصورة والمغنى ، وبين الما المغنى والمعنى ، هى كأنها القوة الوهمية بالموضوع ، لامن حيث تحكم ، بل من حيث تعمل لتصل إلى الحكم . وقد جعل مكانها وسط الدماغ ليكون لها اتصال بخزاننى المعنى والصورة . ويشبه أن تكون القوة الوهمية هى بعينها المفكرة والمتخيلة والمتذكرة ، وهى بعينها الحاكمة فتكون بذاتها حاكمة وبحركاتها وأفعالها متخيلة ومتذكرة ، فتكون متخيلة بما تعمل في الصور والمعانى ،ومتذكرة بما ينتهى إليه عملها . وأما الحافظة فهى قوة خزانها ، ويشبه أن يكون التذكر الواقع بالقصد معنى للإنسان وحده ، وأن خزانة الصورة هى المصورة والحيال ، وأن خزانة المعنى هى الحافظة ، ولا يمتنع أن تكون الوهمية بذاتها حاكمة متخيلة ، وعركاتها متخيلة وذاكرة .

<sup>(</sup>٣) الحكم : الحاكم د || وسط : واسط د ، ف || بخزاني : لخزاني د ، ك .

<sup>(</sup> ه-٦ ) فتكون متخيلة : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٦) الصور : الصورة م || عملها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٧-٩) وأن خزانة . . . وذاكرة : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) الصورة : الصور ف .

<sup>(</sup>٩) وذاكرة : ذاكرة ك .

### الفصل لشاني

#### نى أ نعال لفرة المصورة والمفكرة من هذه الحاس لبالمنة

وفيه القول على النوم والبقظة والرؤيا الصادقة والكاذبة وضرب من خواص النبوة .

فلنحصل القول في القوة المصورة أولا فنقول: إن القوة المصورة التي هي الحيال هي آخر ما تستقر فيه صور المحسوسات ، وإن وجهها إلى المحسوسات هو الحس المشترك ، وإن الحس المشترك يؤدى إلى القوة المصورة على سبيل استخزان ما تؤديه إليه الحواس فتخزنه . وقد تخزن القوة المصورة أيضا أشياء ليست من المأخوذات عن الحس ، فإن القوة المفكرة قد تتصرف على الصور التي في القوة المصورة بالتركيب والتحليل لأنها موضوعات لها ، فإذا ركبت صورة منها أو فصلتها أمكن أن تستحفظها . فيها ، لأنها ليست خزانه لهذه الصورة من جهة ما هذه الصورة منسوبة إلى شيء وواردة من داخل أو خارج ، بل إنما هي خزانة لها لأنها هذه الصورة بهذا النحو من التجريد ، فلوكانت هذه الصورة على نحو ما فيها من التركيب والتفصيل ترد من خارج لكانت هذه القوة تستثبتها . فكذلك إذا لاحت لهذه القوة من سبب من الأسباب إما من التخيل والفكر وإما لشيء من ما التشكلات السماوية أن تمثلت صورة في المصورة وكان الذهن غائبا أو ساكنا عن احتباره ، أمكن أن يرتسم ذلك في الحس المشترك نفسه على هيئاته فيسمع ويرى الوانا وأصواتا ليس لها وجود من خارج ولا أسبابها من خارج . وأكثر مايعرض ألوانا وأصواتا ليس لها وجود من خارج ولا أسبابها من خارج . وأكثر مايعرض

<sup>(</sup>١) الفصل الثانى : فصل ٢ ف .

<sup>(</sup>٢) القوة : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>۱۰) منها : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٣) فلو: ولوك، م.

<sup>(</sup>١٤) فكذلك : ولذلك م.

<sup>(</sup>١٥) لسبب : بسبب ك.

<sup>(</sup>١٧) نفسه : + بمينه ك | على ميئاته : إلى تبيانه د ، م ؛ عل هيئته ف .

هذا حند سكون القوى العقلية أو غفول الوهم ، وعند اشغال النفس النطقية عن مراعاة الحيال والوهم . فهناك تقوى المصورة والمتخيلة على أفعالها الحاصة حتى يتمثل ما تورده من الصور محسوسة .

ولنزد هذا بيانا فنقول: إنه سيتين بعد أن هذه القوى كلها لنفس واحدة وأنها خوادم للنفس ، فلنسلم ذلك وضعا ، ولنعلم أن اشتغال النفس ببعض هذه يصرفها عن إعانة القوى الأخرى على فعلها أو عن ضبطها عن زيفها أو عن حملها على الصواب ، فإن من شأن النفس إذا اشتغلت بالأمور الباطنة أن تغفل عن استثبات الأمور الخارجة فلا تستثبت المحسوسات حقها من الاستثبات ، وإذا اشتغلت بالأمور الخارجة أن تغفل عن استعال القوى الباطنة ، فإنها إذا كانت تامة الإصغاء إلى المحسوسات الخارجة في وقت ما تكون منصر فة إلى ذلك يضعف تخيلها وتذكرها ، وإذا انصبت إلى أفعال القوة الشهوانية انكسرت منها أفعال القوة النفسية ، وإذا انصبت إلى أفعال القوة الغضبية انكسرت منها أفعال الإدراكية ، وبالحكس . فإذا لم تكن النفس مشتغلة بأفعال قوى عن أفعال قوة ما بل كانت وبالعكس . فإذا لم تكن النفس مشتغلة بأفعال قوى عن أفعال قوة ما بل كانت وعارض ما عن تثقيف قوة ، إنما تضبطها عن حركاتها المفرطة مراعاة النفس أو الوهم إياها استولت تلك القوة ونفذت في أفعالما التي بالطبع قد خلا لها الجو وتثقفت .

<sup>(</sup>١) عن: من ك.

<sup>(</sup>٢) المامة: الماميةك.

<sup>(</sup>٤) سيتبين : سنبين د ، ك ؛ + لنا ف ، م .

<sup>(</sup>ه) النفس: النفس م.

<sup>(</sup>٦) زينها : زينها ك .

<sup>(</sup>٩) أن : ماقطة من ك .

<sup>(</sup>١٢) الشهرانية : الغضبية م || الغضبية ... القوة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) الحركية : الحركة م | ضعفت : + عن م .

<sup>(</sup>۱٤) کانت : کان د .

<sup>(</sup>١٧) ونفذت : نفذت ك || بالطبع : في الطبع د || وتثقفت : ساقطة من د ، ف ، ك .

لآفة أو لضعف شاغل عن الاستكمال ، كما فى الأمراض وكما فى الخوف ؛ وإما أن يكون لكثرة انصراف الهمة أن يكون لكثرة انصراف الهمة إلى استعال القوة المنصرف إليها عن غيرها .

ثم إن القوة المتخيلة قوة قد تصرفها النفس عن خاص فعلها بوجهين :

المرة مثل مايكون عند اشتغال النفس بالحواس الظاهرة وصرف القوة المصورة الى الحواس الظاهرة وتحريكها بما يورد عليها منها حتى لا تسلم للمتخيلة المفكرة فتكون المتخيلة مشغولة عن فعلها الخاص وتكون المصورة أيضا مشغولة عن الانفراد بالمتخيلة وبكون ماتحتاجان إليه من الحس المشترك ثابتا واقعا في شغل الحواس الظاهرة وهذا الوجه هو وجه ، وتارة عند استعال النفس إياها في أفعالها التي تتصل بها من التمييز والفكرة . وهذا على وجهين أيضا : أحدها أن تستولى ، على جهة يقع النفس فيها غرض صحيح ، ولا تنمكن المتخيلة لذلك من على جهة يقع النفس فيها غرض صحيح ، ولا تنمكن المتخيلة لذلك من النفس النطقية إياها انجرارا ؛ والثاني أن تصرفها عن التخيلات التي الانطابق الموجودات من خارج فتكفها عن ذلك استبطالا لها فلا تتمكن من شدة تشبيحها ، الموجودات من خارج فتكفها عن ذلك استبطالا لها فلا تتمكن من شدة تشبيحها ، الموجودات من الجهتين كانيهما — كما يكون في حال النوم أو من جهة واحدة كما يكون عند الشغل من الجهتين كانيهما — كما يكون في حال النوم أو من جهة واحدة كما يكون عند الشغل من الجهتين كانيهما — كما يكون في حال النوم أو من جهة واحدة كما يكون عند الأمراض التي تضعف البدن وتشغل النفس عن العقل والتميز وكما عند

<sup>(</sup>٣-٤) القوة ... إن : ماقطة من م .

<sup>(</sup>ه) تارة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) وتحريكها : تحريكها م .

<sup>(</sup>٧) المصورة: الصورة م.

<sup>(</sup> ٨ ) بالمتخيلة : بالجملة م || من : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) الظاهرة : الظاهر م .

<sup>(</sup>١٠) التمييز : التميز ك .

<sup>(</sup>١١) فتستخدمها : فليستخدمها م || معها : ما م || وتحليلها : وتخييلها م .

<sup>(</sup>١٢) فيها: نفيهام.

<sup>(</sup>١٢-١٢) لذلك من التصرف : عنى جهة تقع م .

<sup>(</sup>١٣) عليه : ساقطة من د | تصريف : تعريف م .

<sup>(</sup>١٧) كليتيما : كالهماك.

<sup>(</sup>١٨) والتمييز : والتميز ك .

الخوف حتى تضعف النفس وتكاد تجوز ما لا يكون وتكون منصرفة عن العقل جملة لضعفها ولخوفها وقوع أمور حسدانية فكأنها تترك العقل وتدبيره – أمكن التخيل حينل أن يقوى ويقبل على المصورة ويستعملها ويتقوى اجتماعهما معا فتصير المصورة أظهر فعلا فتلوح الصور التي في المصورة في الحاس المشترك فترى كأنها موجودة خارجا ، لأن الأثر المدرك من الوارد من خارج ومن الوارد من داخل هوما يتمثل فيها وإنحا يختلف بالنسبة . وإذا كان المحسوس بالحقيقة هو مايتمثل ، فإذا تمثل كان حاله كحال مايرد من خارج . ولهذا مايرى الإنسان المجنون والخائف والضعيف والنائم أشباحا قائمة كما يراها في حال السلامة بالحقيقة ويسمع أصواتا كذلك ، فإذا تدارك التمييز أو العقل شيئا من ذلك وجذب القوة المتخيلة ويسمع أصواتا كذلك ، فإذا تدارك الصور والخيالات .

وقد يتفق في بعض الناس أن تخلق فيه القوة المتخيلة شديدة جدا غالبة حتى أنها لاتستولى علبها الحواس ولاتعصبها المصورة ، وتكون النفس أيضا قوية لاينبطل التفاتها إلى العقل وما قبيل العقل انصبابتها إلى الحواس . فهؤلاء يكون لهم في اليقظة مايكون لغيرهم في المنام من الحالة التي سنخبر عنها بعد وهي حالة إدراك النائم مغيبات يتحققها محالها أو بأمثاة تكون لها . فإن هؤلاء قديعرض لهم مثلها في اليقظة ، وكثيرا مايكون لهم في توسط ذلك أن يغيبوا آخر الأمر عن المحسوسات ويصيبهم كالإغماء وكثيرا مالا يكون ، وكثيرا مايرون الشيء بحاله ، وكثيرا مايتخيل لهم مثاله للسبب الذي يتخيل للنائم مثال مايراه مما نوضحه بعد ، وكثيرا مايتمثل لهم شبح ويتخيلون أن مايدركونه خطاب من ذلك الشبح بألفاظ مسموعة تحفظ وتتلى ، شبح ويتخيلون أن مايدركونه خطاب من ذلك الشبح بألفاظ مسموعة تحفظ وتتلى ،

<sup>(</sup>٢) وخرفها : ولحوقهام | فكأنها : فكأنهم | أمكن : أنكرم .

<sup>.</sup> م اجتاعهما : اجتاعها م .

<sup>(</sup>٤) الصور : الصورة ك .

<sup>(</sup>٦) نيا : نيه ن .

<sup>(</sup>٩) التمييز: التميزك ∥ وجذب: وجدت م .

<sup>(</sup>١٠) الصور: الصورة م.

<sup>(</sup>۱۲) لا تستولى : تستولى د .

<sup>(</sup>١٤) من الحالة ... النائم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) مالا یکون وکثیرا : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٩) أن ما : إنما ما ك . | نحفظ : تحفظه ك ، م .

<sup>(</sup>۲۰) نبوات : قوات د .

وليس أحد من الناس لانصيب له من أمر الرؤيا ومن حال الإدراكات التي تكون في اليقظة ، فإن الخواطر التي تقع دفعة في النفس إنما يكون سببها اتصالات ما لا يشعر بها ولا بما يتصل بها لاقبلها ولابعدها ، فتنتقل النفس منها إلى شيء آخر غير ما كان عليه مجراها . وقد يكون ذلك من كل جنس ، فيكون من المعقولات ، ويكون من الإندارات ، ويكون شعرا ، ويكون غير ذلك بحسب الاستعدادات والعادة والخلق . وهذه الخواطر تكون لأسباب تعن للنفس مسارقة في أكثر الأمر وتكون كالتلويجات المستلبة التي لا تتقرر فتذ كر إلا أن تبادر إليها النفس بالضبط الفاضل ، ويكون أكثر ماتفعله أن تشغل التخيل مجنس غير مناسب الماكان فيه .

ومن شأن هذه القوة المتخيلة أن تكون دائمة الإكباب على خزانتي المصورة والذاكرة ، ودائمة العرض للصور مبتدئة من صورة محسوسة أو مذكورة ، منتقلة المنال منها إلى ضد أو ند أو شيء هو منه بسبب ، وهذه طبيعتها . وأما اختصاص انتقالها من الشيء إلى ضده دون نده ، أو نده دون ضده ، فيكون لذلك أسباب جزئية لانحصى . وبالجملة يجب أن يكون أصل السبب في ذلك أن النفس إذا جمعت بين مراعاة المعاني والصور انتقلت من المعنى إلى الصورة التي هي أقرب إليها إما مطلقا وإما لاتفاق قرب عهد مشاهدته لتألفهما في حس أو في وهم ، وانتقلت وكذلك من الصورة إلى المعنى . ويكون السبب الأول الذي يخصص صورة دون كذلك من الصورة إلى المعنى . ويكون السبب الأول الذي يخصص صورة دون أو الوهم فخصصه به ، أو لأمر سماوى . فلما تخصص بذلك صار استمراره وانتقاله متخصصا لتخصيص المبدأين ، ولأجل أحوال تقارن في العادة ولقرب العهد ببعض الصور والمعاني . وقد يكون ذلك لأحوال أيضا سماوية ، وقد يكون لطوالع من العقل . والحس بعد التخصيص الأول تضاف إليه .

<sup>(</sup>٣) آخر : ساقطة من م .

<sup>( ؛ )</sup> عليه : عليها د ، ك .

<sup>(</sup> ه ) الاستمدادات: الاستمداد ف .

<sup>(</sup>٦) سارقة : شارفة م .

<sup>(</sup>٧) المستلبة المستنية د .

<sup>(</sup> ٨ ) تشغل : تشتغل م .

<sup>(</sup>٩) الإكباب: الالباب م.

<sup>(</sup>١٠) الصور ؛ الصورة ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) إليه : اليه ف . (١٦) كذلك : لذلك م .

<sup>(</sup>۱۸) لتخصيص : لتخصص ك ؛ بمخصص م ؛ ساقطة من د ال المبدأين : المتداين م || تقارن : مقارن د ، ك || في : من د ، ك من د ، ك

واعلم أن الفكر النطقيممنو بهذه القوة وهو منغريرة هذه القوة في شغل شاغل ، فإنه إذا استعملها فى صورة منّا استعمالا موجها نحو غرض منّا انتقلت بسرعة إلى شيء آخر لايناسبه ومنه إلى ثالث وأنست النفس أول ما ابتدأت هنه حتى تحوج النفس إلى التذكر فازعة إلى التحليل بالعكس حتى تعود إلى المبدأ. فإذا اتفق في حال اليقظة أن أدراك النفس شيئا أو في حال النوم أن اتصلت بالماكوت اتصالا على ماسنصفه بعد وصفا ، فإن هذه القوة إن مكنتها بسكونها أوبانقهارها من حسن الاستثبات ولم تغلبها مقصرة عليها زمان الاستثبات لما يلوح لها من تخيلاتها ، تمكنت تلك الصورة من الذكر تمكنا جيدا على وجهه وصورته فلم تحتج إن كان يقظة إلى التذكر، وإن كان نوما إنى التعبير ، وإن كان وحيا إلى التأويل ، فان التعبير والتأويل ههنا يذهبان مذهب التذكر . فان لم تستثبب النفس مارأته من ذلك في قوة الذكر على ماينبغي، بل كانت القوة المتخيلة توازى كل مفرد من المرثى فى النوم نخيال مفرد أو مركب، أو توازى مركبا من المرتى في النوم نخيال مفرد أو مركب فلا تزال تحاذى ١٠ يرى هناك بمحاكاة مؤلفة من صور ومعان كان استثبات النفس في ذاتها لما يراها أضعف من استثبات المصورة والمتذكرة لما يورده التخيل ، فلم يثبت في م الذكر ما أرى من الملكوت وثبت ماحوكي به .

ويتفق كثيرا أن يكون مايرى من الملكوت شيئا كالرأس وكالابتداء ، فيستولى التخيل على النفس استيلاء يصرفها عن استتمام ماتراه ، وتنتقل بعده انتقالاً بعد انتقال لاتحاكى بتلك الانتقالات شيئا مما يرى من الماكوت ، إذ ذلك قد انقطع ،

<sup>(</sup> ٤ ) فازعة : نازعة ك، م || تود : تقودم || المباأ : المبتدأ م || فإذا : وإذا ف .

<sup>(</sup>٦) مكنتها : مكنته ك || بانقهارها : بانتارها ك || حسن : خبس ك .

<sup>(</sup>٩) التعبير: تعبير د، ف، م || إلى التأويل: إلى تأويل د، ف م || يذهبان: يذهب د، ف، ك.

<sup>(</sup>١١) المرئى : الذي م.

<sup>(</sup>١٢) المِرثى: الذي م || أو مركب: ساقطة من د.

<sup>(</sup>۱۳) بمحاكاة : محاكاة م | آدان : وكان م .

<sup>(</sup>١٤) يراها : تراه ك ، م || المصورة : الصورة د .

<sup>(</sup>١٥) وثبت: ريثبت له .

<sup>(</sup>۱۷) يمرفها: يمرنه د.

فيكون هذا ضربا من الرؤيا . إنما موضع العبارة منه شيء طفيف وباقبه أضغاث أحلام ، فما كان من الرؤيا من الجنس الذى السلطان فبه للتخيل فإنه يحتاج إلى عبارة ضرورة .

وربما رأى الإنسان تعبير رؤياه فى رؤياه فيكون ذلك بالحقيقة تذكرا ، فإن القوة المفكرة كما أنها قد تنتقل أولا من الأصل إلى الحكاية لمناسبة بينهما ، كذلك لايبعد أن تنتقل عن الحكاية إلى الأصل ، فكثيرا مايعرض لها أن تتخيل فعلها ذلك مرة أخرى فترى كأن مخاطبا يخاطبها بذلك ، وكثيرا مالم يكن كذلك ، بل كان كأنها تعاين الشيء معاينة صحيحة من غيرأن تكون النفس اتصلت بالملكوت ، بل تكون محاكاة من المتخيلة للمحاكاة فترجع إلى الأصل .

وهذا الضرب من الرؤيا الصحيح قد يقع عن التخيل من غير معونة قوة أخرى وإن كان الأصل فيه ذاك فيرجع ، وربما حاكت هذه المحاكاة محاكاة أخرى فتحتاج إلى تعبر المعبر مرة أخرى ، وهذه أشياء وأحوال لاتضبط.

ومن الناس من يكون أصح أحلاما ، وذلك إذا كانت نفسه قد اعتادت الصدق وقهر التخيل الكاذب وأكثر من يتفق له أن يعبر رؤياه في رؤياه هو من كانت همته مشغولة بدما رأى ، فإذا نام بقى الشغل به بحاله ، فأخذت القوة المتخبلة تحاكيه بعكس ما حاكت أولا . وقد حكى أن هرقل الملك رأى رؤيا شغلت قلبه ولم يجد عند المعبرين مايشفيه ، فلما نام بعد ذلك عبرت له في منامه تلك الرؤيا ، فكانت مشتملة على إخبار عن أمور تكون في العالم وفي خاص مدينته ومملكته ، فلما دونت تلك الإنثرات خرجت على نحو ماعبر له في منامه ، وقد جرب هذا في غره .

والدين يرون هذه الأمور في اليقظة منهم من يرى ذلك لشرف نفسه وقوتها

۲.

<sup>(</sup>١) منه : عنه ك || وباقية : وما فيه ك .

<sup>(</sup>ه) تنتقل: انتقات له، م.

<sup>(</sup>٧) يخاطبها : مخاطبة د ؛ يخاطبه م .

<sup>(</sup>١٠) عن: من م .

<sup>(</sup>١١) محاكاة: بمحاكاة ك.

 <sup>(</sup>١٤) وقهر : وقهرت ف | يعبر : + تأويل ه ، ك .

<sup>(</sup>١٥) المتخيلة : المخيلة م

<sup>(</sup>١٦) حکی : روی م .

<sup>(</sup>۱۷) هبرت : عبر د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>۲۰) جرب : خبرت د ؛ خبرت مثل ك .

وقوة متخيلته ومتذكرته فلا تشغلها المسحوسات عن أفعالها العاصة ، ومنهم يرى ذلك لزوال تمييزه ولأن النفس التي له منصرفة عن التمييز . ولذلك فإن تخيله قوى ، فهو قادر على تلتى الأمور الغيبية في حال اليقظة . فإن النفس محتاجة في تلقى فيض الغيب إلى النوة الباطنة من وجهين : أحدهما ليتصور فيها المعنى الحزئي تصور ا محفوظا ، والثانى لتكون معينة لها متصرفة في جهة إرادتها ، لا شاغلة إياها ، جاذبة إلى جهتها ، فيحتاج إلى نسبة بين الغيب وبين النفس والقوة الباطنة المتخيلة فإن كان الحس يستعملها أو الباطنة المتخيلة ونسبة بين النفس والقوة الباطنة المتخيلة فإن كان الحس يستعملها أو المقل يستعملها على النحو العقلى الذي ذكرناه لم تفرغ لأمور أخرى ، مثل المرآة إذا شغلت عن جهة وحركت نحو جهة فإن كثيرا من الأمور التي من شأنها أن ترتسم من الحس أو من ضبط العقل ، فإذا فات أحدهما أوشك أن تتفق النسبة المحتاج من الحس أو من ضبط العقل ، فإذا فات أحدهما أوشك أن تتفق النسبة المحتاج اليها مابن الغيب وبين النفس والقوة المتخيلة ، وبين النفس وبين القوة المتخيلة ، فيلوح فيها اللائح على نحو مايلوح .

ولأنا قد انتقل بنا الكلام في التخيل إلى أمر الرؤيا فلا بأس أن ندل يسيرا على المبدأ الذي تقع عنه الإندارات في المنام بأمور نضعها وضعا. وإنما يتين لنا في الصناعة التي هي الفلسفة الأولى ، فنقول : إن معاني جميع الأمور الكائنة في العالم مما سلف ومما حضر ومما يريد أن يكون موجودة في علم البارى والملائكة العقلية من جهة وموجودة في أنفس الملائكة السماوية من جهة ، وستتضح لك الجهتان في موضع آخر. وإن الأنفس البشرية أشد مناسبة لتلك الجواهر الملكية من المحسوسة ، وليس هناك احتجاب ولا بخل ، إنما الحجاب للقوابل إما لانغمارها في الأجسام وإما لتدنسها بالأمور الجاذبة إلى الجنبة السافلة وإذا

<sup>(</sup>٢) تمييزه: تميزه ك | التمييز: التميزك.

<sup>(</sup>٦) جاذبة : + لما ن .

<sup>(</sup> ٧ــ٨) أو العقل : والعقل م .

<sup>(</sup>٩) وحركت : وحركة م .

<sup>(</sup>١٠) ومباغتة : ومباغية ك .

<sup>(</sup>١١) فات : مات م .

<sup>(</sup>۱۲) ما بين : بين ت.

<sup>(</sup>١٤) بنا : منا ك .

<sup>(</sup>١٥) يتبين : تبين ك .

<sup>(</sup>١٧) حضر : خص م .

<sup>(</sup>١٨) العقلية ... الملائكة : ساقطة من م .

وقع لها أدنى فراغ من هذه الأفعال حصل لها مطالعة لما ثم ، فيكون أو لى ماتستثبته مايتصل بذلك الإنسان أو بذويه أو ببلد، أو بإقليمه . فلذلك أكثر الأحلام الذي تذكر تختص بالإنسان الذي حلم بها وبمن يليه ، ومن كانت همته المعقولات لاحت له ، ومن كانت همته مصالح الناس رآها واهتدى إليها ، مكذاك على هذا القياس . وليست الأحلام كلها صادقة ، وبحيث يجب أن يشتغل بها ، فإن ه القوة المتخيلة ليس كل محاكاتها إنما تكون لما يفيض على النفس من الملكوت، بل أكثر ما يكون منها ذلك إنما يكون إذا كانت هذه القوة قد سكنت عن محاكاة أمور هي أقرب إليها . والأمور التي هي أقرب إليها منها طبيعية ، ومنها إرادية . فالطبيعية هي التي تكون من ممازجة قوى الأخلاط للروح التي تمتطمها القوة المصورة والمتخيلة ، فإنها أول شيء إنما تحكمًا وتشتغل بها . وقد تحكي ١٠ أيضًا آلامًا تكون في البدن وأعراضًا فيه ، مثل مايكون عندمًا تتحرك آلهوة الدافعة ـ للمني إلى الدفع ، فإن المتخيلة حينة له تحاكي صورًا من شأن النفس أن تميل إلى مجامعتها ، ومن كان به جوع حكى له مأكولات ، ومن كان به حاجة إلى دفع فضل حكى اه موضع ذلك ، ومن عرض لعضو منه أن سخن أوبرد بسبب حرُّ أو برد حكى له أن ذلك العضو منه موضوع في نار أر في ماء بارد. ومن ١٠ العجائب أنه كما يعرض من حركة الطبيعة لدفع المني تخيل منّا ، كملك ربما عرض تخبل مّا لصورة مشتهاة بسبب من الأسباب ، فننبعث الطبيعة إلى جمع المنى وإرسال الربح الناشرة لآلة الجماع وربما قلغت المنى ، وقد يكون هذا فى ﴿ النوم واليقظة جميعا وإن لم يكن هناك هيجان وشبق .

أما الإرادية فان يكون فى هدة النفس وقت اليقظة شىء تنصرف النفس إلى ٢٠ تأمله وتدبره ، فإذا نام أخذت المتخيلة تحكى ذلك الشىء وما هو من جنس ذلك الشىء ، وهذا هو من بقايا الفكر التى تكون فى اليقظة ، وهذه كلها أضغاث أحلام . وقد تكون أيضا من تأثيرات الأجرام السماوية ، فإنها قد توقع بحسب مناسباتها ومناسبات نفوسها

<sup>(</sup>١) حصل: حصلت م .

 <sup>(</sup>٢) فلذاك : ولذاك ف ؛ فكذاك م .

<sup>(</sup>٩) من مازجة : بمازجة ك ، م ال تمتطيها : تميطها د ؛ تمطيها ك .

<sup>(</sup>۱۳) ومن کان : وکان د .

<sup>(</sup>١٤) له : به د .

<sup>(</sup>١٨) الناشرة: الناشرم.

<sup>(</sup>١٩) هناك : + أيضا د ، ف ، م .

صورا في التعنيل بحسب الاستعداد ليست عن تمثل شيء من عالم الغيب والإندار .
وأما الذي يحتاج أن يعبر وأن يتأول فهو مالم ينسب إلى شيء من هذه الجملة ،
فيعلم أنه قد وقع من سبب خارج وأن له دلالة منا ، فلذلك لايصح في الأكثر
رؤيا الشاعر والكذاب و الشرير والسكران والمريض والمغموم ومن غلب عليه سوء وزاج
و أو فكر . ولذاك أيضا إنما يصح من الرؤيا في أكثر الأمر ماكان في وقت السحر ،
لأن المخواطر كلها تكون في هذا الوقت ساكنة ، وحركات الأشباح تكون قد هدأت ،
وإذا كانت القوة المتخيلة في حال النوم في مثل هذا الوقت غير مشغولة بالبدن ولا
مقطوعة عن الحافظة والمصورة ، بل متمكنة منهما ، فبالحرى أن تحسن خدمتها
للنفس في ذلك ، لأنها تحتاج لامحالة فيما يرد عليها . من ذلك أن ترتسم صورته في

ويجب أن يعلم أن أصح الناس أحلاما أعدام أمزجة ، فإن اليابس المزاج وإن كان يحفظ جيدا فإنه لا يقبل جيدا ، والرطب المزاج وإن كان يقبل سريعا فإنه يترك سريعا فيكون كأنه لم يقبل ولم يحفظ جبدا ، والحار الدزاج متشوش الحركات ، والبارد المزاج بليد ، وأصحهم من اعتاد الصدق . فإن عادة الكاب والأفكار الفاسدة تجعل الحيال ردىء الحركات غير مطاوع لتسديد النطق ، بل يكون حاله حال خيال من فسد مزاجه إلى تشويش .

وإذا كان هذا مما يتعلق بالنوم واليقظة ، فيجب أن ندل ههنا باختصار على أمر النوم واليقظة . فنقول : إن اليقظة حالة تكون النفس فيها مستعملة للحواس أو للقوى المحركة من ظاهر بالإرادة التي لاضرورة إليها ، فيكون النوم عدم هذه الحالة ، وتكون النفس فيه قد أعرضت عن الجهة الخارجة إلى الجهة الداخلة

<sup>(</sup>٢) وأن يتأول : ماقطة من د || الجملة : الجهة ك ، م .

<sup>(</sup>٣) فالدلك : ير للدلك د . (٤) الشاعر : الشاعر م .

<sup>(</sup>٦) ماكنة ؛ ماكن د .

<sup>·</sup> م الله على الله عن ا

<sup>(</sup> ٨ ) والمصورة : المصورة م || تحسن : تحس م .

<sup>(</sup>١٠) القوة : القوى ف .

<sup>(</sup>١٣) ولم يحفظ : ولا يحفظ د ، ف ، ك || جيدا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱٤) بليد : بليدام .

<sup>(</sup>۱۷) مما يتملق : ما يتملق ف .

<sup>(</sup>۱۸) النفس: النفس م.

<sup>(</sup>۲۰) وتكو**ن : فتكون ن** .

وإعراضها لايخلو من أحد وجوه: إما أن يكون لكلال عرض لها من هذه الجهة ، وإما أن يكون لعصيان الآلات الأما . إياها .

والذى يكون من الكلال هو أن يكون الشيء الذى يسمى روحا وتعرفه فى موضعه قد تحلل وضعف فلا يقدر على الانبساط فيغور وتتبعه القوى النفسانية . وهذا الكلال قد يعرض من الحركات البدنية وقد يعرض من الأفكار وقد يعرض من المخوف قد يعرض منه النوم ، بل الموت ، وربما كانت الأفكار تنوم لامن هذه الجهة ، بل بأن تسخن اللماغ فتنجذب الرطوبات إليه فيمتلىء الدماغ فينوم بالرطيب :

والذى لمهم فى الباطن هو أن يكون الغذاء والرطوبات قد اجتمعت من ١٠ داخل فتحتاج إلى أن يقصدها الروح بجميع الحار العزيزى ليفى بهضمها التام فيتعطل المخارج.

والذى يكون من جهة الآلات فأن تكون الأعصاب قد امتلأت وانسدت من أنحرة وأغذية تنفد فيها إلى أن تنهضم ، أو الروح ثقلت عن الحركة لشدة الترطب.

وتكون اليقظة لأسباب مقابلة لهذه من ذلك أسباب تجفف مثل الحرارة واليبوسة ، ومن ذلك جمام وراحة حصلت ، ومن ذلك فراغ عن الهضم فتعود الروح منتشرة ، ومن ذلك حالة رديئة تشغل النفس عن الغؤور ، بل تستدعبها لمل خارج كغضب أو خوف لأمر قريب أو مقاساة لمادة مؤلمة . وهذا قد دخل فيما نخن فيه بسبيل العرض ، وإن كان من حق النوم واليقظة ان يتكلم فيه فى . ، عوارض ذى الحس .

<sup>(</sup>١) أن يكون : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) لمهم : لهم ك | لمصيان : العصيان م ؟ + تلك د .

<sup>(</sup>٤) الشيء: لشيء ك.

<sup>(</sup> ٨ ) فتنجذب : فتجذب ف | فيمتل : ريمتل د .

<sup>(</sup>١٥) الترطب: الترطيب ك، م.

<sup>(</sup>١٦) مقابلة : متقابلة ك | تجفف : نخفف ك .

<sup>(</sup>١٧) جام: حام د ، ن ، م | حصلت : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٨) منتشرة : + كثيرة ك ، م || النؤور : الغور ك .

<sup>(</sup>١٩) كنفس : لنفس م ا مؤلمة : مؤلفة م .

<sup>(</sup>٢١) الحس: النفس د .

#### الفضال لثالث

## في أفعال القوى المتذكرة والوهمة وفي أسب أفعال هذه القريب كلمعاباً لابت جسمانية

كأنا قد استقصينا القول في حال المتخيلة والمصورة . فيجب أن نتكلم في حال المتذكرة ، وما بينها وبين الفكرة ، وفي حال الوهم ، فنقول : إن الوهم هو الحاكم الأكبر في الحيوان ، ويحكم على سبيل انبعاث تخيلي من غير أن يكون ذلك محققا ؛ وهذا مثل ما يعرض للإنسان من استقذار العسل لمشابهته المرار ، فإن الوهم يحكم بأنه في حكم ذلك ، وتتبع النفس ذلك الوهم وإن كان العقل يكفيه . والحيوانات وأشباهها من الناس إنما يتبعون في أفعالم هذا الحكم من الوهم يحلف لا تفصيل منطقيا له ، بل هو على سبيل انبعاث منا فقط ، وإن كان الإنسان قد يعرض لحواسه وقواه بسبب مجاورة النطق ما يكاد أن تصبر قواه الباطنة نطقية عالفة للهائم . فلذلك يصيب من فوائد الأصوات المؤلفة والألوان المؤلفة والروائح والطعوم المؤلفة و من الرجاء والتمني أمورا له تصيبها الحيوانات الأخرى ، لأن نور النطق كأنه فائض سائح على هذه القوى . وهذا التخيل أيضا الذى للإنسان قد نور النطق كأنه فائض سائح على هذه القوى . وهذا التخيل أيضا الذى للإنسان قد في العلوم وصار ذكره أيضا نافعا في العلوم كالمتجارب التي تحصل بالذكر والأرصاد الحزثية وغير ذلك .

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٣ ف.

<sup>(</sup>٢) القوى : القوة م .

<sup>(؛)</sup> كأنا : كا ن .

 <sup>(</sup>٧) وهذا : ساقطة من م || لمشابهته : لمشابهة د ، ك ؛ لمشابهته ف .

<sup>(</sup>١٠) منطقيا : نطقيا ك .

<sup>(</sup>۱۱) بسبب : بحسب د ؛ لسبب ك .

<sup>(</sup>١٦) نى العلوم ... نافعاً : ساقطة من د || ذكره : ما ذكره م || تحصل : يحفظها ك .

ولنرجع إلى حديث الوهم . فنقول: إن من الواجب أن يبحث الباحث ويتأمل أن الوهم اللتي لم يصحبه العقل حال توهمه كيف ينال المعانى التي هي في المحسوسات عثدما ينال الحس صورتها من غير أن يكون شيء من تلك المعانى يحس ومن غير أن يكون شيء من تلك المعانى يحس ومن غير أن يكون كثير مها ما ينفع ويضر في تلك الحال . فنقول : إن ذلك للوهم من وجوه : من ذلك الالهامات الفائضة على الكل من الرحمة الإلهية ، مثل حال الطفل ساعة يولد في تعلقه بالثدى ، ومثل حال الطفل إذا أقل وأقيم فكاد يسقط من مبادرته إلى أن يتعلق بمستمسك لغريزة في النفس جعلها فيه الإلهام الإلهي ، وإذا تعرض لحدقته بالقذى بادر فأطبق جفنيه قبل فهم ما يعرض له وما ينبغي أن يفعل بحسبه كأنه غريزة لنفسه لا اختيار معه وكذلك للحيوانات الحامات غريزية ، والسبب في ذلك مناسبات موجودة بين هذه الأنفس ومبادئها هي ١٠ وائمة لا تنقطع غير المناسبات التي يتفق أن تكون مرة وأن لا تكون ، كاستكال العقل وكخاطر الصواب ، فإن الأمور كلها من هناك . وهذه الإلهامات يقف بها العقل وكخاطر الصواب ، فإن الأمور كلها من هناك . وهذه الإلهامات يقف بها الوهم على المعانى المخالطة للهموسوسات فيا يضر وينفع ، فيكون الذئب تحذره كل الوهم على المعانى الخالطة للهموسوسات فيا يضر وينفع ، فيكون الذئب تحذره كل شاة وإن لم تره قط ولا أصابتها منه نكبة ، وتحذر الأسد حيوانات كثيرة ، وجوارح الطير يحذرها سائر الطير وتشنع عليها الطير الضعاف من غير تجربة ؛ ٥٠ أهذا قدم

وقسم آخر یکون لشیء کالتجربة ، وذلك أن الحیوان إذا أصابه ألم أو للمة أو وصل إلیه نافع حسی أوضار حسی مقارنا لصورة حسیة ، فارتسم فی المصورة صورة الشیء وصورة ما یقارنه ، وارتسم فی الذكر معنی النسبة بینها والحكم فیها فإن الذكر لذاته ولجبلته ینال ذلك. فإذا لاح للمتخیلة تلك الصورة من خارج ۲۰

<sup>(</sup>١) وللرجع : ونرجع د، ك.

<sup>(</sup>٣–٤) ومن غير أن يكون كثير ... الحال : ساقطة من د .

<sup>(</sup>ه) من ذلك : منهام .

<sup>(</sup>٦) أقل: أقبل م.

<sup>(</sup>٧) بمستمسك لغريزة في النفس : ويعتصم لشيء لغريزة د .

<sup>(</sup>٨) جفنية : جفنه ف ، ك ؛ ساقطة من د .

<sup>(</sup>٩) للحيوانات : للحيوان د،م.

<sup>(</sup>١١) لاتنقطع : لا تقطع ك.

<sup>(</sup>۱۲) وگخاطر : وخاطر م .

<sup>(</sup>١٩) الشي وصورة : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢٠) فيها : فيهما ك ؛ بينهما م || ولجبلته : وبجبلته ك .

تحركت فى المصورة وتحرك معها ما قارنها من المعانى النافعة أو الضارة ، وبالجملة المعنى الذي فى الذكر على سبيل الانتقال والاستعراض الذي فى طبيعة القوة المتخيلة فأحس الوهم بجميع ذلك معا فرأى المعنى مع تلك الصورة ، وهذا هو على سبيل يقارب التجربة ، ولهذا تخاف الكلاب المدر والخشب وغير ها . وقد تقع للوهم أحكام أخرى بسبيل التشبيه بأن تكون للشيء صورة تقارن معنى وهميا فى بعض الحسوسات وليس تقارن ذلك دائما وفى جميعها ، فيلتفت مع وجود تلك الصورة إلى معناها ، وقد نختلف .

فالوهم حاكم في الحيوان محتاج في أفعاله إلى طاعة هذه التوى له ، وأكثر . ما بحتاج إليه هو الذكر والحس ، وأما المصورة فيحتاج إليها بسبب المذكر والتذكر والذكر قد يوجد في سائر الحيوانات ، وأما التذكر وهو الاحتيال لاستعادة ما اندرس فلا يوجد على ما أظن إلا في الإنسان ، وذلك لأن الاستدلال على أن شيئا كان ففات إنما ينكون للقوة النطقية ، وإن كان لغير النطقية فعسى أن يكون للوهم المزبن بالنطق . فسائر الحيوانات إن ذكرت ذكرت، وإن لم نذكر لم تشتق إلى التذكر ، ولم مخطر لها ذلك بالبال ، بل إن هذا الشوق والطلب هو للإنسان . والتذكر ، ولم مضاف إلى أمركان موجودا في النفس في الزمان الماضي ، ويشاكل التعلم من جهة ومخالفه من جهة . أما مشاكلته للتهلم فلأن التذكر انتقال من أمور تدرك ظاهرا أو باطنا إلى أدور غيرها ، وكذلك التعلم فإنه أيضا انتقال من معموم الى مجهول ليعلم ، لكن التذكر هو طلب أن يحصل في المستقبل مثل ماكن حاصلا في الماضي ، والتعلم ليس إلا أن يحصل في المستقبل شيء آخر ، وأيضا ماكن حاصلا في الماضي ، والتعلم ليس إلا أن يحصل في المستقبل شيء آخر ، وأيضا ماكن التذكر ليس يصار إلى الغرض فيه من أشياء توجب حصول الغرض ضرورة ،

<sup>(</sup>١) أو الضارة : والضارة د .

<sup>(</sup>١\_٢) وبالحملة المعنى : والمعنى د.

<sup>(</sup>٣) معا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) يقارب : تقارن ك .

<sup>.</sup> ن ، يختلف : يخلف د ، ن

<sup>(</sup>١٠) والذكر : ساقطة من م . (١١) لأن : أن ك ، م .

<sup>(</sup>۱۲) ففات : فغاب ك ، م

<sup>(</sup>١٣) لم تذكر : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) هو : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۱۷) أمور: أمرد، ف، م.

<sup>(</sup>١٩) إلا : ساقطة من د . (٢٠) حصول الفرض ضرورة : ضرورة حصول الفرض ك ، م .

بل على سبيل علامات إذا حصل أقربها من الغرض انتقلت النفس إلى الغرض في مثل تلك الحال ، ولو كانت الحال غير ذلك لم يجب – وإن أخطر صورة الأقرب أو معناه – أن تنتقل ، كمن يخطر بباله كتاب بعينه فنذكر منه معلمه الذى قرأ عليه ذلك الكتاب . وليس يجب من إخطار صورة ذلك الكتاب بالبال وإخطار ممناه أن يخطر ذلك المعلم بالبال لكل إنسان . وأما العلم فإن السبيل . الموصلة إليه ضرورية النقل إليه وهى القياس والحد .

ومن الناس من يكون التعلم أسهل عليه من التذكر ، لأنه يكون مطبوعاعلى ضروريات النقل ، ومن الناس من يكون شديد الذكر ضعيف التذكر ، وذلك لأنه يكون يابس المزاج فيحفظ ما يأخذه ، ولايكون حرك النفس مطاوع المادة لأفعال التخيل واستعراضاته ، ومن الناس من يكون بالعكس . وأسرع الناس تذكرا أفطنهم الإشارات ، فإن الإشارات تفعل نقلاعن المحسوسات إلى معان غيرها ، فمن كن فظنا في الإشارات كان سريع التذكر . ومن الناس من يكون قوى الفهم ولكن يكرن ضعيف الذكر ويكاد أن يكون الأمر في الفهم والذكر بالنضاد ، فإن الفهم يحتاج للى عنصر للصور الباطنة شديد الانطباع ، وإنما تهين عليه الرطوبة ، وأما الذكر فيحتاج إلى مادة بعسر انفساخ ما يتصور فيها ويتمثل ، وذلك يحتاج إلى مادة ويابسة ، فلذلك يصعب اجتماع الأمرين . فأكثر من ينكون حافظ هو الذي لاتكثر حركاته ولاتنفن هممه ، ومن كان كثير الهمم كثير الحركات لم يذكر جيدا ، فيحتاج الذكر مع المادة المناسبة إلى أن تكون النفس مقبلة على الصورة وعلى المعنى المستثنين عبر مأخوذة عنها باشنغال آخر ، ولذلك كان الصبيان مع رطوبهم الجالا بالحرص غير مأخوذة عنها باشنغال آخر ، ولذلك كان الصبيان مع رطوبهم يحفظون جيدا ، لأن نفوسهم غير مشغولة بما تشغل به نفوس البالغين ، فلا تذهل عما . و

<sup>(</sup>١) انتقلت : انتقل د، ف ، ك .

<sup>(</sup>٢) كانت : كان م .

<sup>(</sup>٥) العلم : المعلم د ؛ التعلم ك .

<sup>(</sup>٦) وهي : وهو د ، ف ، ك.

<sup>(</sup> ٩ ) خَرْكَ : حَرَكَةَ لَهُ إِلَّا مِطَاوَعَ : تَطَاوَعَ لَهُ ؛ مَطَاوَعَةً مَ .

<sup>(</sup>١٧) كثير الهمم : ساقطة من د | الهمم : الفهم م

<sup>(</sup>١٨) إلى : ساقطة من ك || المستثبتين : المستبين ي .

<sup>(</sup>١٩) باشتنال آخر : بأشنال أخرى ف ﴿ كَانَ : فَإِنْ دَ ، فَ .

<sup>(</sup>٢٠) جيداً : جدا ك | لأن تفرسهم : لا نفرسهم م | نفوس : النفوس م .

هى مقبلة عليه بغيره : وأما الشبان فلحرارتهم واضطراب حركاتهم مع يبس مزاجهم لا يكون ذكرهم كذكر الصبيان والمترعرعين ، والمشايخ أيضا يعرض لهم من الرطوبة الغالبة أن لايذ كروا ما يشاهدون .

وقد يعرض مع التذكر من الغضب والحزن والغم وغير ذلك ما يشاكل حال وقوع الشيء، وذلك أنه لم يكن سبب وقوع الغم والحزن والغضب فيا مضى إلاانطباع هذه الصورة فى باطن الحواس ، فإذا عادت فعلت ذلك أو قريبا منه ، والأمانى والرجاء أيضا تفعل ذلك ، والرجاء غير الأمنية ، فإن الرجاء تخيل أمر مرا مع حكم أو ظن بأنه فى الأكثر كائن ، وأما الأمنية فهى تخيل أمر وشهو ته والحكم بالتذاذ يكون إن كان ، والحوف مقابل الرجاء على سبيل التضاد ، واليأس عدمه ، وهذه الحكام للوهم .

فلنقتصر الآن على ما قلناه من أمر القوى المدركة الحيوانية ، ولنبين أنها كلها تفعل أفعالها بالآلات ، فنقول : أما المدرك من القوى للصور الجزئية الظاهرة على هيئة غير تامة التجريد والتفريد عن المادة ولا مجردة أصلا عن علائق المادة كما تدرك الحواس الظاهرة ، فالأمر فى احتياج إدراكه إلى آلات جسانية واضخ سهل . وذلك لأن هذه الصور إنما تدرك ما دامت المواد حاضرة موجودة ، والجسم الحاضر الموجود إنما يكون حاضرا موجودا عند جسم ، وليس يكون حاضرا مرة وغائبا أخرى عند ما ليس بجسم ، فإنه لانسبة له إلى قوة مفردة من جهة الحضور والغيبة . فإن الشيء المذى ليس فى مكان لاتكون للشيء المكانى إليه نسبة فى الحضور عنده والغيبة عنه ، بل الحضور لايقع إلا على وضع وبعد للحاضر عند المحضور ؟ وهذا

<sup>(</sup>٢) كذكر : لذكر في م .

<sup>( ؛ )</sup> التذكر : الذكر ك ، م || من : معنى م .

<sup>(</sup>ه) وقوع : ساقطة من د ، ف ، ك || إلا انطباع : الانطباع م .

<sup>(</sup>٦) باطن : + مله م .

<sup>(</sup>٧) أيضًا : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>٩) مقابل: يقابل ف.

<sup>(</sup> ٨ ) وأما الأمنية : والأمنية د ، ف || فهى : فهو ك ؛ ساقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>١٠) أحكام: تكون أحكاماك، م.

<sup>(</sup>١٢) أفعالما : أفعالا ك | بالآلات : بآلات ن .

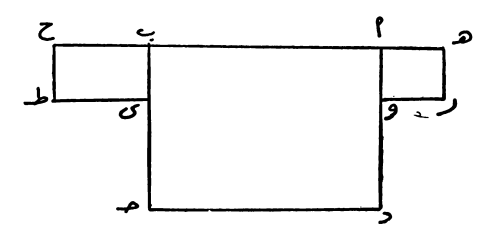
<sup>(</sup>۱۳) تدرك: تدركه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) آلات جمانية : الآلات الجمانية ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) عنده : +والغيبة عنه ك.

<sup>(</sup>١٩) وبعد : أو بعد ك.

لًا يمكن إذا كان الحاضرجسما إلاأن يكونالمحضور جسما أوفىجسم . وأما المدرك للصور الجزئية على تجريد تام من المادة وعدم تجريد البتة من العلائق المادية كالحيال فيحتاج أضا إلى آلة جسمانية ، فإن الخيال لا يدكنه أن يتخيل إلا أن ترتسم الصورة الحيالية فيه في جسم ارتساما مشتركا بينه وبين الجسم ؛ فإن الصورة المرتسمة في الخيال من صورة شخص زيد على شكله وتخطيطه ووضع أعضائه بعضها عند بعض اآي تتديز فى الخيال كالمنظور إليهَا لايمكن أن تتخيل على ما هي عليه إلا أن تلك الأجراء والجهات من أعضائه بجب أن ترتسم في جسم وتختلف جهات للك الصورة في جهات ذلك الجسم وأجزاؤها في أجزائه . واننقل صورة زيد إلى صورة مربع ا ب ج د المحدود المقدار والجهة والكيفية واختلاف الزوايا بالعدد ، وليكن متصلا بزاوبي ا ب منه مربعان كلواحد منهماه ثل الآخر ، ولكل واحدجهة معينة ولكنهما متشابها . . الصورة ، فترتسم من الجملة صورة شكل مجنح جزئى واحد بالعدد مقرر فى المخيال . فنقول : إن مربع ا ه ر و وقع غيرا بالعدد لمربع ب ح ط ى ووقع فى الحيال منه بجانب اليمين متميزا عنه بالوضع المتخيل المشار إليه في المخيال فلا يخلو إما أن يكون



لصورة المربعية لذاتها أو لعارض خاص له فى المربعية غير صورة المربعية، أو يكون للمادة التي هي تنطبع فيها د

<sup>(</sup>٣\_٤) في جسم : ساقطة من ك ، م . (٣) الميالية: المالية م

<sup>(</sup>٨) وأجزاؤها : وأجزاؤه د ، وأجزاها ف ، م . (٤) بينه : بين القرة د .

<sup>(</sup>١١) فترسم : ويرتسم | مقرر : ومتقرر ك. (١٠) منهما : منهم م

<sup>(</sup>١٣-١٢) منه بجانب االيمين : بجانب اليمين منه ك ، م .

<sup>(</sup>١٣) متميزاً: ومتميزاك ، م.

<sup>(</sup>١٤) لصورة : الصورة م || لذاتها : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) تنطبع : منطبع ك . (١٤ – ١٥) خاص له ... فيها : ساقطة من م .

حاشية : الشكل المبين في هذه الصفحة ساقط من نسخي ك ، م .

ولأبجوز أن تكون مغايرته له من جهة صورة المربعية ، وذلك الأتا فرضناهما متشاكلين متشابهين متساويين . ولا بجوز أن يكون ذلك لعارض نخصه ، أما أولا فإنا لا نحتاج في تخيله يمينا إلى إيقاع عارض فيه ليس في ذلك غير جهات المادة ، وأما ثانيا فإن ذلك العارض إما أن يكون شيئا فية نفسه للماته أو يكون شيئا له والقياس إلى ما هو شكله في الموجودات حتى يكون كأنه شكل منزوع عن موجود هو لهذا الخيال ، أو يكون شيئًا له بالقياس إلى المادة الحاملة . ولا بجوز أن يكون شيئًا له في نفسه من العوارض التي تخصه ، لأنه إما أن يكون لازما أو زائلاء ولا يجوز أن يكون لازما له بالذات إلا وهو لازم لشاركه في النوع ، فإن المربعين وضعا متساويين في النوع فلا يكون لهذا عارض لازم ليس لذلك ٪ وأيضا فإنه ١٠ لا يجوز إن كان هو في قوة غير متجزئة تجزؤ القوى الجسمانية أن يعرض له شيء دون الآخر الذي هو مثله ومحلها واحد غير متجزىء وهوالقوة القابلة . ولا يجوز أن يكون زائلا ، لأنه يجب إذا زال ذلك الأمر أن تتغير صورته في الخيال ، فيكون الخيال إنما يتخيله كما هو لأنه يقرن به ذلك الأمر ، فإذا زال تغير ، والحيال إنما يتخيله هكذا لا بسبب شيء يقرنه به ، بل يتخيله كذلك كيف كان ، ولا إلى الحيال ١٠ أن يلحق بالآخر هذا العارض فيجعله كالأول ، بل مادام موجودا فيه يكون كلملك ويعتبره الخيال كذلك من غير التفات إلى أمر آخر يقرنه به .

ولهذا لا يجوز أن يقال : إن فرض الفارض جعله بهذه الحال ، كما يجوز أن

<sup>(</sup>١) لأنا: أناد.

<sup>(</sup>١-٢) ولا يجوز ... لعارض : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٣) عارض : عارضاك.

<sup>(</sup>٤) فيه . . . . . شيئا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) لهذا الحيال : بهذه الحال م || الحاملة : الحاصلة د ، ك ، م || ولا يجوز : لا يجوز م .

<sup>(</sup>٩) لذلك : كذلك د .

<sup>(</sup>۱۰) تجزؤ : غير د ۽ تجزي ُ ك .

<sup>(</sup>١٢) ذلك: ساقطة من م.

<sup>(</sup>١٣) لأنه : لا أنه ك | زال : ازاله ف .

<sup>(</sup>١٥) فيجمله : فيتخيله د ، ك .

<sup>(</sup>١٧) الغارض : العارض ك.

يقال في مثله في المعقول ، وذلك لأن الكلام يبقى بحاله فيقال ما الذي فعله الفارض حتى خصصه بهذه الحال متميزا عن الثاني . وأنا في الكلي فهناك أمر يقرنه به العقل وهو حد التيامن أوحد التياس ، فإذا قرن بمربع حد التيامن صار بعد ذلك متيامنا ، والحد إنما يكون لأمر معقول كلى وفي مثله يصح لأنه أمر فرضى يتبع الفرض في التصور . وأما هذا الجرثي الذي ليس يكون بالفرض ، بل إنما تتصور في الخيال صورة عن محسوس من غير اختلاف فتثبت منظورا إليها متمخيلة بعينها ، فليس مكن أن يقال إنها يوجد لها هذا الحد دون صاحبتها إلا لأمر به يستحق زيادة هذا الحد دون صاحبتها ، ولا الحيال بفرضها كذلك بشرط يقرنه بها ، بل يتخيلها كذلك دفعة على أنها في نفسها كذلك لابفرضها ، فيتخيل هذا المربع يمينا وذلك يسارا ، لابسبب شرط يقرن بذلك ومذا ، وبعد لحوقه يفرض ذلك يمينا وهذا يسارا. وأما في صقع العقل فإن حد التيامن وحا. التياسر أن يثبت في العقل كلي من غير إلحاق شيء به ، ويكون معدا لأن يلحق به ما يلحق وأما الخيال فما لم يتشخص المعنى فيه بما يتشخص به لم يتمثل للمخيال ، فلذلك يجوز أن يكون في ساطان العقل أن يقرن معنى بمعنى على سبيل الفرض. وأما الخيال فما لم يقع للمتمثل فيه أولا وضع محدود جزئى لم يرتسم فى الخيال ، ولا كان شيئا يجرى عليه فرض.

فقد بطل أن يكون هذا التمييز بسبب عارض فى ذاته لازم أو غير لازم فى ذاته أو مفروض ، فنقول : ولا يجوز أن يكون ذلك بالقياس إلى الشيء الموجود

<sup>(1)</sup> في (الأولى) ساقطة من م || المعتمول: المعقولات له || لأن: أن ف || الفارض: العارض ك :

<sup>(</sup>۱–۱۸) فيقال . . . الموجود : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) أمر : ساقطه من ك.

<sup>(</sup>٦) عن: غيرم || من: أوم.

<sup>(</sup>٧) يقال : ساقطة من ف، م | إنها : ساقطة من ف ، م | الها : لهم.

<sup>(</sup>٨) صاحبتها (الأولى والثانية): صاحبهاك، صاحبه م | إلا لأمر: الأمرم | يفرضها: يفرضه م.

<sup>(</sup>٩) جها: به م || يتخيلها : يتخيله م || أنها: أنه م || تفسها : نفسه م || لا بفرضها : لابفرضه م .

<sup>(</sup>١٠) فيتخيل: يتخيل م إ لا بسبب : إلا بسبك ، م إا يقرن : يقترنك ، م .

<sup>(</sup>١٢) يلحق : + في ك | يعرض : يفرض ك.

<sup>(</sup>١٥) يقرن : يقترن ك.

<sup>(</sup>١٦) لم يقع : لايقع ف .

الذي هو خياله ، و ذلك لأنه كثيرا ما يتخبل ما ليس بموجود . وأيضا فإن وقع لأحد المربعين نسبة إلى جسم والمعربع الآخر نسبة أخرى ، فليس يجوز أن تقع ومحاهما غير منقسم ، فإنه ليس أحد المربعين الخياليين أولى بأن ينسب إلى أحد المربعين الخارجين من الآخر إلا أن يكون قد وقع هذا في نسبة من الجسم الموضوع له الحامل إباه إلى أحد الخارجين لا يقع الآخر فيها . فيكون إذن محل هذا غير محل ذلك ، وتكون القوة منقسمة ولا تنقسم بذاتها، بل بانقسام ماهي فيه فتكون جسانية . وتكون الصورة مرتسمة في جسم ، فليس يصح أن يفترق المربعان في الخيال لافتراق المربعين المرجودين وبالقياس إليهما ، فيتي أن يكون ذلك إما بسبب افتراق الجزئين في القوة القابلة أو الجزئين من الآلة التي بها تفعل القوة .

وكبف كان ، فإن الحاصل من هذا القبيل أن الإداراك إنما يتم بقوة متعلقة عادة جمانية . فقد اتضح أن الإدراك الخيالي هو أيضا إنما يتم بجسم . ومما يبين ذلك أنا نتخيل الصورة الخيالية كصورة الناس مثلا أصغر أو أكبر كأنا ننظر إليهما . ولا محالة أنها ترتسم وهي أكبر ، وترتسم وهي أصغر في شيء لا في مثل ذلك الشيء بعينه ، لأنها إن ارتسمت في مثل ذلك الشيء فالتفاوت في الصغر والكبر الما أن يكون بالقباس إلى المأخوذ عنه الصورة وإما بالقياس إلى الآخذ وإما لنفس الصورتين . ولا يجوز أن يكون بالقباس إلى المأخوذ عنه الصورة ، فكثير من الصور الخيالية غير مأخوذة عن شيء البتة ، وربما كان الصغير والكبير صورة شخص واحد . ولا يجوز أن يكون بسبب الصورتين في أنفسهما فإنهما لما انفقتا في الحد والماهية واختلفتا في الصغر والكبر فليس ذلك لنفسيهما ، فإذن ذلك بالقباس إلى الشيء وانخل بالقباس إلى الشيء وأيضا فإنه ليس يمكننا نتخيل السواد والبياض في شبح خيالي واحد ساريين وأيضا فإنه ليس يمكننا نتخيل السواد والبياض في شبح خيالي واحد ساريين فيه معا ، ويمكننا ذلك في جزئين منه يلحظها الخيال مفترقين . ولو كان الجزءان

<sup>(</sup>١-٢٢) الذي . . . الجزءان : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١) بموجود : ماقطة من م . (٦) ماهي فيه : مافيها ك ، م .

<sup>(</sup>٧) جسم : الجسم ك || يفتر ق : يقتر ن م || لا فتر اق : لا قتران م .

<sup>(</sup> ٨ ) افتر اق : اقتر ان م .

<sup>(</sup>١٤) إن الذا ف.

<sup>(</sup>١٥ – ١٦ ) ولما بالقياس إلى الآخة ولما لنفس الصورتين : ولما بالقياس إلى نفس الصورتين ولما بالقياس إلى الآخة م .

<sup>(</sup>١٦) ولا يجوز : وليس يجوز ف || الصور : الصورة له . (١٩) لنفسيهما : لنفسهما ك . (٢٧) مما : ساقطة من ك ، م .

لا يتميزان فى الوضع ، بل كان كلا الخبالين يرتسمان فى شىء غير منقسم ، لكان لا يفترق الأمر بين المتعذر منهما والممكن . فإذن الجزءان متميزان فى الوضع والخيال يتخيلهما متميزين فى جزئين .

فإن قال قائل : وكذاك العقل ، فنجيبه ونقول : إن العقل يعقل السواد والبياض معا في زمان واحد من حيث التصور ، وأما من حيث التصديق فيه تنع ، أن يكون موضوعهما واحدا . وأما الخيال فلا يتخبلهما معا لا على قياس التصور ولا على قياس التصور لا غير ، ولا على قياس التصور لا غير ، ولا فعل له في غيره ، ولما علمت هذا في الخيال ، فقد علمت في الوهم الذي مايدركه إنما يدركه متعلقا بصورة جزئية خيالية على ما أوضحناه :

<sup>(</sup>١-٨) لا يتميزان . . . فقد علمت : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) الأمربين: الأمرينم.

<sup>(</sup>٣) يتخيلهما : ويتخيلهما م .

<sup>(</sup>ه) فيمتنع : فيمنع م.

<sup>(</sup>٦) التصور: الصور م:

<sup>(</sup>٩) ماأوضحناه : ماأوضحناك ، م .

# الفصل الرابع في أحوال لقوي لموكة وضرب مهانبوة المتعلقة با

وإذ قلنا فى القوى المدركة من قوى النفس الحيوانية فخليق بنا أن نتكلم فى القوى المحركة منها فنقول: إن الحيوان ما لم يشتق اشتياقا إلى شيء شعر ما باشتياقه أو تخيله أو لم يشعر به ، لم ينبعث إلى طلبه بالحركة . وليس ذلك الشوق هو لشيء من القوى المدركة ، فليس لتلك القوى إلا الحكم والإدراك ، وليس يجب إذا حكم أو أدرك بحس أو وهم أن يشتاق ذلك الشيء ، فإن الناس يتفقون فى إدراك ما يحسون ويتخيلون من حيث يحسون ويتخيلون ، لكن يختلفون فيها يشتاقون إليه مما يحسون ويتخيلون ، والإنسان الواحد قد يختلف حاله فى ذلك ، فإنه يتخيل الطعام فيشتاقه فى وقت الجوع ولا يشتاقه فى وقت الشبع . وأيضا فإن الحسن الأخلاق إذا تخيل اللذات المستكرهة لم يشتقها ، والآخر يشتاقها . وليس هذان الحالان للإنسان وحده ، بل وللحيوانات كلها .

والشوق قد يختلف ، فمنه ما يكون ضعيفا بعد ، ومنه مايشتد حتى بوجب الإجاع . والإجاع ليس هو الشوق فقد يشتد الشوق إلى الشيء ولا يجمع على الحركة البتة ، والإجاع ليس هو الشوى فلا يشتاق إلى ما يتخيل ، فإذا صع الإجاع أطاعت القوى

<sup>(</sup>١) الفصل الرابع: فصل ؛ ف.

<sup>(</sup>٢) وضرب: وفي ضرب ك.

<sup>(</sup>٤) منها : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) يشتاق: + إلى ك.

<sup>(</sup>٨) لكن: ولكن ك .

<sup>(</sup>١٠) فيشتاقه : ويشتاقه ك ، م | وقت . . . في : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) هذان : هذا ك || والحيوانات : والحيوان م .

<sup>(</sup>١٣) بعد : بعيدا ك إ الإجماع : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) ولا يجمع : فلا يجمع د ، م .

المحركة التى ليس لها إلا تشنيج العضل وإرسالها . وليس هذا نفس الشوق ولا الإجاع ، فإن الممنوع من الحركة لا يكون ممنوعا من شدة الشوق ومن الإجاع ، لكنه لا يجد طاعة من القوى الأخرى التى لها أن تحرك فقط ، وهى التى فى العضل . وهذه القوة الشوقية من شعبها القوة الغضبية والقوة الشهوانية . فالتى تنبعث مشتاقة إلى اللذيذ والمتخيل نافعا لتجلبه هى الشهوانية ، والتى تنبعث مشتاقة إلى . الغابة وإلى المتخيل منافيا لتدفعه فهى الغضبية .

وقد نجد في الحيوانات انبعاثات لا إلى شهواتها ، بل مثل نزاع التي ولدت إلى ولدها والذي ألف إلى إلفه ، وكذلك اشتياقها إلى الانفلات من الأقفاص والقيود ، فهذا وإن لم يكن شهوة للقوة الشهوانية فإنه اشتياق منا إلى شهوة للقوة الخيالية . فإن القوة المدركة تخصها فيما تدرك وفيما تنقلب فيه من الأمور التي تتجدد ، بالمشاهدة أو من الصور مثلا لذة تخصها ، فإذا تألمت بفقدانها اشتاقت إليها طبعا ، فأجمعت القوة الإجماعية على أن تحرك إليها الآلات كما تجمع لأجل الشهوة والغضب ، ولأجل الجميل من المعقولات أيضا . فيكون للشهوة اشتداد الشوق إلى اللذيذ ، وللقوة النزوعية الإجماع ، وللغضب اشتداد الشوق إلى الغلبة ، وللقوة النزوعية الإجماع ، وكذلك للتخيل أيضا ما يخصه وللقوة النزوعية الإجماع . . . . .

والخوف والغم والحزن عن عوارض القوة الغضبية بمشاركة من القوى الدراكة،

<sup>(</sup>١) تشنيج : تشنج ف ؛ تشبيح م .

<sup>(</sup>۲) ومن : من د .

<sup>(</sup> ٤ ) وهذه : فهذه ك || الشوقية :ساقطة من م .

<sup>(</sup>ه) لتجلبه : لتحيله م .

<sup>(</sup>٦) وإلى : + دفع ك اا فهى : وهي م .

<sup>(</sup>٨) الانفلات: الانقلاب م.

<sup>(</sup>٩) فهذا: +أيضاد.

<sup>(</sup>١٠) وفيما : فيمام .

<sup>(</sup>١١) فإذا : وإذا || تألمت : تأملت د ، ك .

<sup>(</sup>١٢) تحرك: تتحرك م.

<sup>(</sup>١٣) الشوق: ساقطة من م.

<sup>(</sup>١٤-١٣) إلى .....الشوق : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٤–١٥) والغضب . . . إلإجماع : ساقطة من م .

فإنها إذا انخلت اتباعا لتصور عتلى أو خيالى كان خوف ، وإذا لم مخف قويت . ويعرض لها الغم من الذى يوجب الغضب إذا كان غير مقدور على دفعه أوكان عنوفا وقوعه . والفرج الذى من باب الغلبة فإنه غاية لهذه القوة أيضا . والحرص والنهم والشهوة والشبق وما أشبه ذلك فهى للقوة الهيمية الشهوانية : والاستئناس والسرور من عوارض القوى الدراكة : وأما القوى الإنسانية فتعرض لها أحوال تخصها سنتكلم فيها بعد . والقوى الإجاعية تبع للقوى المذكورة ، فإنها إذا اشتد نزاعها أجمعت وهى كلها تتبع أيضا القوة الوهمية ، وذلك أنه لا يكون شوق البتة إلا بعد توهم المشتاق إليه وقد يكون وهم ، ولا يكون شوق . لكنه قد يتفق أحيانا لآلام بدنية تتحرك الطبيعة إلى دفعها أن توجب تلك الحركة انبعاث التوهم ، فتكون تلك القوى سائقة للتوهم إلى مقتضاها ، كما أن انتوهم في أكثر الأمر يسوق القوى إلى المتوهم ، فالوهم له السلطان في حيز القوى المدركة في الحيوانات ، والشهوة والغضب لهما السلطان في حيز القوى المحركة وتتبعهما القوة الإجاعية ثم القوى المحركة التي في العضل .

فنقول الآن : إن هذه الأفعال والأعراض هي من العوارض التي تعرض الله النفس وهي في البدن ولا تعرض بغير مشاركة البدن ، ولذلك فإنها تستحيل معها أمزجة الأبدان ، وتحدث هي أيضا مع حدوث أمزجة الأبدان ، فإن بعض الأمزجة يتبعه الاستعداد للشهوة ، وبعض الأمزجة يتبعه الاستعداد للشهوة ، وبعض الأمزجة يتبعه الجين والحوف . ومن الناس من تكون سجيته سجية مغضب

<sup>(</sup>١) انخذلت : تحركت ك ؛ + وضعفت بعد تصور خيالى أو عقلى حدثت هذه الأعراض إذا تحركت ك || وإذا : وإن ف .

<sup>(</sup>٢) لما : لمذام.

<sup>(</sup>٣) فإنه غاية : ساقطة من د .

<sup>( ؛ )</sup> والثهوة : ساقطة من د ، ف, م

<sup>(</sup>٦) فيها : فيها د || تبع : تتبع ك.

<sup>(</sup>٧) لا يكون شوق : لا شوق د .

<sup>(</sup> ٨ ) شوق : + البتة ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) سائفة : سابقة ك ، م | أن : + أكثر د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١١) فالوهم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) القرة: القوى د.

<sup>(</sup>١٣) القوى : القرة ف . (١٤) الآن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٨) يتبمه : يتبمها د | تكون : ماقطة من د ، ك ، م | سجيته سجية : سحنته سحنه م .

فيكون سريع الغضب ، ومن الناس من يكون كأنه مذعور مرعوب فيكون جبانا مسرعا إليه الرعب . فهذه الأحوال لا تكون إلا بمشاركة البدن .

والأحوال التي للنفس بمشاركة البدن على أقسام : منها ما يكون للبدن أولا ولكن لأجل أنه ذونفس ، ومنها ما يكون للنفس أولا ولكن لأجل أنها في بدن ، ومنها مايكون بينهما بالسوية . فالنوم واليتمظة والصحة والمرض أحوال " هي للبدن ومبادئها منه ، فهي له أولا ، ولكن إنما هي للبدن بسبب أن له نفسا : وأما التخيل والشهوة والغضب وما يجرى هذا المجرى فإنها للنفس من جهة ماهى ذات بدن ، وللبدن من جهة أنها لنفس البدن أولا ، وإن كان من جهة ما النفس ذات بدن ، لست أقول من قبل البدن، وكذلك الهم والغم والحزن والذكر وما أشبه ذلك ، فإن هذه ليس فيها ما هو عارض للبدن من حيث ١٠ هو بدن ، ولكن هذه أحوال شيء مقارن للبدن لا تكون إلا عند مقارنة البدن ، فهي للبدن من قبل النفس ، إذ هي للنفس أولا وإن كانت للنفس من قبل ما هي ذات بدن ، لست أقول من قبل البدن. وأما الألم من الضرب ومن تغير المزاج فإن العارض فيه موجود في البدن ، لأن تفرق الاتصال والمزاج من أحوال البدن من جهة ماهو بدن ، وأيضا موجود في الحس الذي يحسه من جهة ١٠ ١٠ يحسه ولكن بسبب البدن . ويشبه أن يكون الجوع والشهوة من هذا القبيل . وأما التخيل والخوف والغم والغضب فإن الانفعال الذى تعرض به يعر ض أولا للنفس ، وليسَ الغضب وألغم من حيث هو غضب أو غم انفعالا من الانفعالات المؤلمة للبدن ، وإن كان يتبعه انفعال بدنى ءؤلم للهدن،مثل اشتعال حرارة أو خمودها وغير ذلك . فإن ذلك ليس نفس الغضب والغم ، بل هو أمر يتبع الغضب والغم . ونحن لا نمنع أن يكون أمر الأخلق به أن يكون المنفس من حيث هي في بدن ثم تتبعه في البدن

<sup>(</sup>١) فيكون : + هو د. (١) ولكن : + يكون ك.

<sup>(</sup>٧) فإنها: فإنه ف ، ك.

<sup>(</sup> ٨ ) من جهة : ساقطة من م | كان : + النفس ك .

<sup>(</sup>٩) ماالنفس ذات بدن : ما النفس دون بدن د ؛ ما النفس ذو بدن ف ؛ ماهو ذو بدن ك .

<sup>(</sup>١٠) والذكر : ساقطه من ك . (١٠) كانت : كان د ، ك .

<sup>(</sup>۱۳) ماهی ذات : ماهو ذو د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٧) وأما التخيل : ساقطة من ف || به : له ماك ؛ بها م .

<sup>(</sup>١٨) والنم: أو الغم ف || أو غم : وغم ك، م

<sup>(</sup>٢٠) هو أمر : أمرا ف ؛ أمر م .

<sup>(</sup>٢١) أمر : الأمر ك || هي : هود ، ف ، ك || في ساقطة من م .

انفعالات خاصة بالبدن ، فإن التخيل أيضا من حبث كونه إدراكا ليس من الانفعالات التى تكون للبدن بالقصد الأول ، ثم قد يعرض من التخيل أن ينتشر بعض الأعضاء ، وليس ذلك بسبب طبيعى أوجب أن مزاجا قد استحال وحرارة قويت وبخارا تكوّن ونفذ فى العضو حتى نشره ، بل لما حصلت صورة فى وهم أوجبت الاستحالة فى مزاج وحرارة ورطوبة وريحا ، ولولا تلك الصورة لم يكن فى الطبيعة ما يحركها .

ونحن نقول بالجملة إن من شأن النفس أن يحدث منها في العنصر البدني استحالة مزاج تحصل من غير فعل وانفعال جمهاني فتحدث حرارة لاعن حار ، وبرودة لاعن بارد ، بل إذا تخيلت النفس خيالا وقوى في النفس لم يلبث أن يقبل العنصر البدني صورة مناسبة لذلك أو كيفية . وذلك لأن النفس من جوهر بعض المبادىء التي هي تلبس المواد ما فيها من الصور المقومة لها ، إذ هي أقرب مناسبة لذلك الحوهر من غيره ، وذلك إذا استم استعدادها لها . وأكثر استعداداتها إنما تكون بسبب استحالات في الكيف ؛ كما قلنا فيها سلف ، وإنما تستحيل في الأكثر عن أضداد تحيلها . فإذا كانت هذه المبادىء قد تكسو العنصر صورة مقومة لنوع طبيعي لنسبة منا تتقرر بينهما ، فلا يبعد أيضا أن تكسوها الكيفيات من غير حاجة إلى أن تكون هناك مماسة وفعل وا فعال جسماني يصدر عن مضادة ، بل الصورة التي في النفس هي مبدأ لما يحدث في العنصر ، كما أن الصورة الصورة السرير في نفس الطبيب مبدأ لما يحدث من البرء ، وكذلك صورة السرير في نفس النجار لكنه من المبادىء التي لا تنساق إلى إصدار ما هي موجة له إلا بآلات نعجز وضعف وتأمل حال المريض اللي توهم أنه قد صع والصحيح الذي توهم أنه مرض ، فإنه كثيرا ما يعرض من من في المعرض من من اله قد صع والصحيح الذي توهم أنه مرض ، فإنه كثيرا ما يعرض من من في المعرض من المن على من المنادية الذي توهم أنه قد صع والصحيح الذي توهم أنه مرض ، فإنه كثيرا ما المريض من من هو النه قد صع والصحيح الذي توهم أنه مرض ، فإنه كثيرا ما عرض من من المناد عرف من المورة المورة الدي توهم أنه مرض ، فإنه كثيرا ما المريض من من هو المناد عرف من من المناد عرف من من هو المعرب المناد عرف من من هو المناد عرف من المناد عرف من من هو المناد عرف من هو المناد عرف من المناد عرف من المناد عرف من المناد عرف من المناد عرف المنا

<sup>(</sup>١) ليس: + هو اك ، م .

<sup>(</sup>٣) أُوجب : لوجب م .

<sup>(</sup>a) elek : lek lb.

<sup>(</sup>٧) منها: منه د، ف، ك.

<sup>(</sup> ٨ ) تحصل : تحدث ن .

<sup>(</sup>١٢) لها : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) الطبيب: + هي د.

<sup>(</sup>١٩) نفس : ذات د ، ف ، م || ماهي موجبة : ماهو موجب د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۲۰) لعجز: بعجز د، ك.

<sup>(</sup>۲۱) مرض: مريض ك.

ذلك أن يكون إذا تأكدت الصورة فى نفسه وفى و همه انفعل منها عصره فكانت الصحة أو المرض ، ويكون ذلك أبلغ مما يفعله الطبيب بآلات ووسائط. ولهذا السبب ما يمكن الإنسان مثلا أن يعدو على جذع مطروح فى القارعة من الطريق وإن كان موضوعا كالحسر وتحته هاوية لم يجسر أن يمشى عليه دبيبا إلا بالهوينا ، لأنه يتخبل فى نفسه صورة السقوط تخيلا قويا جدا فتجيب إلى ذلك طبيعته وقوة ، أعضائه ولا تجيب إلى ضده من الثبات والاستمرار.

فالصور إذا استحكم وجودها فى النفس واعتقاد أنها يجب أن توجد فقد يعرض كثيرا أن تنفعل عنها المادة التي من شأنها أن تنفعل عنها وتكون ، فإن كان ذلك فى النفس الكلية التي للسماء والعالم جاز أن يكون مؤثرا فى طبيعة الكل ، وإن كان فى نفس جزئية جاز أن يؤثر فى الطبيعة الجزئية .

وكثيرا ما تؤثر النفس فى بدن آخر كما تؤثر فى بدن نفسها ثأثير العين العائنة والوهم العامل ، بل النفس إذا كانت قوية شريفة شبيهة بالمبادىء أطاعها العنصر الذى فى العالم وانفعل عنها ووجد فى العنصر ما يتصور فيها . وذلك لأن النفس الإنسانية سنبين أنها غير منطبعة فى المادة التى لها ، لكنها منصرفة الهمة اليها . فإن كان هذا الضرب من التعلق يجعل لها أن تحيل العنصر البدنى عن ١٠ مقتضى طبيعته ، فلا بدع أن تكون النفس الشريفة القوية جدا تجاوز بتأثيرها ما يختص بها من الأبدان إذا لم يكن انغماسها فى الميل إلى ذلك البدن شديدا قويا وكانت مع ذلك عالية فى طبقتها قوية فى ملكتها جدا ، فتكون هذه النفس نبرىء المرضى ، وتمرض الأشرار ، ويتبعها أن تهدم طبائع ، وأن تؤكد طبائع ، وأن تؤكد طبائع ، وأن تشخيل لها العناصر فيصير غير النار نارا وغير الأرض أرضا ، ٢٠ طبائع ، وأن المطار وخصب كما يحدث خسف ووباء كل بحسب الواجب العقلى . وبالجملة فإنه يجوز أن يتبع إرادته وجود ما يتعلق باستحالة العنصر العقلى . وبالجملة فإنه يجوز أن يتبع إرادته وجود ما يتعلق باستحالة العنصر

<sup>(</sup>١) أن يكون : أو يكون م .

<sup>(</sup>٣) ما يمكن : يمكن ك || مطروح : ملق ف ، م ، يلقى ك .

<sup>( ؛ )</sup> كالجسر : لجسرم . ( ه ) تخيلا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٧) واعتقاد أنها : واعتقاداتها ك ، م .

<sup>(</sup>١١) نفسها: نفسه د ، أنه || تأثير : تأثر د || العائنة : الغايبة م .

<sup>(</sup>١٨) وكانت : وكان د ، كم || عالية : عاليا د ، م غالبا || طبقته ا : طبقته د ، م ؛ طبيعته ك || قوية : قويا ك || ملكتها : ملكته د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٢١) بإرادتها : بإرادته د ، م | أيضا : ساقطة من ف .

قى الأضداد ، فإن العنصر بطعه يطبعه ويتكون فيه ما يتمثل قى إرادته ، إذ العنصر بالحملة طوع للنفس وطاعته لها أكثر من طاعته للأضداد المؤثرة فيها . وهذه أيضا من خواص القوى النبوية . وقد كنا ذكرنا خاصية قبل هذه تتعلق بقواها المتحيلة وتلك خاصية تتعلق بالقوى الحيوانية المدركة ، وهذه خاصية تتعلق بالقوى الحيوانية المدركة ، وهذه خاصية تتعلق بالقوى الحيوانية المدركة الإجاءية من نفس النبي العظيم النبوة .

فنقول: إنه لما تبين أن جمع القوى الحيوانية لا فعل لها إلا بالبدن ، ووجود القوى أن يكون بحيث تفعل ، فالقوى الحيوانية إذن إنما تكون بحيث تفعل وهي بدنية فوجودها أن تكون بدنية ، فلا بقاء لها بعد البدن وقد تكلمنا في كتبنا الطبية في أسباب استعدادات الأشخاص المختلفة بجبلتها وبحسب اختلاف أحوالها للفرح والغم والغضب والحلم والحقد والسلامة وغير ذلك كلاما لا يوجد للمتقدمين ما يجرى مجراه في تفصيله وتحصيله فليقرأ من هناك .

<sup>(</sup>٢) المؤثرة: والمؤثرة د || فيها: فيه ف، م.

<sup>(</sup> ٧ \_ ٨) فالقوى . . . . تفعل : ساقطة من د

<sup>(</sup>۱۱) نوېجودها : موجودها د .

<sup>(</sup>٩) أسباب: سبب د، ف، م.

<sup>(</sup>١٠) والحلم : والحكم د ؛ ساقطة من ك || والحقه : +والحسد ك .

<sup>(</sup>١١) هناك : + تمت المقاله الرابعة من الفن السادس فى الطبيعيات من كتاب النفس مجمد الله وحسن توفيقه د .

### للقالترلخامست

#### الفصل لأول

### فى خواص لأفعال والانفعالات لتى لبإنسان وربان قوى لنظر والعمل للنفس الإنسانية

قد فرغنا من القول في القوى الحيوانية أيضا ، فحرى بنا أن نتكلم الآن في القوى الإنسانية . فنقول : إن الإنسان له خواص أفعال تصدر عن نفسه ليست موجودة . لسائر الحيوان . وأول ذلك أنه لما كان الإسان في وجوده المقصود فيه بجب أن يكون غير مستغن فى بقائه عن المشاركة ولم يكن كسائر الحبوانات التي يقتصر كل واحد منها في نظام معيشته على نفسه وعلى الموجودات في الطبيعة له . وأما الإنسان الواحد فلو لم يكن في الوجود إلا هو وحده وإلا الأمور الموجودة في الطبيعة له لحلك أو لساءت معيشته أشد سوء ، وذلك لفضيلته ونقيصة سائر الحيوان على ما ستعلمه ١٠ فى مواضع أخرى ، بل الإنسان محة ج إن أمور أزيد مما فى الطبيعة - مثل الغذاء المعمول واللباس المعمول والموجود فىالطبيعة منالأغذية ــ ما لم تدبر بالصناعات فإنها لا تلائمه ولا تحسن معها معيشته. والموجود في الطبيعة من الأشياء التي عكن أن تلبس أيضا، فقد تحتاج أن تجعل بهيئة وصفة حتى ممكنها أن يلبسها . وأما الحيوانات الآخرى فإن لباس كل واحد معه فى الطباع ، فلللك محتاج الإنسان أول شيء إلى الفلاحة ، ١ وكذلك إلى صناعات أخرى ، لا يتمكن الإنسان الواحد من تحصيل كل ما يحتاج إليه من ذلك بنفسه ، بل بالمشاركة حتى يكون هذا يخبز لذاك ، وذاك ينسج لَمُنَّا ، وهذا ينقل شيئا من بلاد غريبة إلى ذلك ، وهذا يعطيه بإزاء ذلك شيئا من قریب ،

<sup>(</sup>١) الفصل الأول : فصل ١ ف .

<sup>(</sup>٧) الحيوانات التي : الحيوان اللي د، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) له : ساقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>١٠) لساءت : لساق د .

<sup>(</sup>١٣) تحسن : تحس | معيشته : معيشة ك ، م .

<sup>(</sup>١٧) هذا يخبز لذاك وذاك : هذا يخبز لذلك وذلك د ؛ من يخبز لمذا وذاك ك؛ هذا يحرث لهذا وهذام .

فلهذه الأسباب ولأسباب أخرى أخفى وآكد من هذه ما احتاج الإنسان أن تكون له فى طبعه قلرة على أن يعلم الآخر الذى هو شربكه ما فى نفسه بعلامة وضعية ، وكان أخلق ما يصلح لذلك هو الصوت لأنه ينشعب إلى حروف تتركب منها تراكيب كثيرة من غير مؤونة تلحق البدن وتكون شيئا لا يثبت ولا يبقى فيؤمن وقوف من لا يحتاج إلى شعوره عليه . وبعد الصوت الإشارة فإنها كذلك ، إلا أن الصوت أدل من الإشارة ، لأن الإشارة إنما تهدى من حيث يقع عليها البصر ، وذلك يكون من جهة مخصوصة ، ويحتاج أن يكلف المراد إعلامه أن تحرك حدقته إلى جهة مخصوصة حركات كثيرة يراهى بها الإشارة . وأما الصوت فقد تغنى الاستعانة به عن أن يكون من جهة مخصوصة ، وتغنى أيضا عن أن تراعى بحركات ، ومع ذلك فليس يكون من جهة مخصوصة ، وتغنى أيضا عن أن تراعى بحركات ، ومع ذلك فليس فجعلت الطبيعة للنفس أن تؤلف من الأصوات ما يتوصل به إلى إعلام الغير . وفى الحيوانات الأخرى أيضا أصوات يقف بها غيرها على حال فى نفسها . لكن تلك الأصوات إنما تدل بالطبع و على جملة من الموافقة أو المنافرة غير محصلة ولا مفصلة .

والذى للإنسان فهو بالوضع ، وذلك لأن الأغراض الإنسانية تكاد أن لا تتناهى، ما كان يمكن أن تطبع هى على أصوات بلا نهاية ، فما يختص بالإنسان هذه الضرروة الداهية إلى الإعلام والاستعلام لضرورة داهية إلى الأخذ والإعطاء بقدرعدل ولضرورات أخرى ، ثم اتخاذ المجامع واستنباط الصنائع .

وللحيوانات الأخرى وخصوصا للطير صناعات أيضا ، فإنها تصنع بيوتا ومساكن لا سيا النحل . لكن ذلك ليس مما يصدر عن استنباط وقياس ، بل عن إلهام ٢٠ وتسخير ، ولذلك ليس مما يختلف ويتنوع ، وأكثرها لصلاح أحوالها وللضرورة النوعية ليست للضرورة الشخصية .

<sup>(</sup>١) ولأسباب : وأسبلب ك || أخرى أخفى : أخرى أخرى د .

<sup>(</sup>٨) فقد : قدد إ به : ساقطة من م :

<sup>(</sup>١٠) كماجة : لحاجة م .

<sup>(</sup>١٣) تدل : تملمها د || أو المنافرة : والمنافرة ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) فسا: فهنام.

<sup>(</sup>٢٠) لاسيا: لا يساك.

والذي للإنسان فكثير منه للضرورة الشخصية ، وكثير لصلاح حال الشخص بعينه . ومن خواص الإنسان أنه يتبع إدراكاته للأشياء النادرة انفعال يسمى التعجب ويتبعه الضحك ، ويتبع إدراكه للأشياء المؤذية انفعال يسمى الضجر ويتبعه البكاء. ويخصه فى المشاركة أن المصلحة تدعو إلى أن تكون فى جملة الأفعال التي من شأنه أن يفعلها أفعال لا ينبغي له أن يفعلها ، فيعلم ذلك صغيرا وينشأ عليه . ويكون ه قد تعود مند صباه سهاع أن تلك الأفعال ينبغي أن لا يفعلها ، حتى صار هذا الاعتقاد له كالعزيزى ، وأفعال أخرى بخلاف ذلك ، وتسمى الأولى قبيحة ، والأخرى جميلة . وليس يكون للحيوانات الأخرى ذلك ، فإن كانت الحيوانات الأخرى تترك أفعالا لها أن تفعلها مثل أن الأسد المعلمُّم لا يأكل صاحبه ولا يأكل ولده . فليس سبب ذلك اعتقادا في النفس ورأيا ، ولكنهيئة أخرى نفسانية ، رهيي أن كل ١٠ حيوان يؤثر بالطبع وجود ما يلذه وبقاءه ، وأن الشخص الذي يمونه ويطعمه قد صار لذيذا له لأن كل نافع لذيذ بالطبع عند المنفوع ، فيكون المانع عن فرسه ليس اعتقادا ، بل هيئة وعارضا نفسانيا آخر . وربما وقع هذا العارض في الجبلة ومن الإلهام الإلهي كحب كل حيوان ولده من غير اهتقاد البتة ، بل على نوع تخيل بعض الإنسان لشيء نافع أو لذيذ ونفرته عنه إذا كان في صورته ما ينفر عنه . ١٥ والإنسان قد يتبع شعوره بشعور غيره أنه فعل شيئا من الأشياء التي قد أجمع على أنه لا ينبغي أن يفعلها انفعال نفساني يسمى الخجل ، وهذا أيضا من خواص الناس. وقد يعرض للإنسان انفعال نفساني بسبب ظنه أن أمرا في المستقبل يكون مما يضره ، وذلك يسمى الخوف . والحيوانات الأخرى إنما يكون ذلك لها بحسب الآن في غالب الأمر ، أو متصلا بالآن ، وللإنسان بإزاء الخوف الرجاء ، ولا يكون للحيوانات ٢٠ الأخرى إلا متصلا بالآن ، ولا يكون فيما يبعد من الآن من الزمان ذلك . والذى تفعله من الاستظهار فليس ذلك لأنها تشعر بالزمان وما يكون فيه ، بل ذلك أيضا

<sup>(</sup>١) فكثير : فكثر م || وكثير : + منه ك.

<sup>(</sup>ه) فيعلم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٩) تفعلها : تفعل د | أن تفعلها مثل : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۰) اعتقاداً : اعتقاد د ، ف ، ك 🛛 ورأياً : ورأى د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٥) ونفرته : أو نفرته ك ، م | صورته : صورة م .

<sup>(</sup>١٦) شموره بشمور : شمورم .

<sup>(</sup>٢٠) أو متصلا : ومتصلة د ؛ أو متصلة ك .

<sup>(</sup>٢١) إلا متصلا : إلا متصلة د ، ك ؛ متصلام | ذلك : ساقطة من م .

ضرب من الإلهام . والذى يفعله النمل من نقل الميرة بالسرعة إلى جحرتها منذرة عطر يكون ، فلأنها تتخيل أن ذلك هوذا يكون فى هذا الوقت . كما أن الحيوان يهرب عن الضد لما يتخيل أن هوذا يريد أن يضربه فى الوقت . ويتصل بهذا الجنس ما للإنسان أن يروى فيه من الأمور المستقبلة أنه هل ينبغى له أن يفعلها أو لا ينبغى في فيفعل مايصح أن توجب رويته أن لا يفعله وقتا آخر أو فى هذا الوقت بدل ماروى ، ولا يفعل ما يصح أن توجب رويته أن يفعلوقتا آخر أو فى هذا الوقت بدل ما روى . وسائر الحيوانات إنما يكون لها من الإعدادات للمستقبل ضرب واحد مطبوع فيها وافقت عاقبتها أو لم توافق .

وأخص الحواص بالإنسان تصور المعانى الكلية العقلية المجردة عن المادة كل التجريد على ما حكيناه وبيناه ، والتوصل إلى معرفة المجهولات تصديقا وتصورا من المعلومات العقلية . فهذه الأحوال والأفعال المذكورة هي مما يوجد للإنسان ، وجلها يختص به الإنسان وإن كان بعضها بدنيا ، ولكنه موجود لبدن الإنسان بسبب النفس التي للإنسان التي ليست لسائر الحيوان ، بل نقول : إن للإنسان تصرفا في أمور حزئية وتصرفا في أمور كلية والأمور الكلية إنما يكون فيها اعتقاد فقط ولوكان أيضا في عمل ، فإن من اعتقد اعتقادا كليا أن البيت كيف ينبغي أن يبني ، فإنه لا يصدر عن هذا الاعتقاد وحده فعل بيت مخصوص صدورا أوليا ، فإن الأفعال تتناول أمورا جزئية وتصدر عن آراء جزئية ، وذلك لأن الكلي من حيث هو كلي ليس يختص . جزئية وتصدر عن آراء جزئية ، وذلك لأن الكلي من حيث هو كلي ليس يختص . بهذا دون ذلك . ولنؤخر شرح هذا معولين على ما يأتيك في الصناعة الحكمية في آخر الفنون فتكون للإنسان إذن قوة تختص بالآراء الكلية ، وقوة أخرى تختص بالروية الفنون فتكون للإنسان إذن قوة تختص بالآراء الكلية ، وقوة أخرى تختص بالروية وخير وشر ، ومما هو جميل وقبيح وضر ، ومما هو جميل وقبيح وضير وشر ، ويكون ذلك بضرب من القياس والتأمل صحيح أو سقيم غايته وخير وشر ، ويكون ذلك بضرب من القياس والتأمل صحيح أو سقيم غايته وخير وشر ، ويكون ذلك بضرب من القياس والتأمل صحيح أو سقيم غايته

<sup>(</sup>١) من (الثانية) : في د ، ك ، م || بالسرعة : ساقطة من ف || جحرتها : أجحرتها د .

<sup>(</sup>٣) يتخيل : + من ف || يريد أن : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>٤) من : في د ،ك ، م | الأمورالمستقبلة : أمور مستقبلة د .

<sup>(</sup>ه) بدل : يدل م || ماروى : مادوى د .

<sup>(</sup>٦) أرنى: أولا ئىم || بدل: يدل م .

<sup>(</sup> ۸ **)** وافقت : وافق م .

<sup>(</sup>١١) العقلية: الحقيقية ك، م.

<sup>(</sup>١٣) للإنسان : الإنسان م .

<sup>(</sup>١٦) أموراً : بأمور ك.

<sup>(</sup>۱۹) فتكون : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٢٠) ويترك : أويتركك | وما : ماك.

أنه يوقع رأيا في أمر جزئي مستقبل من الأمور الممكنة ، لأن الواجبات والممتنعات لا يروى فيها لتوجد أو تعدم ، وما مضى أيضا لا يروى فى إيجاده على أنه ماض . فإذا حكمت هذه القوة تبع حكمها حركة القوة الإجماعية إلى تحريك البدن ، كما كانت تتبع أحكام قوى أخرى في الحيوانات ، وتكونهذه القوة استمدادها من القوة التي على الكليات ، فمن هناك تأخذ المقدمات الكبرى فيما تروى وتنتج في الجزئيات . . فالقوة الأولى للنفس الإنسانية قوة تنسب إلى النظر فيقال عقل َظرى؛ وهذه الثانية قوة تنسب إلى العمل فيقال عقل عملي ؛ وتلك للصدق والكذب وهذه للمخبر والشر فى الحزثيات ، وتلك للواجب والممتنع والممكن وهذه للقبيح والحميل والمباح ، ومبادىءتلك من المقدمات الأولية ومبادىء هذه من المشهورات والمقبولات والمظنونات والتجربيات الواهية التي تكون من المظنونات غير التجربياتالوثيقة . ولكل واحدة ١٠ من هاتبن القوتين رأى وظن ، فالرأى هو الاعتقاد المجزوم به ، والظن هو الاعتقاد المميل إليه مع تجويز الطرف الثانى . وليس كل من ظن فقد اعتقد ، كما ليس كل من أحس فقد عقل ، أو من تخيل فقد ظن أو اعتقد أو رأى ، فيكون فى الإنسان حاكم حسى وحاكم من باب التخيل وهدى وحاكم نظرى وحاكم عملى، وتكون المبادىء الباعثة لقوته الإجاعية على تحريك الأعضاء وهم خيالى وعقل عملي ١٥ وشهوة وغضب ، وتكون للحيوانات الأخرى ثلاثة من هذه .

والعقل العملي يحتاج في أفعاله كلها إلى البدن وإلى القوى البدنية ، وأما العقل النظرى فإن له حاجة منّا إلى البدن وإلى قواه لكن لا دائما ومن كل وجه ، بل قد يستغنى بذاته . وليس لا واحد منهما هو النفس الإنسانية ، بل النفس هو الشيء الذي له هذه القوى ، وهو كما تبين جوهر منفرد وله استعداد نحو .

<sup>(1)</sup> أنه : أن ك | يوقع : موقع م || والممتنعات : أو الممتنعات ف .

<sup>(</sup>٣) فإذا : وإذاك، م .

<sup>(</sup>٥) التي : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) رهله : +القوة م .

<sup>(</sup>٧) وتلك : وذلك د ، ك || وهذه : وهذا ك .

 <sup>(</sup>A) وتلك : وذاك له || وهذه : وهذا ك .

<sup>(</sup>١١) القوتين : القولينم .

<sup>(</sup>١٥) وهم خيالى وعقل عمل : خياليا وعقلام .

<sup>(</sup>١٦) وفضب : وغضبا م .

<sup>(</sup>۱۷) القوى : القوة م .

<sup>(</sup>۲۰) القوى : القوة م || وهو : هو م .

أفعال بعضها لا يتم إلا بالآلات وبالإقبال عليها بالكلية ، وبعضها يحتاج فيه إلى الآلات حاجة مّاً ، وبعضها لا يحتاج إليها البتة . وهذا كله سنشرحه بعد. فجوهر النفس الإنسانية مستعد لأن يستكمل نوعا من الاستكمال بذاته ومما هو فوقه لا يحتاج فيه إلى ما دونه ، وهذا الاستعداد له هو بالشيء الذي يسمى العقل النظري ؛ ه ومستعد لأن يتحرز عن آفات تعرض له من المشاركة ، كما سنشرحه في موضعه ، وأن يتصرف في المشاركة تصرفا على الوجه الذي يليق به . وهذا الاستعداد له بقوة تسمى العقل العملى ، وهي رئيسة القوى التي له إلى جهة البدن . وأما مادون ذلك فهي قوى تنبعث عنه لاستعداد البدن لقيولها ولمنفعته . والأخلاق تكون للنفس من جهة هذه القوة كما قد أشرنا إليه فها سلف . ولكل واحدة من القوتين استعداد وكمال ، فالاستعداد الصرف من كل واحدة منهما يسمى عقلا هيولانيا سواء أخذ نظريا أو عمليا . ثم بعد ذلك إنما يعرض لكل واحدة منهما أن تحصل لها المبادىء الني بها تكمل أفعالها ، إما للعقل النظرى فالمقدمات الأولية وما يجرى معها ، وإما للعملي فالمقدمات المشهورة وهيئات أخرى . فحينتذ يكون كل واحدمنهما عقلا بالملكة ، ثم يحصل لكل واحدمنهما الكمال المكتسب . وقد كنا شرحنا هذا من قبل ، فيجب أول كل شيء أن نبين أن هذه النفس المستعدة لقبول المعقولات بالعقل الهيولاني ليس بجسم ولا قائم صورة في جسمه .

<sup>(</sup>٤) مادونه : ماهو دونه ك.

<sup>(</sup>٥-١) كما ... المشاركة : ساقطة من د.

<sup>(</sup>٦) به: ساقطة من د.

<sup>(</sup>٧) المقل: + الكل د.

<sup>(</sup> ۸ ) فهي : فهر د ، ف .

<sup>(</sup> ٩ ) واحدة : واحدم .

<sup>(</sup>١٠) واحدة : واحدد ، ك

<sup>(</sup>١١) واحدة : واحدد، ف ؛ واحدواحدك | لها : له ف ، ك .

<sup>(</sup>١٢) أفعالها : أفعاله ف | النظرى : + الهيولا في د ،م .

<sup>(</sup>١٣) العمل : العمل م .

<sup>(</sup>١٤) يحصل : حصل د | من : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٥–١٥) أول كل شيء: ساقطة من ك ، م .

#### الفصلالثاني

#### فی إثبات است قوام النفس لناطقة غیر منطبع فی مادة جسمانیت

إن مما لاشك فيه أن الإنسان فيه شيء وجوهر منّا يتلقى المعقولات بالقبول .

فنقول: إن الجوهر الذي هو محل المعقولات ليس بجسم ولا قائم بجسم على أنه قوة فيه أو صورة له بوجه . فإنه إن كان محل المعقولات جسما أو مقدارا من المقادير ، فإما أن تكون الصورة المعقولة تحل منه شيئا وحدانيا غير منقسم ، أو تكون إنما تحل منه شيئا منقسما . والشيء الذي لا ينقسم من الحسم هو طرف نقطى لا محالة .

ولنمتحن أو لا أنه هل يمكن أن يكون محلها طرفا غير منقسم ، فنقول إن هذا محال ، وذلك لأن النقطة هي نهاية ما لا تميز لها عن الحط في الوضع أو عن المقدار الذي هو منته إليها تميزا يكون له النقطة شيئا يستقر فيه شيء من خير أن يكون في شيء من ذلك المقدار ، بل كما أن النقطة لاتنفرد بذاتها وإنما هي طرف ذاتي لما هو بالذات مقدار كذلك إنما يجوز أن يقال ، وجه منا أنه يحل فيها طرف شيء حال في المقدار الذي هي طرفه ، فهو متقدر بذلك المقدار بالعرض ، وكما أنه يتقدر به بالعسرض كذلك

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني : فصل ٢ ف.

<sup>(</sup>٢) أن : ساقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>٣) منطبع : منطبعة د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٦) ليس : ساقطة من م || ولا : +هوك ،م || قائم : قائمام || بجسم : في جسم ف ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) أو مقدارا : ومقدارا م .

<sup>(</sup>١١) أنه: ساقطة من ف.

<sup>(</sup>١٤) شيء من : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) هي : هو د ، ك .

يتناهى بالعرض مع النقطة ، فتكون نهاية بالعرض مع نهاية بالذات ، كما يكون امتداد بالعسرض مع امتسداد بالذات . ولو كانت النقطة منفردة تقبل شيئا من الأشياء لكان يتميز لها ذات . فكانت النقطة إذن ذات جهتين : جهة منها تلى الخط الذي تميزت عنه ، وجهة منها مخالفة له مقابلة ه فتكون حينئذ منفصلة عن الخط بقوامها . وللخط المنفصل عنها نهاية لا محالة غيرها تلاقيها ؛ فتكون تلك النقطة نهاية الخط لا هذه . والكلام فيها وفي هذه النقطة واحد ، ويؤدى هذا إلى أن تكون النقط متشافعة في الخط إما متناهية وإما غير متناهية . وهذا أمر قد بان لنا في مواضع أخرى استحالته ، فقد بان أن النقط لا يتركب بتشافعها جسم ، وبان أيضا أن النقطة لا يتميز لها وضع خاص ، ولا بأس بأن نشير إلى طرف منها فنقول : إن النقطتين اللتين تلبان نقطة واحدة من جنبتها حينئذ إما أن تكون النقطة المتوسطة تحجز بينهما فلا تتماسان ، فيلزم حيننذ أن تنقسم الواسطة على الأصول التي قد علمت ، وهذا محال ، وإما أن تكون الوسطى لا تحجز المكتنفتين عن التماس فحينتذ تكون الصور المعقولة حالة في جميع النقط وجميع النقط كنقطة واحدة . وقد وضعنا هذه النقطة الواحدة منفصلة عن الخط ، فللخط من جهة ما ينفصل عنها طرف غيرها به ينفصل عنها ، فتكون تلك النقطة مباينة لهذه في الوضع ، وقد وضعت النقط كلها مشتركة في الوضع فهذا خلف .

فقد بطل إذن أن يكون محل المعتولات من الجسم شيئا غير منقسم ، فبتى أن يكون محلها من الجسم – إن كان محلها فى الجسم – شيئا منقسما ، فلنفرض

<sup>(</sup>٢) منفردة: ساقطة من ك.

<sup>(</sup>٤) منها (الأولى): ساقطة من ك.

<sup>(</sup>ه) لا محالة : ولا محالة ك.

<sup>(</sup>١) تلاقيها : ملاقيها ك .

النقط: النقطة له.

<sup>(</sup>٩) النقط: النقطة د ، ك | النقطة: النقط ف .

<sup>(</sup>١٠) منها : منهما ك ؛ منه م .

<sup>(</sup>١١-١١) فلا تمامان : تمامان م .

<sup>(</sup>١٢) قد: ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٤) وجميع النقط: ساقطة من م.

<sup>(</sup>١٧) فهذا خلف: هذا خلف د ؛ وهذا محال ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) فقد : وقدك || المعقولات : المعقول م .

<sup>(</sup>١٩) إن كان محلها في الجسم : ساقطة من ك ، م | في : ساقطة من د .

#### الفصل الرابع عشر

#### فصل فی

### انفعالات العناصر بعضها من بعض، إواستحالاتها في حال البساطة وفي حال التركيب، وكيفية تصرفها تحت تأثير الأجسام العالية

فقد تبين مما سلف أن العناصر للكائنات الفاسدات أربعة لاغير . وإذا اعتبر المعتبر صادف النبات والحيوانات المتكونة فى حيز الأرض مستمدة من الأرض ومن الماء ومن الهواء ، ووجودها يم باتحاد المنضج . فالأرض تفيد الكائن تماسكا وحفظا لما يفاد من التشكيل والتخليق ، والماء يفيدالكائن سهولة قبول للتخليق والتشكيل ، ويستمسك جوهر الماء بعدسيلانه بمخالطة الأرض ، ويستمسك جوهر الأرض عن تشتنه لمخالطة الماء ، والهواء والنار يكسران عنصرية هذين ويفيدانهما اعتدال والامتزاج. والهواء بخلخل ويفيد وجود المنافذ والمسام ، والنار تنضج وتطبخ و تجمع .

وهذه الأربعة قد ظهر أنها يتكون بعضها من بعض ، وأن لها عنصرا مشتركا ، وأن ذلك بالحقيقة هو العنصر الأول . ومع ذلك فإن تكون بعض منها من بعض أسهل، وتكوّن بعض منها من بعض أعسر ، وتكون لبعض منها من بعض وسط .

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: الفصل الرابع عشر (۲) سا، ب، بخ: فصل فی (۳) سا: حالة (٤) م: وكيف // بخ: بحسب تأثير (٥) م: الكائنات // ط، د: الفاسدة (٦) م: صادق // سا: المكنونة// د. مستمرة (٧) :م، سا، ب، ط: ووجدها د التشكيك ووجدها (٨) م، سا، ط، د: يفاده .//ط: الكائن + منه // سا: للتخلق وفي ط: التخليق (٩) سا، ب: لمخالطة (١٠) م تشبه (٩) م، سا؛ لمخالطة (١١) م: تخلخل ويفسد // سا: يفسد // م: يتضح وبجمع + هذه الأربعة قد ظهر (١٢) م: بعضها من بعض (١٣) م: ويكون // ط: بعضها من بعض الثانية (١٤) ط: بعضها // ط: وسطا

فأما السهل فاستحالة عنصر إلى مشاركه فى إحدى الكيفيتين وهو فيها ضعيف، مثل استحالة الهواء إلى الماء . فإن الهواء يشارك الماء فى كيفية الحرارة ، وكيفية الحرارة فيه ضعيعه ، والبرد فى الماء قوى . فإذا قوى عليه الماء ، وحاول أن يحيله باردا فى طبعه ، انفعل سهلا ، وبقيت رطوبته ، وكان ماء ، ليس لأن استجالته فى هذه الكيفية هى كونه ماء ؛ بل يستحيل ، مع ذلك ، في صورته التي شرحنا أمرها . وصورته أشد إذعانا للزوال عن مادته الى صورة المائية من صورة النار .

وأما العسر فأن يحتاج المتكون إلى استحالة الكيفيتين جميعاً فى طبعه . وأما الوسط فيحتاج إلى استحالة كيفية واحدة فقط ، لكنها قوية مثل مأتحتاج إليه الأرض في استحالتها إلى النارية ، والماء في استحالته إلى الهوائية .

ولكل واحد من هذه العناصر عرص في قبوله الزيادة والنقصان في كيفيته . فإنه قد يزيد في كيفيته الطبيعية أو العرضية وينقص ، وهو حافظ بعد لصورته ونوعه . لكن للزيادة والنقصان في ذلك طرفان محدودان ، إذا جاوزها بطل عن المادة النهيؤ التام لصورته ، واستعدت استعداداً تاما لصورة أخرى . ومن شأن المادة إذا استعدت استعداداً تاما لصورة أن تفاض تلك الصورة عليها من عند واهب الصور المواد فتقبلها . وبسبب ذلك ما يتخصص المواد المتشابهة في أنها مواد لصور مختلفة ، وذلك من عند واهب الصور .

<sup>(</sup>۲) م: \_ إلى الماء . فإن الهواء // م: تشارك (٣) ب ، ط: والبرودة // م: يحاول
(٤) م: منهلا // د: في هذا // يخ (هي) ، وفي بقية النسخهو(٥) م: \_ ماء // م: يستحيل
(٢) ط: صورته الماثية //سا: الماء (٨٠٧) م: \_ ( المشكون إلى استحالة الكيفتين > حتى ﴿ وأما الوسط فيحتاج >(٨) م، ط: يحتاج (الثانية)(٩) ط، د: أوالماء (١٠) سا: للزيادة .
// ط: كيفية (١١) م، سا، ط، د: \_ في ببج : وهو // سا: تزيد (١٢) م: إذ جاوزهما (١٣) ب: لصورة أن > ، ط المورة الأخرى ، وفي «د» الصورة أن > ، ط الصورة الأخرى ، وفي «د» الصورة (١٥) م، ط، د: فيقبلها // د: ما ينحصر //م، د: بصور ، وفي ط ﴿ بصورة // سا، د: \_ وذلك

ويجب أن نعلم أن القوة شىء ، وأن (الاستمداد التام شىء آخر . والمادة فيها جميع الأضداد بالقوة ، لكنها تختص بواحد من الأضداد ، من جملة الأمور المختلفة بما يحدث فيها من استعداد تام يخصصه بها أمر . فإن المحكوك والمحرك معد لقبول الحرارة إعداداً خاصا ، وإن كان هو أيضاً في طبعه قابلا للبرودة .

وليس هذا للعناصر وحدها ؛ بل للمتكونات أيضاً ، ولكل واحد منها مزاج . ه ومزاجه يقبل الزيادة والنقصان إلى حد ما محصور العرض بين طرفين . وإذا جاوز ذلك بطل استعداده لملابسته لصورته .

وهذه المركبات تختلف أمزجتها لاختلافها في مقادير العناصر فيها :

فمن الكائنات ماالأرضية فيه غالبة ، وهى جميع ماترسب فى الهواء والماءمن المعدنيات والنبات والخيوان . وقد يجوز ألا يرسب بعض ما الأرضية فيه غالية . فإنه يجوز أن ١٠ تكون الأرضية غالبة لمفرد أسطقس وليس غالبا لمجموع أسطقسين خفيفين .

ومنها ما المائية فيه غالبة . ومنها ما الهوائية . ويعسر امتحان ذلك من جهة الطفو والرسوب . وذلك لأن الجسم ، وإن كانت المائية فيه غالبة ، وفيه هواء ونار قليل فهو ، لامحالة ، لا يكون بسبب مائيته أثقل من الماء ، حتى يرسب فيه ، إلاأن تكون أرضيته كثيرة تزيد ثقلا على مائيته :

ومنه ما النارية فيه غالبة . وهذا جميع ما يعلو فى الجو . وقد يجوز أن يكون فيه مالا يعلو لنظير ما قلناه فى الغالب فيه الأرضية . وهذه الغلبة قد تـكون بالفعل ،

10

<sup>(</sup>۱) م، ط: يعلم // سا، د: فالمادة // ب، بخ. لجميع (۲) م، ط: يختص جلة أ// م: ومن جملة // سا: فما يحدث (٣) ط، ب: يخصصها به // م: المحلول. // ط: يعد (٥) ط: العناصر // م، سا: لكل (٨) م، ط: يختلف، وفي « د » ختلف (١٠) ط: النباتات والحيوانات (١١) م، ط: يكون // م: المغرد في م، سا: أسطقس وليس غالبا لمجموع // ب استقصين (١١) د: ومنها ما، (ومنها ما، الأولى والثائية: (١٤) د: فهولاء « بدلا » من « فهولا محالة » // ط، د: بسب + كثرة.

<sup>//</sup> م ، ط: يكون . . . يزيد (١٦) سا : النار// ط: منها غالبة // م : \_ ما لا يملو // . (١٧) م: لنظر // ط: يكون

وقد تكون بالقوة. والذى بالقوة فهو الذى ، إذا فعل فيه الحار الغريزى من أبدان الحيوان ، استحال إلى غلبة بعض الأسطقسات.

ولهذه الأسطقسات غلبة في المركب من وجهين: أحدها بالكم والآخر بالكيف والقوة. وربماكان أسطقس مغلوبا في الكية ، لكنه قوى في الكيفية ، وربماكان بالعكس. ويشبه أن يكون الغالب في الكم يغلب في الميل لامحالة ، وإن كان قد لايغلب في الكيف الفعلي والانفعالي . فإن الميل ، عندما يلزم من الصورة ، يكون شديد اللزوم للصورة أشد من لزوم الكيف الفعلي والانفعالي . وإن لم يكن دائم اللزوم للصورة فإنه قد يبطل إذا عرض عائق قوى .

والممتزج فكثيراً ما يعرض له من الأسباب الخارجة أن يغلب من أسطقساته ماليس بغالب . فإنها ذا عادنت كيفية غير الغالب ، حتى قوى ، غلب ، وأحال الآخر إلى مشابهته ، فظهر ملطانه .

فنقول الآن: إن الكون والفساد والاستحالة أمور مبتدأة ، ولكل مبتدأة سبب ولابد ، على ما أوضحنا فى الفنون الماضية ، من حركة مكانية . فالحركة المكانية هى مقربة الأسباب ومبعدتها ، ومقوية الكيفيات ومضعفها . ومبادىء الحركات كلها ، كاوضح ، من المستديرة .

فالحركات المستديرة السماوية المقربة لقوى الأجرام العالية والمبعدتها هى أسباب أولى إلى الكون والفساد . وعوداتها ، لامحالة ، أسباب لعود أدوار الكون والفساد . والحركة الحافظة لنظام الأدوار والعودات ، الواصلة بينها ، والمسرعة بما لوترك لأبطأ

<sup>(</sup>۱) م، ط: یکون // سا: والتی بالقوة (۲) ب: الاستقصات (٤) د: – والقوة // ب: استقص/ م: ولکنه . (۷) م: للصور فاسد // م: – والانفعالی (۷) م: فیه اضطراب بتکرار جزء من السطرالسابق هو « أشدمن لزوم الکیف الفعلی والإنفعالی (۸،۷) م + وإن لم یکن دائم اللزوم (۹) ب: استقصابه (۱۲) ط، د: الاستحالات/ م، ط: أمور متبدلة ولکل متبدل (۱۳) ب: والحرکة (۱٤) م: مضعفها (۱۲) سا: – الحرکات المستدیرة //د: المقویة // م: والمواصلة من والمبعد یها (۱۷) م: یعود . (۱۸) م.، سا: العورات ، و فی ب: الحوادث // م: والمواصلة // د: لو نزل // ط: الابطأ .

ولم يعدل تأثيره ، هي الحركة الأولى . ونشرح هذا المني فنقول :

إنه لولم يكن للكواكب حركة في الميل لكان التأثير يختص ببقعة واحدة على جهة واحدة، فيخلو ما يبعد عنها، ويتشابه فيها ما يقرب منها. فيكون السلطان هناك لكيفية واحدة يوجبها ذلك الكوكب؛ فإن كانت حارة أفنت مواد الرطوبات، وأحالت الأجسام التي تحاذبها الكواكب إلى النارية فقط، ولم يكن مزاج به تنكون الكائنات الهوائية، ولم يثبت شيء من النباتية ثباتا يعتد به به بل صار حظ ما يحاذيه الكوكب في الغالب كيفية، وحظ مالا يحاذيه في الغالب كيفية مضادة لها، وحظ المتوسط في الغالب كيفية متوسطة. فيكون في موضع ميل صيف شديد دائم، وفي آخر ميل شتاء شديد دائم، وفي آخر ميل أن تنم النضج، وفي الشتاء تكون ربيع دائم أو خريف دائم. وفي ميل الربيع والخريف لآيتم النضج، وفي الشتاء تكون النهوة، وفي دوام الصيف الاحتراق.

وعلى هذا ، فيجب أن تعتبر حال الكيفيات الأخرى ، والقوى الأخرى :

ولو لم تكن عودات متنالية ، وكان الكوكب يتحرك حركته البطيئة بميل، أو بغير ميل، لكان الميل قليل الغناء والتأثير ، شديد الإفراط لايتدارك بالضد المخالط، وكان التأثير مقيا في بقعة صغيرة مدة طويلة لايدور في البقاع كلها، إلا في مدد متراخية ، وكان يعرض أيضا قريب مما يعرض، لو لم يكن مثل ما ذكرناه .

وكذلك لوكانت الكواكب تنحرك بنفسها الحركة السريعة من غير ميل عرضماقيل؛ وإنكانت السرعة مع ميل عرض ذلك أيضاً ، وكان مدار الميل وما يقرب منه وما يبعد بالصفات المذكورة . فوجب أن يكون ميل تحفظه حركة غريبة مدة ما ، ثم تزيله إلى جهة

<sup>(</sup>۱) م: يعدل (۲) م: يخص بقعة (٤) م، سا، د: الكواكب // م: أقنت (٥) م، ط: يحاذيها // سا: الكوكب // م، طيتكون . (٦) م: عن النباتية // د: نباتا (٧) م: - في (٨) م، د، ط، سا: مثل وكذلك في السطر التاسع (٨) م: - دائم (٩) م: في الشتاء (١٠) سا: دوم: // سا، م: الإحراق (٨) م: - دائم (٩) م: في الشتاء (١٠) سا: دوم: // سا، م: الإحراق (١٢) م، ط: يعتبر (١٢) م، ط: يكن // د: فكان // م: الكواكب (١٢) م: فير (١٤) سانا ومدة (١٥) م، سا: تدور // سا: - كلها (١٥) سا، ب، ط، د: قريب // م: ساما ما // م: ذكر نا (١٦) ط: فكذلك، وفي د: سقطت «كذلك» // م، ط: لا يقرب منها (١٥) سا: مثر به ط، د: يزيله

أخرى بقدر الحاجة فى كل جهة . فوجب أن يبطىء المائل فى جهة ميله ، حتى يبقى ، فى كل جهة برهة ، (لينم بذلك تأثيره ، وأن يتكرر على المدار ، مع ذلك ، ليتشابه فعله فى كل جهة برهة ، (لينم بذلك تأثيره ، وأن يتكرر على المدار ، مع ذلك ، ليتشابه فعله فى جميع الجهة التى هو مائل إليها ، ولا يفرط تأثيره فى بقعة يقيم عليها . وبالجلة ليكون جميع الجهة ينال منه التأثير نيلا معتدلا غير مفسد ، ولا يزال كذلك إلى أنمام الحاجة .

وذلك إنما(يتم) بحركة أخرى سريعة ضرورة . فجعل لذى الميل حركة بطيئة ، وجعلت له حركة أخرى تابعة لحركة سريعة ، حتى يوجد الغرضان .

واعتبر هذا من الشمس ، فإن الشمس تميل بحركتها إلى الشهال ، فتبقى مدة فى تلك الجهة ، لادائمة على سمت واحد ، بل منكررة اتباعاً للحركة الأولى . فإنها إن بقيت دائماً أفسدت ، كالو دام هجيرها ، ولقصر أيضاً فعلها وتأثيرها عن جميع الأقاليم الأخرى . فلما جعل لها ذلك التكرر صار للشمس أن تحرك المواد إلى غذو النبات والحيوانات ، حتى إذا فعلت فعلها فى الشهال ، وجذبت المواد الكامنة فى الأرض زالت إلى الجنوب، قبل أن تفسد بالإحراق والتجفيف، ففعلت هناك فعلها ههنا ، وبرد ، وجه الأرض ههنا ، فاحتقنت الرطوبات، واجتمعت في باطن الأرض ، كأنها تخزن وتعد لعود الشمس مرة أخرى لتنفق على النبات والحيوانات نفقة بالقسط . وبين الأمرين تدريج وربيع وخريف ، لئلا ينتقل من إفراط إلى إفراط دفعة ، وليكون الفعل مدرجا فيه . فسبحان الخالق المدير بالحكمة البالغة والقوة الغير المتناهية .

وبالحرى أن يلحق بهذا القول فى الأدوار والآجال .

<sup>(</sup>۲) سا : لم يتكرو // ط ، د : مع ذلك + سريعا (۳) سا ، د : فيكون(٤)ط: جميع الجهات //سا : منه + جميع (٥) د : لحركة //ب: لدى الميل، وفي ، ط ، د : الذى للميل (٦) ب: الوجهان، وفي ط : العرضان(٧) ط : يميل/م: فيبق، وفي سا : فبق (٨) د : مثل متكررة (٩) م، سا، د : هير وفي ب : هجرها/ط : وانقصر //د : على (١٠) ط : يتحرك المواد // ط : غذاء (١١) د : فعل //د : \_ فعلها // سا: وحذفت (١٢) ط : والتجويف //ط : وفعلها ههنا (١٣) م ، ب : واحتقنت وفي « ب » واختفت // د : مخزن (١٤) م ، ط م لينفق (١٥) م : متدرجا (١٦) م . هير .

# الفصل النجام عشر فصل في

### أدوار الكون والفساد

من الكائنات مايكنى فى تكونه جزء دورة واحدة . وربما كانت مدتو منه كلك الدورة فما دونها ، كضرب من الحيوانات القرقسية والنبات الزغبى ، فيكون فى يوم واحد، ويفسد فيه .

ومن الكائنات مايحناج ، فى تكونه ، إلى أدوار من الفلك ، ومنها مايحناج إلى عودات جملة جملة من أدوار ، حتى يتم تكونها ، وكل كائن ، كا ظهر ، فاسد ، وله مدة ينشو فيها ، ومدة يقف فيها ، ومدة يضمحل وينتهى إلى أُجله المنتهميم الم

ولا يمكننا أن نقول قولا كليا فى نسب هذه المدد بعضها إلى بعض. فهى مختلفة ١٠ لا تضبط. ومن رام حصر ذلك صعب عليه. والذى سمعنا فيه لم يقنعنا، فلعنا لم نفهمه حق الفهم؛ وعسى أن يكون غيرنا يفهمه على وجهه.

ولكل كائن أصل يستحقه بقوته المدبرة لبدنه . فإنها قوة جسمية متناهية بتناهى فعلها ضرورة . ولو كانت غير متناهية لكانت المادة لأنحفظ الرطوبة ، إلا إلى أجل لأسباب محللة للرطوبة خارجة و باطنة ، وأسباب عائقة عن الاعتياض مما يتحلل . ولكل

<sup>(</sup>١) م ، ط ، د : الفصل الخامس عشر (٢) سا ، ب : فصل في (٣) د : « الخامس عشر » .

<sup>(</sup>٤) طم: - جزء (٥) دم دونه (٧) م : في كونه // سا: سقط منها: ما يحتاج ، في تكونه إلى أدوار من الفلك (٨) ب: أدواره // ب: تكونه // م: ويحل كائن (٩) سا: مدة يتسق وفي « د » يننهوا (١١) م ، ط: يضبط // م: ولم (١٢) سا: وجه (١٣) م: بقونه وفي د « بقوة» (١٤) سا: فلو (١٤) ط: يحفظ (٥١) ب: للرطوبات// م: فأسباب (النائية).

قوة من قوى البدن ، ولكل مادة ، حد يقتضيه كل واحدة منهما ، ولا يحتمل مجاوزته ، وذلك إن جرت أسبابها على ماينبغي ، هو الأجل الطبيعي .

وقد تعرض أسباب أخرى من حصول المفسد أو فقدان النافع المعين ، فيعرض لنلك القوة أن تقصر فى فعلها عن الأمد . فمن الآجال طبيعية ، ومنها اخترامية ، وكل بقدر .

وجميع الأحوال الأرضية منوطة بالحركات السماوية ،وحتى الاختيارات والإرادات وإنها ، لامحالة أمور تحدث بعد ما لم تكن . ولكل حادث بعدما لم يكن علة وسبب حادث . وينتهى ذلك إلى الحركة ، ومن الحركات إلى الحركة المستديرة .

فقد فرغ من إيضاح هذا . فاختياراتنا أيضاً تابعة للحركات السماوية . والحركات والسكونات الأرضية المتوافية على اطراد متسق ، تكون دواعى إلى القصد وبواعث عليه ، وهذا هو القدر الذي أوجبه القضاء .

والقضاء هو الفعل الأولى الإلهى الواحد المستعلى على السكل الذى منه ينشعب المقدرات. وإذا كان كذلك ، فالحرى أن يشكل على الناظرين أمر العود ، وأنه هل يجب ، إذا عاد إلى فلك شكل بعينه كما كان ، أن تعود الأمور الأرضية إلى مثل ما كان أما عود ما بطل بعينه بالشخص فذلك مما لايكون ، ولا الشكل بعينه يعود بالعدد ، ولا الأمور الأرضية تعود بأعيانها بالعدد ، فإن الغائب لا يعود بعينه . والذى يخالف في هذا فسبيله أن يستحى من نفسه ، إلى أن تكشف فضيحته في الفلسفة الأولى .

فمن الناس من أوجب هذا العود الماثل .

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: يقتضيه كل واحد // م: لا (٢٠١) د: ذلك وإن (٣) م، ط: يعرض// م:

المغيد // م: \_ المعين، وفي سا، ب: للمعين (٤) م، ط: يقصر // م، سا، ب: الطبيعة.

// م: مقدر (٥) د. منوط // م: حتى (٦) سا، ط: يكن (٧) م: من// م: \_ إلى الحركة

(٨) م، سا: \_ إيضاح (٩) م، سا: المواتية. وفي «ط» م: المتوافقة // م، ط: يكون

(١١) م: الأول (١٢) سا: الشعب، وفي: بخ ينبعث // م: وأدراكنا كذلك // م، ط: يعود.

(١٤) م: \_ أما // ب: يعود بالشخص (١٥) م: ولا الأحوال. (١٦) سا: ينكشف

ومن الناس من لم يجوزهذا العود، واحتج بأن الأمور العالمية مختلطة من طبيعية واختيارية مثل كثير من النسل والحرث. وعودالشكل السماوي، إن أوجب إعادة ، فإ عا يوجب إعادة الأمر الطبيعي لا الاختياري ، ولا المركب من الطبيعي والاختياري . وإذا لم يجب عود واحد من الأسباب المبنى عليها مجرىالكل اختل العود كله فلم يجب أن يكون كما كان . وذهب عليه أن الاختيار أيضاً مما يجب عوده ، إن كانت العودة تصح .

فإن الاختيار مستند أيضاً إلى الأسباب الأول .

والذي عندي في هذا أنه إن كان يتفقأن يعود تشكل واحد بعينه ، كما هو ، فستعود الأمور إلى مثل حالها . لكن السبيل إلى إثبات عود الشكل الواحد مما لا يمكن بوجه من الوجوه.وذلكأنه إنما يمكنأن تقع للأمور المختلفةعوداتجامعة،إذا كانت نسبةالعودات الخاصة بعضها إلى بعض نسبة عدد إلى عدد فكانت مشتركة فى واحد يعدها ، فيوجد حيناند لجميعها عدد يعدها ؛ مثلا أن تكون إحدى العودات عددها خمسة والآخر سبعة والثالت عشرة تشترك في الوحدة ، فيكون عدد السبعين عودا مشتركا يعده هذه الأعداد. فيكون إذا عاد صاحب الخسة أربع عشرة عودة ، أو صاحب السبعة عشرة ، وصاحب العشرة سبعاً ، اجتمع الجميع معا . ثم جعل يعود في المدد المتساوية أشكال متشابهة ، لما سلف ، وإن لم تكن نسبة مدد العودات نسبة عدد الى عدد ـ وذلك جائز لأن المدد متصلة ، لا منفصلة . ولا يستحيل أن يكون المتصل مباينا للمتصل ، كان مستقيما أو مستديراً \_ فلا تكون نسبته إليه نسبة عدد إلى عدد. فقد صح وجود هذا في المقادير، فيصح فى الحركات والأزمنة لامحالة . واستحال وجود شىء جامع تشترك فيه ؛ إذ قد ثبت

 <sup>(</sup>٢) سا: الحرث والنسل // ط: التشكل . (٣) ط: فإذا (٤) م، سا: - كله (٥) سا، ط: يصح (٦) سا: مستندة //سا: - أيضا // م: الأولى (٧) د: قد يتفق // م. مما هو ،وفيد : كما يكون (٨،٧) ط : فيمود الأمور (٩) د : الأمور (١٠) ط : وكانت // بخ: فيوجبه (١٢) م: تعده// م، ط: يكون // م: عددها//م: التسمين// ط،د: تعدها (۱۲) م: عشر+ عورات // م: سبع + عورات (۱٤) م: متشابه ، وفي «ب» : مشابه (١٥) ب، سا: نسب//د: ومدد // م: المدة (١٦) م، سا: \_ لا منفصلة/ ط: وقد لا يستحيل وفى ب : للمنفصل (١٧)م : نسبة ، وق ط : ينسب // م : قد صح // د . + فبصح فى المقادير (١٨) ، سا ، ب م: « استحال » ، وفي ﴿ ط » . استحالة // م : يشترك

فى صناعة الهندسة أن المقادير التى تشارك مقدارا فهى مشتركة ، والمتباينات غير مشتركة ، فلا تشارك مقداراً واحداً ، فلا يوجد لها مقدار مشترك يعدجميمها . واذا لم يوجد استحال عود التشكل بعينه .

فان كانت الحركة الأولى ، ثم حركة الثوابت ، ثم حركات الأوجات والجوزهرات ، ثم حركة السيارات ، تتشارك مدد عوداتها الخاصية فى واحد يعدها ، فستكون الإعادة المدعاة واجبة .

وان كان كلها ، أو واحدا منها ، غير مشارك لم يكن ذلك .

لكن طريق إحاطتنا بهذه الأمور هو الرصد، والرصد هو على التقريب بأجزاء الآلات المقسومة. ومثل هذا التقريب لايحصّل التقدير الحقيقى. وحساب الأوتار والقسى وما يبنى عليها أيضاً مستعمل فيها الجذور الصم. وقد سوم في أجرائها مجرى المنطقيات والتفاوت بين المنطق والأصم مما لايضبطه الحس، فكيف يحققه الرصد.

فا ذن لا مبيل إلى إدراك ذلك من جهة الرصد والحساب المبنى عليه . وليس عندنا فيه سبيل غيره .

وأما تقسيم العلماء الزمان بالشهور والأيام والساعات وأجزائها ، وتقسيمهم الحركة بإزائها ، وايقاعهم بينهما نسبة عددية ، فذلك على جهة التقريب ، مع علمهم بأنه غير ضرورى ، إلا أنه مما لا يظهر تفاوته في للدد المتقاربة . لكنه ، وان لم يظهر في المدد المتقاربة ، فيشبه أن يظهر في المدد المنباعدة .

<sup>(</sup>۱) د : فهو مشترك (۲) ط ، د : فلا يشارك (۳) م : مضطرب ، وفيه زيادة مى تكرار كا سبق : «فلا تشارك متدارا واحداً فلا يوجد حد لهامتدار مشترك/ م : يعده (٤) ط : الحركات الأولى ثم حركات // ط : ثم الجوزهرات (٥) ط : حركات السبارات يثارك // سا : تشارك // م : بعدها // م : فسيكون » ، وفي ط : فيكون (٧) م : كانت (٨) ب : لتكن // سا : احتياطا // م : القريب(٩) م : التمريف (١٠) ط : ينبني // ط ، د : أجزائها // م ، ط المنطقات (١١) سا : والحساب المبنى عليه « إلى (١١) سا : والحساب المبنى عليه « إلى قوله : بالشهور والايام » (١٥) م : بينها // م : وجه (١٦) ط : لم يظهر (الأولى) (١٧) م : المتفارتة وفي د : المتفاوته

وأكثر ما يمكن أن يُحدَس في هذا هو أنه يجوز أن تكون عودات متقاربة الأحوال ، وإن لم تكن متشابهة بالحقيقة . ويكون حال الكلى منها قريبا من حال العودات الجزئية ، كصيف يشبه صيفا ، وربيع يشبه ربيعا ، أو يكون أشد مشابهة من ذلك، أو لعل الأمر يكون بخلاف هذا الحدس .

فارذ قد فرغنا من هذا البيان أيضا فبالحرى أن نختم هذا الفن بارشارة مختصرة • إلى علل الكون والفساد ، فنقول:

إن لكل كائن مادة وصورة ، وعلة فاعلة ، (وغاية تخصه يؤخذ ذلك بالاستقراء ، وعلى سبيل الوضع .

فأما جملة الكون والفساد واتصاله فعلته الفاعلية المشتركة التي هي أقرب ، هي الحركات السماوية ، والتي هي أسبق فالمحرك لها .

والعلة المادية المشتركة هي العنصر الأول.

والعلة الصورية المشتركة هي الصورة التي للمادة قوة على غيرها مما لا يجنمع معها .

والعَلَة الغائية استبقاء الأمور التي لا تبقى بأعدادها واستحفاظها بأنواعها .

فاين المادة العنصرية لما كانت كما تلبس شيئا قد خلعت غيره ، وكان الشيء كما يكون هو قد فسد غيره ، وكان الشيء كما يكون هو قد فسد غيره ، ولاسبيل إلى بقاء الكائنات بأشخاصها ، دبر في استبقاء أنواعها المتعلق بالكون والفساد .

<sup>(</sup>۱) م: وأكثر مما يحدس // م، ط: يكون (۲) م: \_ تسكن // م: ف الحقيقة (٣) سا: صنفا // م ريح يشبه ريحا (٤) م: ولعل (٥) ب، ط: وإذ // م: أيضاً (٦) م: ونقول (٧) م، ط: يخصه (٩) سا، ط: \_ هي( الأولى ) (١١) سا: « والمادة » بدلا من «والعلة المادية » (١٣) م: أعدادها (١٤) ط: فقد (١٦) م: والتجارب، وفي ط: التحادث

والأسبق من ذلك هو الجود الإلهى المعطى كل موجود ما فى وسع قبوله ، وإبقاؤه إياه ، كما يحتمله ، إما بشخصه ، كما للأجرام السماوية ، وإما بنوعه ، كما للعنصريات . تم الفن الثالث من الطبيعيات بحمد الله ومنة .

(۱) ب: من هذا // م لكل ، وفي ط: المعطى هو كل (۲) م: .. كما يحتمله إما يشخصه // بخ كالعنصريات (۴) ينتهى مخطوط د هكذا : تم الفن الثالث من جملة الطبيعيات ، وتم كتاب الكون والفساد بحمد الله وحسن توفيقه .

وينتهى مخطوط طهران هكذا: هذا آخر كتاب الكون والفساد ، ويتلوه الفن االرابع وهو كتاب الأفعالى والانفعالات .

وينتهى «ب» بما يأتى : ثم الفن الثالث ،والحمد لله مستحق الحمد وأهله وصلواته على سيد المرسلين محمد وآله أجمين وسلامه .

ولا توجد خاتمة في نسخة : سا .

# الفرل ابع مرالطبيعيات فن الأنعال والانفعالات مقالتان

قد فرغنا من تعريف الأمور العامة للطبيعيات ، ثم من تعريف الأجسام والصور والحركات الأولية في العالم واختلافها في طبائعها ، ثم من تعريف أحوال الكون والفساد وعناصرها ، فقيق بنا أن نتكام عن الأفعال والانفعالات الكلية التي تحصل عن الكيفيات العنصرية بمعاضدة من تأثيرات الأجرام السهاوية ، فإذا فرغنا من ذلك شرعنا حينئذ في تفسير أحوال طبقات الكائنات ، مبتدئين بالآثار العلوية والمعدنيات ، ثم ننظر في حال النفس . فإن النظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات ألحيوانات ، ثم ننظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات ألحيوانات ، ثم ننظر في النبات ألحيوانات ، ثم ننظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات ألحيوانات ، ثم ننظر في النبات ألحيوانات ، ثم ننظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات ألحيوانات ، ثم ننظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات و الحيوانات ، ثم ننظر في النبات و الميوانات ، ثم نبات و النبات و الميوانات ، ثم نبات و الميوانات ، ثم

ونختم هذه الجملة الطبيعية .

(١) تبدأ مخطوطة « سا » هكذا : الفن الرابع من جملة الطبيعيات الأفعال والأفعالات المقالة الأولى من هذا الفن تسعة فصول قد فرغنا . أما محطوطة «ب» قتبدأ : الفن الرابع من الجملة الثانية . في الأثار العلوية مقالتان ، المقالة الأولى تسعة فصول . أما مخطوطة «ط» فتبدأ هكذا :

بسم الله الرحمن الرحيم — الفن الرابع من الجملة الثانية فى الفعل والانفعال مقالتان . أما مخطوط «د» فتبدأ هكذا الفن الرابع فى الآثار العلوية — قسم هذا السكتاب إلى فنين منه : الآثار العنصرية الهاوية « بمعاضدة تأثير الأجرام السهاوية ، ومنه الآثار العلوية وفى المعدنيات على تبين فى التقرير :

بسم الله الرحمن الرحيم نوكل يكن . قد فرغنا إلخ . // د : \_ الطبيعيات .

(٤) م:وقد// ب،ط:من تعديدالأمورد:ــ«الأمور العامة للطبيعيات ثم من تعريف ١٨/ سا // الطبيعية // م: الصورية (٥) م: الأولى // سا: ثم(٦) ط، ب، سا: عناصرهمام، ط: يحصل // د:ــ النى // م، ط: يحصل (٨) سا العلويات (١١) في م زيادة هي: والله المستمال على ذلك ، وفي ط: زيادة وهي إنشاء الله تعالى .

1.

### المقالة الأولى

#### من هذا الفن تسمة فصول

### الفصل الأول

### فى طبقات المناصر

هذه العناصر الأربعة تشبه أن تكون غير موجودة على محوضتها وصرافتها في أكثر الأمر . وذلك لأن قوى الأجرام السهاوية تنفذ فيها ، فتحدث في السفليات الباردة حراً يخالطها ، فتصير بذلك بخارية ودخانية ، فتختلط بها نارية وهوائية . وترقى إلى العلويات أيضاً أبخرة مائية وأدخنة أرضية ، فتخلطها بها ، فيكاد أن تكون جميع المياه وجميع الأهوية مخلوطة ممزوجة .

أم إن توهمت صرافة فيشبه أن تكون للأجرام العلوية من النارية . فإن الأبخرة والأدخنة أثقل من أن تبلغ ذلك الموضع بحركتها . واذا بلغت فما أقوى تلك النار على إحالتها سريعاً .

ويشبه أن يكون باطن الأرض البعيد من أديمها إلى غورها قريبا من هذه الصفة . فإن لم يكن بد من أن يكون كل جزء من النار والأرض كائناً فاسداً باطنه وظاهره إلا أن ما يخلص إلى مجاورة الغلك من النار يمحض ، ولا تكسر محوضته بشاثب ،

 <sup>(</sup>۲) ب : د ـ : تسعة فصول // د فيها زيادة وهي: أنها نذكر عناوين الفصول التسعة تفصيليا
 (۲، ۳) العنوان سبق في سا ، ب (۳) سا ، ب : فصل في (٥) م ، ب : تشبه // م ، ط : يكون

<sup>(</sup>٦) سقط من د: ﴿ ق أَ كَثَرَ الْأُمْرُ وَذَلِكُ لَأَنْ قُوى الْأَجْرَامُ السَّاوِيَةُ تَنْفُذُ فَيَا فَتَحَدَثُ ﴾ م: \_ مائية / / ط: ينفذ ... فيحدث (٧) ط: فيصير // م، د: فيختلط (٨) م: \_ مائية // م، ط فيخلطها // م: \_ أن // م، ط: يكون (١٠) م: الأجرام ، وفي ب. د: للا جزاء ، وفي سا: الأجراء (١١) م، ط: يبلغ // سا: قوى (١٣) م. غورتها ، وفي د: غورما(١٤) سا، ط، د: وإن لم (١٥) م: بمحض//د: فيتمحض//م: لا يكسر ، وفي سا: لا تنكسر .

وكذلك ما يخلص إلى المركز من الأرض يشبه المحض، فلا ينفذد فيه تأثير من الساويات نفوذاً يعتد به ، ولا ينفذ إليه شائب ، إذ لا يقبل رسوباً إلى ذلك الحد .

فيشبه لذلك أن تكون الأرض ثلاث طبقات: طبقة تميل إلى محوضة الأرضية وتغشاها طبقة مختلطة من الأرضية والمائية هي طين ، وطبقة منكشفة عن الماء جفف وجهها الشمس، وهو البر والجبل. وما ليس بمنكشف فقد ساح عليه البحر، وهو أسطقس الماء.

و يستحيل أن يكون للماء أسطقس وكلية غير البحر . وذلك لأنه لا يخلو إما أن يكون باطناً غائراً ، أو ظاهراً. فإن كان ظاهراً فهو لا محالة بحر ليس غير البحر .

و إن كان باطناً لم يخل إماأن يكون مستقراً فى الوسط، أو منحازاً إلى بعض الجنبات. فا إن كان مستقراً فى الوسط، فا ما أن يكون بالطبع ، فتكون الأرض أخف من الماء ، وهذا محال؛ وإما بالقسر، فيكون ههنا قاسر للماء إلى حفر غور الأرض والانحياز فيه ، وهذا أيضاً محال .

وإن كان منحازاً فى جنبة واحدة، فتكون كلية الماء محصورة فى بقعة صغيرة من الأوض وكلية الماء لا يحالة ، عن الأرض ، إن لم تزد عليه . ثم يكون مقدار ماء البحر غبر قاصر عن مبلغه . فلم لا يكون البحر كلية دونه ؟ ولم لا تفيض الأنهار فى «طرطاوس»، بل فى البحر لا غير ، ولا يوجد الى «طرطاوس» مغيض ؟

على أن لا نشك أن في الأرض أغواراً مملوءة ، إلا أنها لا تبلغ في الـكثرة مقادير

<sup>(</sup>۱) م، سا: إلى مركز الأرض // د: ولا ينفذ (۲) م: السمائيات // ط: ولا يقبل // بخ ولا يقبل ألم نفوذا (۳) م، ط: يكون . . . . يميل // د: \_ تميل // سا، د: المحوضة (۶) في جميع النسخ : هو طين // م: من الماء // م، ب: خفف (۵) م: ينكشف // م: — البحر (٦) ب: استقس (٧) ب: استقس // ب: — ولا يخلو (٨) م: \_ فإن كان ظاهراً (٩) د: الحنيات (١٥) م، ط: فيكون (١٤،١٣) م: \_ من الأرض (١٤) م، ط: يزد (١٥) م: قاسر (١٥) م، ط: أغوار مماوة // ط: يبلغ

البحار؛ ولا الأرض يكثر فيها التجويفات كثرة يكون لها تأثير بالقياس إلى كلية الأرض، كا ليس للجيال تأثير في كريتها.

والهواء أيضاً فهو طبقات: طبقة بخارية ، وطبقة هواء صرف ، وطبقة دخانية . وذلك لأن البخار ، وإن صعد في الهواء صعودا، فإنه إنما يصعد إلى حد ما . وأما الدخان فيجاوزه ويعلوه ؛ لأنه أخف حركة وأقوى نفوذا لشدة الحرارة فيه . وأعنى بالبخار ما يتصعد عن اليابس من ما يتصعد من الرطب ، من حيث هو رطب ، وأعنى بالدخان ما يتصعد عن اليابس من حيث هو يابس . ولأن البخار ، بالحقيقة ، على ما بيناه ، ماء متخلخل متصغر الأجزاء ، وطبيعة الماء أن يبرد بذاته ، ومن صورته ، إذا زال عنه المسخن وبعد عهده به ، فيجب أن يكون الجزء البخارى من الهواء باردا بالقياس إلى سائر الهواء . لكن ما يلى الأرض منه يسخن بمجاورة الأرض المسخنة بشعاع الشمس المستقر عليها استقرار الكيفيات يسخن بمجاورة الأرض المسخنة بشعاع الشمس المستقر عليها استقرار الكيفيات لا الأجسام . وما يبعد عنه يبرد . فتكون طبقة الهواء السافلة بخارا يسخن بمجاورة الشعاع ، ثم تليه طبقة بخارية باردة ، ثم يليه هواء أقرب إلى المحوضة ، ثم يليه هواء دخانى ، وكأنه خلط من هواء ونار وأرض ، ثم تليه نار، فتكون هذه الصفات عمانية :

أرض إلى الخلوص ماء وطين ، وبر مع الجبال ، والبحر كطبقة واحدة مركبة ، وهواءمسخن بالشعاع ، وهواء بارد ، وهواء أقرب إلى المحوضة ، وهواء دخانى نارى ونار . فهذه طبقات العناصر في ترتيبها ووضعها .

 <sup>(</sup>۱) د: البخار // سا : كثرة (۲) ما عدا «م» : كرتيه (۳) م : - فهو .

<sup>(</sup>۷) م: يتخلخل // سا : متصغر متخلخل (۸)ط: — ومن // سا: عنه (۱۰) سا : والمتسخنة (۷) م : لا أجسام // م : وما يبعد عنها // م ، ط : فيكون // سا ، د : بخارية تسخن (۱۱) عنجاورة الشمس أعنى شعاعها//م ، ط ، د : يليه (۱۲،۱) عنجاورة الشمس أعنى شعاعها//م ، ط ، د : يليه (۱۲،۱) عنوارض// م : تنيه نار «مطموسة»// ط : يليه(الأولى) (۱۳) م ، ط : فيكون (۱۶) م : ثمانيا «وفي د : الثمانية // الحلوس ما مى » هكذا في م ، ب وفي النسخ الأخرى مأئى (۱۵) م : وهواء مسخن بالشماع ، وفي «سا» : وهواء يتسخن بالشماع ، وفي د : وهي متسخنة ، وفي ط : وهواء متسخن (۱۵) م : – نارى ونار (۱۵) م ، ط : وهذه .

يفسد بسبب يخصه . لكن فساد البدن يكون بسبب يخصه من تغير المزاج أو التركيب . فمحال أن تكون النفس تتعلق بالبدن تعلق المتقدم بالذات ، ثم يفسد البدن البتة بسبب فى بنفسه ، فليس إذن بينها هذا التعلق . وإذا كان الأمر على هذا ، فقد بطلت أنحاء التعلق كلها وبتى أن لاتعلق للنفس فى الوجود بالبدن ، بل تعلقها فى الوجود بالمبادىء لأخرى التى لا تستحيل ولا تبطل .

وأقول أيضا : إن سببا آخر لا يعدم النفس البتة ، وذلك أن كل شيء من شأنه أن يفسد بسبب ما ففيه قوة أن يفسد ، وقبل الفساد فيه فعل أن يبقى ، وتهيؤه الفساد ليس لفعله أنه يبقى ، فإن معنى القوة مغاير لمعنى الفعل ، وإضافة هذا إلى القوة مغايرة لإضافة هذا إلى القاء . مغايرة لإضافة هذا الفعل ، لأن إضافة ذلك إلى الفساد وإضافة هذا إلى القاء . فإذن لأمرين مختلفين ما يوجد فى الشيء هذان المعنبان . فنقول : إن الأشياء المركبة والأشياء البسيطة التي هي قائمة فى المركبة يجوز أن يجتمع فيها فعل أن يبقى الأمران ، وأقول بوجه مطلق : إنه لا يجوز أن يجتمع فى شيء أحلى الذات الأمران ، وأقول بوجه مطلق : إنه لا يجوز أن يجتمع فى شيء أحلى الذات الأمران ، وذلك لأن كل شيء يبقى وله قوة أن يفسد فله أيضا قوة أن يبقى الذي يتناول الطرفين هو طبيعة القوة ، فإذن يكون له فى جوهره قوة أن يبقى الذي يتناول الطرفين هو طبيعة القوة ، فإذن يكون له فى جوهره قوة أن يبقى منه ، وهذا بيس ، فيكون فعل أن يبتى منه أمرا يعرض للشيء الذي له قوة أن يبقى منه ، وهذا بيس ، فيكون فعل أن يبتى منه أمرا يعرض للشيء الذي له قوة أن يبقى أن تبقى ، فتلك القوة لا تكون لذات ما بالفعل ، بل للشيء الذي يعرض لذاته مركبة من ، نبقى بالفعل ، بل للشيء الذي يعرض لذاته مركبة من ، نبقى بالفعل ، بل للشيء الذي يعرض لذاته مركبة من ، نبق بالفعل ، لا أنه حقيقة ذاته . فيلزم من هذا أن تكون ذاته مركبة من ، به الفعل ، لا الفعل ، لا أنه مركبة من ، المنا بالفعل ، لا أنه حقيقة ذاته . فيلزم من هذا أن تكون ذاته مركبة من ، المنا بالفعل ، لا أنه حقيقة ذاته . فيلزم من هذا أن تكون ذاته مركبة من ، المنه المنا بالفعل ، لا أنه مركبة من ، المنا بالفعل ، بل للشي عرض ذا المركبة من ، المنا بالفعل ، لا أنه مركبة من ، المنا المنا بالمنا المنا بالمنا المنا المنا المنا بالمنا المنا ا

<sup>(</sup>١) أو التركيب : والتركيب ك .

<sup>(</sup>٣) بطلت : بطل د ، ف ، ك .

<sup>(؛)</sup> تعلقها : تعلقه د ، ك || الأخرى : الأخر د ، ك ؛ الأجزاء م .

<sup>(</sup>٦) وأقول : فأقول د ؛ ونقول م . (٧) وقبل : وقيل م .

<sup>(</sup> ٨ ) لفعله : بفعله ك ؛ لفعل م || أنه : أن ك ، م || مغاير : مغايرة ك ، م || القوة (الثانية ) : التعلق من م .

<sup>(</sup>۹-۸) لمهنی .... مغایرة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) المركبة (الثانية) : المركب ك .

<sup>(</sup>١٨) منه (الأولى) : ساقطة من ك .

<sup>(</sup>٢٠) لا أنه : الأنه م .

شيء إذا كان ، كانت به ذاته موجودة بالفعل وهو الصورة في كل شيء ، وعن شيء حصل له هذا الفعل وفي طباعه قوته وهو مادته . فإن كانت النفس بسيطة مطلقة لم تنقسم إلى مادة وصورة ، وإن كانت مركبة فلنترك المركب ولننظر في الجوهر الذي هو مادته ، ولنصرف القول إلى نفس مادته ولنتكلم فيها .

فنقول: إن المادة إما أن تنقسم هكذا دائها ونثبت الكلام دائها ، وهذا محال . وإما أن لا يبطل الشيء الذي هو الجوهر والسنخ . وكلامنا في هذا الشيء الذي هو السنخ والأصل وهو الذي نسميه النفس ، وليس كلامنا في شيء مجتمع منه ومن شيء آخر . فبين أن كل شيء هو بسيط غير مركب ، أو هو أصل مركب وسنخه، فهو غير مجتمع فيه فعل أن يبتى وقوة أن يعدم بالقياس إلى ذاته . فإن كانت فيه قوة أن يعدم بالقياس إلى ذاته . فإن كانت فيه قوة أن يعدم في فيه فعل أن يبتى ، وإذا كان فيه فعل أن يبتى وأن يوجد فليس فيه قوة أن يعدم .

فبين إذن أن جوهر النفس ليس فيه قوة أن يفسد ، وأنا الكائنات التي تفسد فإن الفاسد منها هو المركب المجتمع ، وقوة أن يفسد أو يبتى ليس في المعنى الذي به المركب واحد ، بل في المادة التي هي بالقوة قابلة كلا الضدين . فليس إذن في الفاسد المركب لا قوة أن يبقى ولا قوة أن يفسد ، فلم تجتمعا فيه . وأما المادة فإما أن تكون باقية لا بقوة تستعد بها للبقاء كما يظن قوم ، وإما أن تكون باقية بقوة بها تبقى وليس لها قوة أن تفسد شيء آخر يحدث فيها . والبسائط التي وليس لها قوة أن تفسد ، بل قوة أن تفسد شيء آخر يحدث فيها . والبسائط التي في المادة فإن قوة فسادها في جوهر المادة لا في جوهرها . والبرهان الذي يوجب أن كل كائن في السدمن جهة تناهي قوى البقاء والبطلان، إنما يوجب فيا هو كائن من مادة وصورة ، وتكون في مادته قوة أن تبقى فيه تلك الصورة وقوة أن تفسد هي منه معا ، كما

<sup>(</sup>١) كانت : كان ف ، ك ؛ ساقطة من د || موجودة : موجودا د ، ف ، ك || العمورة : صورة م || وعن : ومن م .

<sup>(</sup>٢) قرته : + به ك .

<sup>(</sup>٣) وإن : فإن ك .

<sup>(</sup>ه) فنقول : ونقول د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ١٠-٩ ) فيه قوة .... كان : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) قوة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) باقية : ساقطة من ك ، م | بها : لها د .

<sup>(</sup>١٨) جوهر : || هو م .

<sup>(</sup>۱۹) قرى : قرتى ن .

<sup>(</sup>٢٠) قوة (الأولى) : + إلى ك || منه معا : شها معا ف ؟ منه ك ؟ منها م .

قد حلمت . فقد بان إذن أن النفس الإنسانية لا تفسد البتة ، وإنى هذا سقنا كلامنا والله الموفق .

وقد أوضحنا أن الأنفس إنما حدثت وتكثرت مع تهيؤ من الأبدان . على أن تهيؤ الأبدان يوجب أن يفيض وجود النفس لها من العلل المفارقة ، وظهر من ذلك أن هذا لا يكون على سبيل الاتفاق والبخت ، حتى يكون وجود النفس . الحادثة ليس لا ستحقاق هذا المزاج نفسا حادثة مدبرة ، ولكن قد كان وجدت نفس واتفق أن وجد معها بدن فتعلق بها ، فإن مثل هذا لا يكون علة ذاتية البتة للتكثر ، بل حسى أن تكون عرضية . وقد عرفنا أن العلل الذاتية هي التي يجب أن تكون أولا ، ثم ربما تليها العرضية ، فإذا كان كذلك ، فكل بدن يستحق مع حدوث مزاج مادته حدوث نفس له ، وليس بدن يستحقه وبدن لايستحقه، ١٠ إذ أشخاص الأنواع لا تختلف في الأمور التي بها تتقوم . وليس يجوز أن يكون بدن إنساني يستحق نفسا يكمل بها وبدن آخر هو في حكم مزاجه بالنوع ولا يستحق ذلك ، بل إن اتفق كان وإن لم يتفق لم يكن ، فإن هذا حيثاً لا يكون من نوعه . فإذا فرضنا أن نفسا تناسختها أبدان ، وكل بدن فإنه بذاته يستحق نفسا تحدث له وتتعلق به ، فيكون البدن الواحد فيه نفسان معا . ثم العلاقة بين النفس ١٠ والبدن ليست هي على سبيل الانطباع فيه ، كما بيناه مرارا ، بل العلاقة التي بينهما هي علاقة الاشتغال من النفس بالبدن ، حتى تشعر النفس بذلك البدن ، وينفعل البدن عن تلك النفس . وكل حيوان فإنه يستشعر نفسه نفسا واحدة هي المصرفة والمدبرة للبدن الذي له ، فإن كان هناك نفس أخرى لا يشعر الحيوان بها ولا هي بنفسه ولاتشتغل بالبدن ، فليست لها علاقة مع البدن . لأن العلاقة لم تكن . . إلا بهذا النحو ، فلا يكون تناسخ بوجه من الوجوه . ومهذا المقدار لمن أراد الاختصار كفاية ، بعد أن فيه كلاما طويلا •

<sup>(</sup>٣) وقد: فقدك، م.

٤) يوجب : بموجب م || يفيض : يقبض م .

<sup>(</sup>٦) ليس : ماقطة من م || وجدت : حدث ف .

<sup>(</sup> v ) نفس : النفس ك ، م . ( ٩ ) فإذا : فإن م .

<sup>(</sup>١٢) هو : وهو م .. (١٣) إن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۹) لیست می : لیش هو د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٩) المصرفة : المتصرفة ك .

<sup>(</sup>٢٠) هي : هو د || بنفسه : بنفسها م || ولا تشتغل : ولا تشغل م || مع البدن : بالبدن ك .

## الفصلانحامس

### في ل حال لفعال في أنفسنا والعقل لمنفع لعر أنفسنا

نقول: إن النفس الإنسانية قد تكون عاقلة بالقوة ، ثم تصير عاقلة بالفعل ، وكل ما خرج من القوة إلى الفعل فإنما يخرج بسبب بالفعل يخرجه . فههنا سبب هو الذي يخرج نفوسنا في المعقولات من القوة إلى الفعل ، وإذ هو السبب في إعطاء الصور العقلية ، فليس إلا عقلا بالفعل عنده مبادىء الصورالعقلية بذاتها بالفعل ويبصر بنورها بالفعل ماليس مبصرا بالفعل ، كذلك حال هذا العقل بذاتها بالفعل ويبصر بنورها بالفعل ماليس مبصرا بالفعل ، كذلك حال هذا العقل عند نفوسنا ، فإن القوة العقلية إذا اطلعت على الجزئيات التي في المخيال وأشرق عليها نور العقل الفعل فبنا الذي ذكرناه ، استحالت مجردة عن المادة وعلائقها ، عليها نور العقل الفعل فبنا الذي ذكرناه ، استحالت مجردة عن المادة وعلائقها ، وانطبعت في النفسي الناطقة ، لا على أنها أنفسها تنتقل من العخبل إلى العقل منا ، ولا على أن المغمور في العلائق وهو في نفسه واعتباره في ذاته مجرد يفعل مثل نفسه ، بل على معنى أن مطالعتها تعد النفس لأن يفيض عليها المحرد من العقل الفعال . فإن الأفكار والتأملات جركات معدة للنفس نحو قبول الفيض ، كما أن الحدود المعبل أخرى ، كما ستقف عليه . فنكون النفس الناطقة إذا وقعت لها نسبة ما إلى سبيل أخرى ، كما ستقف عليه . فنكون النفس الناطقة إذا وقعت لها نسبة ما إلى هذه الصورة بتوسط إشراق العقل الفعال حدث فيها منه شيء من جنسها من وجه هذه الصورة بتوسط إشراق العقل الفعال حدث فيها منه شيء من جنسها من وجه

<sup>(</sup>١) الفصل الخامس: فصل ه ف.

<sup>(</sup>٤) وكل : فكل د .

 <sup>(</sup> ٧ ) كنسبة : نسبة ف ، م ؛ ساقطة من د .

<sup>(</sup> ٨ ) بايبصر : وتبصُّر ف || كذلك حال : ساقطة من م || هذا العقل : ساقطة من م .

 <sup>(</sup>٩) اطلعت : طلعت م .

 <sup>(</sup>۱۱) أنفسها : نفسها ك .

<sup>(</sup>١٦) أخرى : آخر ك .

الصورة : الصور ك || حدث : أحدث م || فيها : فيه د || منه : منها ف ؟ ساقطة من د .

وليس من جنسها من وجه ، كما أنه إذا وقع الضوء على الملونات فعل فى البصر منها أثرا ليس على جملتها من كل وجه . فالخيالات التى هى معقولات بالقوة تصير معقولات بالفعل، لا أنفسها ، بل مايلتقط عنها ؛ بل كما أن الأثر المتأدى بواسطة الضوء من الصور المحسوسة ليس هو نفس تلك الصور ، بل شيء آخر مناسب لها يتولد بتوسط الضوء فى القابل المقابل ، كذلك النفس الناطقة إذا طالعت تلك الصور ، الخيالية واتصل بها نور العقل الفعال ضربا من الاتصال استعدت لأن تحدث فيها من ضوء العقل الفعال محردات تلك الصور عن الشوائب :

فأول مايتميز عند العقل الإنساني أمر الذاتي منها والعرضي ومابه تتشابه تلك المخيالات ومابه تختلف ، فتصير المعاني التي لا تختلف تلك بها معني واحدا في ذات العقل بالقياس إلى التشابه لكنها فيها بالقياس إلى ما تختلف به تصير معاني . كثيرة ، فتكون للعقل قلىرة على تكثير الواحد من المعاني و على توحيد الكثير . أما توحيد الكثير فمن وجهين : أحدهما بأن تصير المعاني الكثيرة المختلفة في المتخيلات بالعدد ، إذا كانت لاتختلف في الحد معني واحدا . والوجه الثاني بأن يركب من معاني الأجناس والفصول معني واحدا بالحد ، ويكون وجه التكثير بعكس هذين الوجهين . فهذه من خواص العقل الإنساني ، وليس ذلك لغيره من القوى ، وانواحد واحدا كما هو ، ولا يمكنها أن تدرك فإنها تدرك المواحد المحتل مركبة من أمور وأعراضها ، فإنها تنفصل العرضيات وتنزعها من الذاتيات . فإذا عرض الحس على الحيال والحيال على العقل صورة ما أخذ العقل منها معني ، فإن عرض عليه صورة أخرى من ذلك النوع وإنما هي أخرى بالعدد لم يأخذ العقل منها البتة صورة ما . . أخرى من ذلك النوع وإنما هي أخرى بالعدد لم يأخذ العقل منها البتة صورة ما . . . غير ماأخذ إلا من جهة العرض الذي يخص هذا من حيث هو ذلك العرض ، بأن يأخذه مرة مجردا ومرة مع ذلك العرض . ولذلك يقال : إن زيدا وعمروا الهما بأن يأخذه مرة مجردا ومرة مع ذلك العرض . ولذلك يقال : إن زيدا وعمروا الهما بأن يأخذه مرة مجردا ومرة مع ذلك العرض . ولذلك يقال : إن زيدا وعمروا الهما

£ = )99

<sup>(</sup>۱۰) لكنها والكنه فيه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١١) الواحد ... الكثير : الواحد وعلى توحيد الكثير من المعانى ك .

<sup>(</sup>١٣) بالعدد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) التكثير : الكثير م .

<sup>(</sup>١٩) والحيال : ساقطة من م || أخذ : فأخذ د ، ك ؛ وأخذ م .

<sup>(</sup>۲۰) هي أخرى : هو آخر م .

<sup>(</sup>٢٢) بأن يأخله : فإن أخله ك ، م إ ولذلك : ولأجل ذلك د إ لها : له م

معنى واحد فى الإنسانية ، ليس على أن الإنسانية المقارنة لحواص عمرو هى بعينها الإنسانية التى تقارن خواص زيد ، وكأن ذاتا واحدة هى لزيد ولعمرو كما يكون بالصداقة أو بالملك أو بغير ذلك ، بل الإنسانية فى الوجود متكثرة فلا وجود لإنسانية واحدة مشترك فيها فى الوجود الخارج حتى تكون هى بعينها النسانية زيد وعمرو ، وهذا يستبين فى الصناعة الحكمية . ولكن معنى ذلك أن السابق من هذه إذا أفاد النفس صورة الإنسانية ، فإن الثانى لايفيد البتة شيئا ، بل يكون المعنى المنطبع منهما فى النفس واحدا هو عن الخيال الأول ؛ ولا تأثير للخيال الثانى ، فإن كل واحد منهما كان نجوز أن يسبق فيفعل هذا الأثر بعينه فى النفس ليس كشخصى إنسان وفرس .

هذا ، ومن شأن العقل إذا أدرك آشياء فيها تقدم وتأخر أن يعقل معها الزمان ضرورة ، وذلك لا فى زمان ، بل فى آن . والعقل يعقل الزمان فى آن ، وأما تركيبه القياس والحد فهو يكون لا محالة فى زمان ، إلا أن تصوره النتيجة والمحدود يكون دفعة .

والعقل ليس حجزه عن تصور الأشياء التي هي في غاية المعقولية ، والتجريد عن الدادة لأمر في ذات تلك الأشياء ، ولالأمر في غريزة العقل ، بل لأجل أن النفس مشغولة في البدن بالبدن ، فتحتاح في كثير من الأمور إلى البدن ، فيبعدها البدن عن أفضل كما لاتها . وليست العين إنما لا تطبق أن تنظر إلى الشمس لأجل أمر في الشمس وأنها غير جلية ، بل لأمر في جبلة بدنها . فإذا زال عن النفس منا هذا الغمور وهذا العوق كان تعقل النفس لهذه أفضل التعقلات زال عن النفس مأهذه أفضل التعقلات لنفس وأوضحها وألذها . ولأن كلا منا في هذا الموضع إنما هو في أمر النفس

<sup>(</sup>۱) لخواص : بخواص ك .

<sup>(</sup>٢) رَكَأَنْ : كَأَنْ نَ | لزيد : لن م .

<sup>( • )</sup> زيد : ماقطة من م | يستبين : نستبين ف ، سنبين ك ؛ سببين م .

 <sup>(</sup>٦) أفاد : أفادت د ، ك || لا يغيد : يغيد د || شيئا : + آخر ك .

<sup>(</sup>٧) منهما : منها د ، ك | من : من ك ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) فإن : رإن د .

<sup>(</sup>١٠) هذا : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>۱۲) نی : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٦) فتحتاج : رتحتاج د .

<sup>(</sup>١٨) جلية : جبلته ك .

من حيث هي نفس ، وذلك من حيث هي مقارنة لهذه المادة . فليس ينبغي لنا أن نتكلم في أمر معاد النفس – ونحن متكلمون في الطبيعة – إلى أن ننتقل إلى الصناعة الحكمية وننظر فيها في الأمور المفارقة . وأما النظر في الصناعة الطبيعية فيختص عما يكون لائقا بالأمور الطبيعية ، وهي الأمور التي لها نسبة إلى المادة والحركة ، بل نقرل : إن تصور العقل نجتلف بحسب وجود الأشياء ، فالأشياء القوية ، الوجود جدا قديقصر العقل عن إدراكها لغلبتها ، والأشياء الضعيفة الوجود جدا كالحركة والزمان والهيولي فقد يصعب تصورها ، لأنها ضعيفة الوجود والأعدام ، لايتصورها العقل وهو بالفعل مطلقا ، لأن العلم يدرك من حيث لاتدرك والمكة فيكون مدرك العدم من حيث هو عدم والشر من حيث هو شر شيء الملكة فيكون مدرك العدم من حيث هو عدم والشر من حيث هو شر شيء فالعقول التي لا يخالطها ما بالقوة لاتعقل العدم والشر من حيث هو عدم وشر ولا فالعقول التي لا يخالطها ما بالقوة لاتعقل العدم والشر من حيث هو عدم وشر ولا

<sup>(</sup>١) هي نفس : هو نفس ك | هي مقارنة : هو مقارن ك .

<sup>(</sup> ٥ ) فالأشياء : والأشياء م .

<sup>(</sup>٦) الوجود ( الأرلى ) : ماقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>٨) والأعدام : والأعدم م .

<sup>(</sup>٩) مدرك : يدرك ك 🌡 شيء : شيئام .

<sup>(</sup>۱۱-۱۱) ولا تتصورها : فلا تتصورها د .

## الفصال لسادس نى مراتب أفعال العفل وفى أعلى مرا

## فى مراتب أفعال العفل دفى أعلى مراتبها وهوالعقل القدسى

فنقول: إن النفس تعقل بأن تأخذ فى ذاتها صورة المعقولات مجردة عن المادة ، وكون الصورة مجردة إما أن يكون بتجريد العقل إياها ، وإما أن يكون لأن تلك الصورة فى نفسها مجردة عن المادة ، فتكون النفس قد كفت المؤنة فى تجريدها .

والنفس تتصور ذاتها ، وتصورها ذاتها بجعلها عقلا وعاقلا ومعقولا ، وأما تصورها لهذه الصور فلا بجعلها كذلك ، فإنها في جو هرها في البدن دائما بالقوة عقل ، وإن خرج في أمور ما إلى الفعل . وما يقال من أن ذات النفس تصير هي المعقولات ، فهو من جملة ما يستحيل عندى ؛ فإني لست أفهم قولم: إن شيئا يصير شيئا آخر ، ولا أعقل أن ذلك كيف يكون ، فإن كان بأن يخلع صورة ثم يلبس صورة أخرى ، ويكون هو مع الصورة الأولى شيئا ، ومع الصورة الأدلى الشيء الثانى ؛ بل الشيء الأول الأخرى شيئا ، فلم يصر بالحقيقة الشيء الأول الشيء الثانى ؛ بل الشيء الأول يكون فنقول : إذا صار الشيء شيئا آخر ، فإما أن يكون إذ هو قد صار ذلك يكون فنقول : إذا صار الشيء شيئا آخر ، فإما أن يكون إذ هو قد صار ذلك الشيء موجودا أومعدوما ، فإن كان موجودا ، فهما موجودان لاموجود واحد ، وإن كان معلوما ، فقد صار هذا الموجود شيئا معدوما لا شيئا آخر موجودا ، وهذا أعم معلوما ، فقد صار هذا الموجود شيئا معدوما لا شيئا آخر ، بل عدم هو وحصل تيء عبر معقول . وإن كان الأول قد عدم فإ صار شيئا آخر ، بل عدم هو وحصل تيء

<sup>(</sup>١) الفصل السادس: فصل ٦ ف.

<sup>(</sup>ه) الصورة: الصورم || إما: فإما د.

<sup>(</sup>١٥) فلينظر : فلننظر ف .

<sup>(</sup>۱۸) موجودا : ساقطة من م .

آخر . فالنفس كيف تصير صور الأشياء ، وأكثر ماهوَّس الناس في هذا هو الذى صنف لهم إيساغوجي وكان حريصا على أن يتكلم بأقوال مخيلة شعرية صوفية يقتصر منها انفسه ولغيره على التبخيل ، ويدل أهل التمييز على ذلك كتبه في العقل والمعقولات و كتبه في النفس . نعم إن صور الأشياء تحل في النفس وتحليها وتزينها ، وتكون النفس كالمكان لها بتوسط العقل الهيولاني ، ولو كانت النفس . صورة شيء من الموجودات بالفعل ، والصوره هي الفعل ، وهي بذاتها فعل ، وليس في ذات الصورة قوة قبول شيء ، إنما قوة القبول في القابل للشيء، وجب أن تكون النفس حينئذ لاقوة لها على قبول صورة أخرى وأمر آخر . وقد نراها تقبل صورة أخرى غير تلك الصورة ، فإن كان ذلك الغير أيضا لانخالف هذه الصورة فهو من العجائب ، فيكون القبول واالاقبول واحدا ؛ وإن كان نخالفه ، فتكون ١٠ النفس لامحالة إن كانت هي الصورة المعقولة قر صارت غير ذاتها ، وليس من هذا شيء، بل النفس هي العاقلة ، والعقل إنما يعني به قوتها التي سها تعقل ، أو يعني به صور هذه المعقولات في نفسها . ولأنها في النفس تكون معتمولة ، فلا يكون العقل والعاقل والمعقول شيئا واحدا في أنفسنا ، نعم هذا في شيء آخر يمكن أن يكون على ماستلمحه في موضعه . وكذاك العقل الهيولاني إن عني به مطاق ١٥ الاستعداد للنفس فهو باق فينا أبدا ما دمنا في البدن ، وإن عني محسب شيء شيء فإن الاستعداد يبطل مع وجو د الفعل .

وإذ قد تقرر هذا فنقول: إن تصور المعقولات على وجوه ثلاثة أحدها التصور الذى يكون ذلك التفصيل مفصلا منظما، وربما يكون ذلك التفصيل والنظام غير واجب، بل يصح أن يغير، مثاله أناك إذا فصلت في نفسك معانى ٢٠

<sup>(</sup>۱) تصير: تصور م.

 <sup>(</sup>۲) مخيلة : مختلفة م.
 (۲) منها : ساقطة من د .

<sup>( ؛ )</sup> في (الثانية) : ساقطه من ف ، ك .

<sup>(</sup> ٥ ) وتحليما: وتحيله د || وتزينها : وتزينه د || النفس (الثانية ) :+ صارت ف .

 <sup>(</sup>٧) قوة : قول م .
 (٩) فإن ... الصورة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) إنما : إمام .

<sup>(</sup>١٣) صور : صورة ك اا نفسها : أنفسها ك .

<sup>(</sup>١٥) ستلمحه : ستمحله ك | وكذلك : فلذلك م .

<sup>(</sup>١٦) فهو باق : فهي باقية د ، ك .

<sup>(</sup>١٨) قد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٩) بالفعل : ساقطة من د | يكون : كان د ، ف .

الألفاظ التي يدل عليها قولك : كل إنسان حيوان ، وجدت كل معنى منها كليا لايتصور إلا في جوهر غير بدنى ، ووجدت لتصورها فيه تقديما وتأخيرا ؛ فإن غيرت ذلك حتى كان ترتيب المعانى المتصورة الترتيب المحاذى لقواك : الحيوان محمول على كل إنسان لم تشك أن هذا الترتيب من حيث هو ترتيب معان كلية مليرتب إلا في جوهر غير بدنى ، وإن كان أيضا يترتب من وجه ما في الخيال فمن حيث المسموع لا من حيث المعقول ، و كان الترتيبان مختلفين ، والمعقول الصرف منهما واحد ؛ والثانى أن يكون قد حصل التصور واكتسب ، لكن النفس معرضة عنه ، فليست تلتفت إلى ذلك المعقول ، بل قد انتقات عنه مثلا إلى معقول آخر ، فإنه ليس في وسع أنفسنا أن تعقل الأشياء معا دفعة واحدة . ونوع معقول آخر من التصور وهو مثل مايكون عندك في مسألة تسأل عنها مما علمته أو مما قريب من أن تعلمه فحضرك جوابها في الوقت ، وأنت متيقن بأنك تجيب عنها مما علمته من غير أن يكون هناك تفصيل البتة ، بل إنما تأخذ في التفصيل والترتيب في نفسك مع أحذك في الجواب الصادر عن يقين منك بالعلم به قبل التفصيل والترتيب .

فيكون الفرق بين التصور الأول والثانى ظاهرا، فإن الأول كأنه شيءقد أخرجته من الخزانة وأنت تستعمله ، والثانى كأنه شيء لك مخزون متى شئت استعملته ، والثالث يخالف الأول بأنه ليس شيئا مرتبا فى الفكر البتة ، بل هو كمبدأ لذاك مع مقارنته لليقين، ويخالف الثانى بأنه لا يكون معرضا عنه ، بل منظور الله نظرا ما بالفعل يقينا إذ تتخصص معه النسبة إلى بعض ماهو كالمخرون .

فإن قال قائل : إن ذلك علم أيضا بالقوة ولكن قوة قريبة من الفعل ، فذلك باطل ، لأن لصاحبه يقينا بالفعل حاصلا لا يحتاج أن يحصله بقوة بعيدة أو قريبة . فذلك اليقين لأنه متبقن أن هذا حاصل عنده إذا شاء علمه ، فيكون تيقنه بالفعل

<sup>(</sup> ٤ ) إنسان : + إن ك .

<sup>(</sup>٧) منهما : منه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۹) سا: سه م .

<sup>(</sup>١١) من أن تمليه : عا تمليه ك .

<sup>.</sup> ش ك عن : من ك .

<sup>(</sup>١٦) تستعمله : متعلمه م .

<sup>(</sup>١٧) بل: + ماك.

<sup>(</sup>٢٢) اليقين : + إما د ، ك ، م .

بأن هذا حاصل تيقنا به بالفعل ، فإن الحصول حصول لشيء ، فيكون هذا الشيء الذي نشير إليه حاصلا بالفعل ، لأنه من المحال أن تتيقن أن المجهول بالفعل معلوم عنده مخزون ، فكيف تتيقن حال الشيء إلا والأمر هو من جهة مانتيقنه معلوم . وإذا كانت الإشارة تتناول المعلوم بالفعل من المتيقن بالفعل أن هذا عنده مخزون فهو بهذا النوع البسيط معلوم عنده ، ثم يريد أن يجعله معلوما بنوع آخر . ومن المعجائب أن هذا المجيب حين يأخذ في تعليم غيره تفصيل ماهجس في نفسه دفعة يكون مع ما يعلمه يتعلم العلم بالوجه الثاني فترتب تلك الصورة فيه مع ترتب ألفاظه .

فأحد هذين هو العلم الفكرى الذى إنما يستكمل به تمام الاستكال إذا ترتب وتركب ، والثاني هو العلم البسيط الذى ليس من شأنه أن يكون له فى نفسه صورة بعد صورة ولكن هو واحد تفيض عنه الصور فى قابل الصور فذلك علم فاعل للشىء الذى نسميه علما فكريا ومبدأ له ، وذلك هو للقوة العقلية المطلقة من النفوس المشاكلة المعقول الفعالة . وأما التفصيل فهو للنفس من حيث هى نفس ، فها لم يكن له ذلك لم يكن له علم يكن له علم نفسانى ، وأما أنه كيف يكون للنفس الناطقة مبدأ غير النفس له علم غير علم النفس ، فهو موضع نظر يجب عليك أن تعرفه من نفسك .

واعلم أنه ليس فى العقل المحض منهما تكثر البتة ولاترتيب صورة فصورة ، ، الله هو مبدأ لكل صورة تفيض عنه على النفس. وعلى هذا ينبغى أن تعتقد الحال فى المفارقات المحضة فى عقلها الأشياء ، فإن عقلها هو العقل الفعال للصور والحلاق لها لا الذى يكون للصور أو فى صور . فالنفس التى للعالم من حيث هى نفس فإن تصورها هو التصور المرتب المفصل، فلذلك ليست بسيطة من كل وجه، وكل إدراك عقلى

<sup>(</sup>١) لشيء: الثيءك، م.

<sup>(</sup>٢) تتيقن أن : تيقن أن ك || معلوم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣) تنيقن حال : تيقن حال ك | ما تتيقنه : ما تيقنه ك .

<sup>(</sup> t ) المعلوم : المعلوم ك .

<sup>(</sup>ه) يريد: قديؤيدك | رمن: من م.

<sup>(</sup>١) ما هجس : ما يهجس ك .

<sup>(</sup>٧) فترتب: فتترتب ف اا ترتب: ترتيب ك.

<sup>(</sup>١٠) ولكن : لكن م .

<sup>(</sup>١١) القوة: القوة ك، م.

<sup>(</sup>١٢) هي : هو د ، ك.

<sup>(</sup>١٧) الأشياء: للأشياء د، م || والحلاق : الحلاق ف ، م .

<sup>(</sup>١٨) اللي : التي د ، ك ، م | فالنفس : والنفس د ، ك .

فإنه نسبة ما إلى صورة مفارقة للمادة ولأعراضها المادية على النحو المذكور. فللنفس ذلك بأنها جوهر قابل منطبع به ، وللعقل بأنه جوهر مبدأ فاعل خلاق ، فما يخص ذاته من مبدئيته لها هو عقليته بالذهل ، وما يخص النفس من تصورها بها وقبولها لها هو عقليتها بالفعل.

والذى ينبغى أن يعلم من حال الصوراتى فى النفس هو ماأقوله: أما المتخيلات وما يتصل بها فإنها إذا عرضت عنها النفس كانت مخزونة فى قوى هى للخزن ، وليست بالحقيقة مدركة ، وإلا لكانت مدركة وخزانة معا ، بل هى خزانة إذا رجعت القوة المراكة الحاكمة إليها وهى الوهم أو النفس أو العقل وجدتها حاصلة ، فإن لم تجدها احتاجت إلى استرجاع بتحسس أو بتذكر. ولولا هذا العذر لكان من الواجب أن يشك فى أمركل نفس إذا كانت ذاهلة عن صورة ، أتلك الصورة موجودة أم ليست بموجودة إلا بالقوة ، ويتشكك فى أنها كيف ترتجع ، وإذا لم تكن عند النفس فعند أى شيء تكون ، والنفس بأى شيء تتصل حتى تعاود هذه الصورة .

لكن النفس الحيوانية قد فرقت قواها ، وجعلت لكل قوة آلة مفردة ، فجعلت لكن النفس الحيوانية قد فرقت قواها ، وجعلت لكل قوة آلة مفردة ، فجعلت للصور خزانة قد يغفل عنها الوهم، وللمعانى خزانة قد يغفل عنها الوهم ولكن الحاكم . فلنا أن نقول : إن الوهم قد يطالع الصور والمعانى المخزونة في حيزى القوتين ، وقد يعرض عنها ، فإذا نقول الآن في الأنفس الإنسانية والمعقولات التي تكتسبها وتذهل عنها إلى غيرها ، أتكون موجودة فيها بالفعل التام فتكون لامحالة

<sup>(</sup>١) على: ساقطة من م | فالنفس: النفس م .

<sup>(</sup>٢) فإ: فيام.

<sup>(</sup>٣-٣) وما يخص النفس .... بالفعل : ساقطة من د .

<sup>(</sup>ه) المتخيلات : المخيلات ك .

<sup>(</sup>٦) عرضت : أعرض د ، ف ، م || النفس : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) أو النفس : والنفس ك || وجدتها : وجدما د ، ك .

<sup>(</sup>٩) استرجاع : الاسترجاع ك ، م || بتحسس : بتحسيس د ؛ بتحسين م || بتذكر : تذكر د ،ك .

<sup>(</sup>١٠) أمر: أن له، م.

<sup>(</sup>١١) ترتجع : ترجع ك.

<sup>(</sup>۱۲) فجملت : فجمل د ؟ جملت ك.

<sup>(</sup>١٤) المسور : المسورة ك ، م || الوهم : الرهم ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) الحاكم : المحاكم م.

<sup>(</sup>١٦) والمقولات: والممقولات د.

عاقلة لها بالثلغل التام، أو تكون لها خزانة تخزنها فيها . وتلك الخزاز إدا ذاتها وإدا بدنها أو شيء بدني لها . وقد قلنا : إن بدنها وما يتعلق ببدنها مما لا يصلح لذلك ، إذ لم يصلح أن يكون محلا للمعقولات ، ولاصلح أن تكون الصور العقلية ذات وضع وكان اتصالها بالبدن بجعلها ذات وضع ، وإذا صارت في البدن ذات وضع بطل أن تكون معقولة . أو نقول: إن هذه الصور العقلية أمور قائمة في أنفسها ، كل صورة منها نوع أمر قائم في نفسه ، والعقل ينظر إليها مرة ويغفل عنها أخرى ، فإذا نظر إليها منها فيه، وإذا أعرض عنها لم تتمثل ، فتكون النفس كمرآة وهي كأشياء خارجة ، فتارة ناوح فيها وتارة لاتلوح ، وذلك بحسب نسب تكون بين النفس و بينها ، أو يكون المبدأ الفعال نفيض على النفس صورة بعد صورة بحسب طاب النفس ، وأن يكون إذا أعرضت عنه انقطع الفيض . فإن كان هذا هكذا فلم لا محتاج كل كرة إلى تعام من رأس . ١٠

فنقول: إن الحق هو القسم الآخر، وذلك أنه من المحال أن نقول إن هذه الصورة موجودة في النفس بالفعل التام ولا تعقالها بالفعل التام، إذ ليس معنى أنها تعقلها إلا أن الصورة موجودة فيها، ومحال أن يكون البدن لها خزانة، ومحال أن تكون ذاتها خزانها، إذ ليس كونها خرزانة لها إلا أن تلك الصورة معقولة موجودة فيها وبهذا تعلقها. وليس كذلك الذكر والمصورة، فان ١٠ إدراك هذه الصورة ليس لها، بل حفظها نقط، وإنما إدراكها لقوة أخرى، وليس وجود الصورة المذكورة والمتصورة في شيء هو إدراك ، كما ليس وجود الصور المحسوسة في الشيء هو حس، ولذلك ليست الأجسام وفها صور المحسوسات

<sup>(</sup>١-٢) وإما بدنها : أو بدنها ك .

<sup>(</sup>٢) وقد : فقد م .

<sup>(</sup>٣) ولا صلح : ولا يصلح ك ، م .

<sup>(</sup> ٤ ) وضع ( الثانية ) : ساقطة من م || بطل : بطلت د .

<sup>(</sup>ه) الصور: الصورةم.

<sup>(</sup>٦) أمر : آخر ك | أخرى : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۰) فإن : وإن ك .

<sup>(</sup>١٣) أنها: أنه د،ك.

<sup>(</sup>١٣-١٢) موجودة . . . . . . العمورة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) أن (الأولى) : له ني د .

<sup>(</sup>١٦) لقوة : بقوة ك .

<sup>(</sup>١٧) والمتصورة : والمصورة ف .

<sup>(</sup>١٨) الصور المحسوسة : صورة المحسوسات د ، ك || الثيء : شيء ت || صور : صورة ك .

عدركة ، بل الإدراك يحتاج أن يكون لما من شأنه أن يتطبع بثلك الصورة تطبعا ما بما هو قوة مدركة . وأما الذكر والمصورة فإنما تنطبع فيهما الصور بما هي آلة ولها جسم يحفظ تلك الصور قريبا من حامل القوة الدراكة وهي الوهم حتى ينظر إلها متى شاء ، كما يحفظ الصور المحسوسة قريبا من الحس ليتأملها الحس متى شاء .

فهذا التأويل محتمله الذكر والمصورة ولا تحتمله النفس ، فإن وجود الصورة المعقولة في النفس هو نفس إدراكها لها، وأيضا سنبين بعد في الحكمة الأولى أن هذه الصورة لا تقوم منفردة ، فبتى أن يكون القسم الصحيح هو القسم الأخير ، ويكون التعلم طلب الاستعداد التـــام للاتصال به ، حتى يكون منه العقل الذى هو البسيط فتفيض منه الصور مفصلة في النفس بتوسط الفكرة ، فيكون الاستعداد قبل التعلم ناقصا ، والاستعداد بعد النعلم تـــاما . فإذا تعلم يكون من شأنه أنه إذا خطر ببأله ما يتصل بالمعقول المطلوب ، وأقبلت النفس على جهة النظر – وجهة النظر هو الرجوع إلى المبـــدأ الواهب للعقل – اتصل به ففاضت منه قوة العقل المجرد الذى يتبعه فيضان التفصيل ، وإذا أعرض عنه عادت فصارت تلك الصورة بالقوة ، ولكن قوة قريبة جدا من الفعل . فيكون التعلم الأول كمعالجة العين ، ، الله عارت العين صحيحة فمتى شاءت نظرت إلى الشيء الذي منه تأخذ صورة مًّا ، وإذا أعرضت عن ذلك الشيء صار ذلك بالقوة القريبة من الفعل . ومادامت النفس البشرية العامية في البلان ، فإنه ممتنع عليها أن تقبل العقل الفعال دفعة ، بل يكون حالها ما قلنا . وإذا قيل : إن فلانا عالم بالمعقولات ، فمعناه أنه بحيث كلما شاء أحضر صورته فى ذهن نفسه ، ومعنى هذا أنه كلما شاء كان له أن يتصل بالعقل الفعال اتصالا يتصــور فيه منه ذلك المعقول ، ليس أن ذلك المعقول حاضر في ذهنه ومتصور في عقله بالفعل دائمًا ، ولا كما كان قبل التعلم. وتحصيل

<sup>(</sup>١) يتطبع : ينطبع ك || الصورة : الصور د ، ف || تطبعا : انطباعاك.

<sup>(</sup>٢) والمصورة : والمصور م | فيهما : فيها د، ف ،م .

<sup>(</sup>٤) الصور : والصورة د ، م | ليتأملها : ليقابلها م .

<sup>(</sup>٧) القسم (الاولى): التقسيم || الأخير : الآخر ك.

<sup>(</sup>١٠) فإذا : وإذاك، م .

<sup>(</sup>١٥) صحيحة : مصححةم .

<sup>(</sup>٢٢) فى (الأولى) : ساقطة من د ، م || ومتصور : ويتصور ك || التعلم : التعليم م || وتحصيل : وبتحصل د ؛ و بتحصيل ك، م .

هذا الضرب من العقل بالفعل ، وهو القوة تحصل للنفس أن تعقل بها ما تشاء ، فإذا شاءت اتصلت وفاضت فيها الصورة المعقولة ، وتلك الصورة هي العقل المستفاد بالحقيقة ، وهذه القوة هي العقل بالفعل فينا من حيث لنا أن نعقل .

وأما العقل المستفاد فهو العقل بالفعل من حيث هو كمال . وأمَّا التصور الأمور ـ المتخيلة فهو رجوع منالنفسإلى الخزائن للمحسوسات . والأول نظر إلى فو ق، وهذا نظر ه إلى أسفل . فإن خلص عزالبدن وعوارض البدن فحينئذ يجوز أن يتصل بالعقل الفعال تمام الاتصال وبلتي هناك الجمال العقلي واللَّهُ السرمدية كما نتكالم عليه في بابه . واعلم أن التعلم سواء حصل من غير المتعلم أو حصل من نفس المتعلم فإنه متفاوت فيه ، فإن من المتعلمين من يكون أقرب إلى التصور ، لأن استعداده الذي قبل الاستعداد الذي ذكرناه أقوى ، فإن كان ذلك للإنسان فما بينه وبين نفسه سمى ، هذا الاستعداد القوى حدساً . وهذا الاستعداد قد يشتد في بعض الناس ، حتى لا يحتاج في أن يتصل بالعقل الفعال إلى كثير شيء وإلى نخريج وتعليم ، بل يكون شديد الاستعداد لذلك كأن الاستعداد الثاني حاصل له ، بل كأنه يعرف كل شيء من نفسه . وهذه الدرجة أعلى درجات هذ الاستعداد ، وبجب أن تسدى هذه الحالة من العقل الهيولاني عقلا قدسيا ، وهي من جنس العقل بالملكة ، إلا °' أنه رفيع جدا ليس مما يشترك فيه الناس كلهم . ولا يبعد أن يفيض بعض هذه الأفعال المنسوبة إلى الروح القاسية لقوتها واستعلائها فيضانا على المتخيلة ، فتحاكيها المتخيلة أيضا بأمثلة محسوسة ومسموعة من الكلام على النحو الذى سلفت الإشارة إليه . ومما يحقق هذا أن من المعلوم الظاهر أن الأمور المعقولة التي يتوصـــل إن اكتسابها إنما تكتسب بحصول الحد الأوسط في القياس . وهذا الحد الأوسط قد .. يحصل من ضربين من الحصول ، فتارة يحصل بالحدس ، والحاس هو فعل للذهن يستنبط به بذاته الحد الأوسط والذكاء قوة الحدس ؛ وتارة يحصل بالتعليم ، ومبادىء التعليم الحدس ، فإن الأشـــياء تنتهى لا محالة إن حدوس

<sup>(</sup>١) القوة : + التي ك | تحصل: تحصيل د | بها : + النفس ك || ما تشاء : ماشاءت ك ؛ ما شاء م .

<sup>(</sup>٢) وفاضت : وفاض ك . (٣) لنا : لها ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) سمى: ساقطة مند. (١٣) لذلك: وكذلك ك.

<sup>(</sup>١٥) وهي : + شيء ن .

<sup>(</sup>١٧) فيضانا : فيضاماً ك .

<sup>(</sup>۱۸) سلفت : سلف م .

<sup>(</sup>٢١) من (الأرلى) : ساقطة من ف .

استنبطها أرباب تلك الحدوس ثم أدوها إلى المتعامين. فجائز إذن أن يقع للإنسان بنفسه الحدس وأن ينعقد في ذهنه القياس بلا معلم ، وهذا مما يتفاوت بالكم والكيف. أما في الكم فلأن بعض الناس يكون أكثر عدد حدس للحدود الوسطى ، وأما في الكيف فلأن بعض الناس أسرع زمان حدس . ولأن هذا التفاوت ليس منحصرا في حد ، بل يقبل الزيادة والنقصان دائما ، وينتهى في طرف النقصان إلى من لا حدس له البتة ، فيجب أن ينتهى أيضا في طرف الزيادة إلى من له حدس في أسرع وقت وأقصره . في كل المطلوبات أو أكثرها ، وإني من له حدس في أسرع وقت وأقصره . فيمكن إذن أن يكون شخص من الناس مؤيد النفس لشدة الصفاء وشدة الاتصال في بلبادىء العقلية إلى أن يشتعل من ما ، أعنى قبولا لها من العقل الفعال في كل شي و ترتسم فيه الصور التي في العقل الفعال ، إما دفعة ، وإما قريبا من دفعة ، ارتساما لا تقليديا ، بل بترتيب يشتمل على الحدود الوسطى . فإن التقليديات في الأمور التي إنما تعرف بأسبابها ليست يقينية عقاية . وهذا ضرب من النبوة ، بل أعلى قوى النبوة ، والأولى أن تسمى هذه عقاية . وهذا ضرب من النبوة ، بل أعلى قوى النبوة ، والأولى أن تسمى هذه القوة قوة قدسية ، وهي أعلى مراتب القوى الإنسانية .

<sup>(</sup>٢) بلا معلم : بلا تعلم ك || يتفاوت : + فيه ك .

<sup>(</sup>٣) أما : وأماك || حدس : حدساد ؛ حدوس م .

<sup>(</sup> ٨ ) فيمكن : فممكن ك ؛ مكن م .

<sup>(</sup> ۱۰ ) میمنان . هسان ته : ( ۱ ) وترتسم : فترتسم د .

ر ۱۰**)** الصور : الصورة ك.

<sup>(</sup>١١) التي : ساقطة من م | يقينية : عينية م .

<sup>(</sup>۱۲) قوى : قوة م .

<sup>(</sup>١٣) قوة : ساقطة من م .

## الفصلالسابع

## نى عدا لمذا هب الموروثت عن لعدماء فى مرالنفس وأفعالها

#### وأنها واحدة أوكثيرة وتصجيخ القول الحق فيها

إن المذاهب المشهورة فى ذات النفس وفى أفعالها مختافة . فمنها قول من زعم ه أن النفس ذات واحدة ، وأنها تفعل جميع الأفعال بنفسها باختلاف الآلات . ومن هؤلاء من زعم أن النفس عالمة بذاتها ، تعلم كل شيء ، وإنما تستعمل الحواس والآلات المقربة للمدركات منها بسبب أن تتنبه به لما فى ذاتها . ومنهم من قال : إن ذلك على سبيل التذكر لها ، فكأنها عرض لها عنده أن نسيت .

ومن الفرقة الأولى من قال: إن النفس ليست و احدة ، بل عدة ، وأن النفس التي في بدن واحد هي مجموع نفوس: نفس حساسة دراكة ، ونفس غضبية ، ونفس شهوانية . فمن هؤلاء من جمل النفس الشهوانية هي النفس الغذائية ، وجعل موضعها القلب ، وجمل له شهوة الغذاء والتوليد جميعا . ومنهم من جعل التوليد لقوة من هذا الجزء من أجزاء النفس فائضة إلى الانثيين في الذكر والأني . ومنهم من جعل التوليد وأنها النفس ذاتا واحدة ، وتفيض عها هذه القوى ، وتختص كل قوة بفعل ، ه وأنها إنما تفعل ماتفعله من الأمور المذكورة بتوسط هذه القوى .

فمن قال : إن النفس واحدة فعالة بذاتها احتج بما سبحتج به أصحاب المذهب

<sup>(</sup>١) الفصل السابع: فصل ٧ ف ؛ فصل م .

<sup>(</sup>٥) المشهورة : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٨) منها : منه د ، ك ، م || تتنبه : تنبه ك .

<sup>(</sup>١٢) فين : ومن ك.

<sup>(</sup>١٦) ما تفعله : ما تفعل ف .

<sup>(</sup>١٧) احتج : واحتج ك | بما : بهاد || سيحتج : يحتج ك.

الآخر مما نذكره . ثم قال : فإذا كانت واحدة غير جسم استحال أن تنقسم في الآلات وتتكثر ، فإنها حينثذ تصير صورة مادية ، وقد ثبت عندهم أنها جوهر مفارق بقياسات لا حاجة لنا إلى تعدادها ههنا ، قالوا فهي بنفسها تفعل ما تفعل بآلات مختلفة . والذين قالوا من هؤلاء : إن النفس علامة بذاتها ، احتجوا وقالوا : لأنها إن كانت جاهلة عادمة للعلوم فإما أن يكون ذلك لها لجوهرها أو يكون عارضا لها، فإن كان لجوهرها استحال أن تعلم البنة ، وإن كان عارضًا لها فالعارض يعرض على الأمر الموجود للشيء . فيكون موجودا للنفس أن تعلم الأشياء لكن عرض لها أن جهلت بسبب ، فيكون السبب إنما يتسبب للجهل لا للعلم . فإذا رفعنا الأسباب العارضة بتى لها الأمر الذي في ذاتها ، ثم إذا كان الأمر الذي لها في ذاتها هو أن تعلم فكيف يجوز أن يعرض لها بسبب من الأسباب أن تصير لا تعلم وهي بسبطة روحانية لا تنفعل ، بل يجوز أن يكون عندها العلم وتكون معرضة عنه مشغولة ، إذا نبهت علمت ، وكان معى التنبيه ردها إلى ذاتها وإلى حال طبيعتها ، فتصادف نفسها عالمة بكل شيء . وأما أصحاب التذكر فإنهم احتجوا وقالوا : إنه لولم تكن النفس علمت وقتا ماتجهله الآن وتطلبه لكانت إذا ظفرت به لم ١٥ تعلم أنه المطلوب ، كطالب العبد الآبق ؛ وقد فرغنا عن ذكر هذا في موضع آخر وعُن نقضه . والذين كثروا النفس ، فقد إحتجوا وقالوا : كيف يمكننا أن نقول : إن الأنفس كلها نفس واحدة ، ونحن نجد النبات وله النفس الشهوانية ، أعنى التي ذكرناها في هذا الفصل ، وليس له النفس المدركة الحاسة المميزة ، فتكون لا محالة النفس هذه شيئا منفردا بذاته دون تلك النفس ، ثم نجد الحيــوان وله هذه النفس الحساسة الغضبية ، ولا تكون هناك النفس النطقية أصلا ، فتكون هذه الأنفس البهيمية نفسا على حدة . فإذا اجتمعت هذه الأمور في الإنسان ، علمنا أنه قد اجتمع فيه أنفس متباينة محتلفة الذوات ، قد يفارق

<sup>(</sup>١) فإذًا : فإذ د أ استحال : استحالت د ، م .

<sup>(</sup>ه) لجوهرها: بجوهرهاك.

<sup>(</sup>٨) يتسبب: ينسب م .

<sup>(</sup>١٤) لكانت : لكان د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۷) وله : ولها د ، م .

<sup>(</sup>١٨) له: لهاد، م | الحاسة : الحساسة ك.

<sup>(</sup>۲۰) وله: ولها د،م.

<sup>(</sup>٢١) الأنفس: النفس ف.

<sup>(</sup>۲۲) متباینة : سائیة م .

بعضها بعضا ، فلللك تختص كل واحدة منها بموضع ، فيكون للمميزة اللماغ ، ويكون للغضبية الحيوانية القلب ، ويكون للشهوانية الكبد .

فهذه هي المذاهب المشهورة في أمر النفس ولبس يصح منها إلا المذهب الأخير مما عد أولا فلنبين صحته . ثم نقبل على حل الشبه التي أوردوها فنقول : قدبان مما ذكرناه أن الأفعال المتخالفة هي بقوى متخالفة وأن كل قوة من حيث هي ه فإنما هي كذلك من حيث يصدر عنها الفعل الأول الذي لها فتكون القوة الغضبية لاتنفعل من اللذات ولا الشهوانية من المؤذيات ولا تكون القوة المدركة متأثرة مما تتأثر عنه هاتان ولاشيء من هاتن من حيث ها قابل للصور المدركة متصور لها. فإذا كان هذا متقررا فنقول : إنه يجب أن يكون لهذه القوى رباط يجمعها كلها فتجتمع إليه ، وتكون نسبته إلى هذه القوى نسبة الحس المشترك إلى الحواس ١٠ التي هي الرواضع . فإنا نعلم يقينا أن هذه القوى يشغل بعضها بعضا ، ويستعمل بعضها بعضا ، وقد عرفت هذا فما سلف . ولو لم يكن رباط يستعمل هذه فيشتغل ببعضها عن بعض فلا يستعمل ذلك البعض ولا يدبره ، لما كان بعضها يمنع بعضا عن فعله بوجه من الوجوه ولا ينصرف عنه . لأن فعل قوة من القوى إذا لم يكن لها اتصال بقوة أخرى ، لا يمنع القوة الأخرى عن فعلها إذا لم نكن الآلة مشتركة ولا المحل ١٥ مشتركا ولا أمر يجمعهما غير ذلك مشتركا . ونحن نرى أن الإحساس يثىر الشهوة ، والقوة الشهوانية لا تنفعل من المحسوس من حيث هو محسوس ، فإن انفعل لا من حيث هو محسوس لم يكن الانفعال الذي يكون لشهوة ذلك المحسوس ، فيجب لا محالة أن يكون هو الذي يحس . وليس يجوز أن تكون القوتان واحدة ، فبين

<sup>(</sup>١) واحدة : واحدم .

<sup>( ؛ )</sup> نقبل : لنقبل ن .

<sup>(</sup>٩) يجمعها: يجمع ك، م.

<sup>(</sup>١٠) إليه: البنة ك.

<sup>(</sup>١١-١١) ويستعمل بعضها بعضا : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٢) ملف: + اك ف | بيعضها: بعضهاك.

<sup>(</sup>۱۳) لماكان: لكانكاكانم.

<sup>(</sup>١٦) ونحن : وكيف ونحن د ؛ كيف ونحن ف | يثير : تثيره ك .

<sup>(</sup>١٧) من (الاولى): عن ك .

<sup>(</sup>١٨) كشرة: بشرة د،ك.

<sup>(</sup>١٩-١٨) لا محالة : ساقطة من ك.

أن القوتين لشيء واحد ، فلهذا يصدق أن نقول : إنا لما أحسسنا اشتهينا ، أو لما رأينا كذا غضبنا .

وهذا الشيء الواحد الذي تجتمع فيه هذه القوى هو الشيء الذي يراه كل منا ذاته ، حتى يصدق أن نقول لما أحسسنا اشتهينا . وهذا الشيء لا يجوز أن يكون جسما .

و إلا كان كلجسم له ذلك ، بل لأمر به يصير كذاك ، ويكون نجمع هذه القوى ، وإلا كان كلجسم له ذلك ، بل لأمر به يصير كذاك ، ويكون ذلك الأمر هو الجامع الأول ، وهو كمال الجسم من حيث هو مجمع ، وهو غير الجسم ، فيكون إذن المجمع هو شيء غير جسم وهو النفس .

وأما ثانيا ، فقد تبين أن من هذه القوى ماليس يجوز أن يكون جسانيا مستقرا في جسم ، فإن تشكك فقيل : إنه إن جاز أن تكون هذه القوى لشيء واحد ، مع أنها لا تجتمع معا فيه ، إذ بعضها لا يحل الأجسام وبعضها يحلها ، فتكون مع افتراقها من غير أن تكون بصفة واحدة منسوبة إلى شيء واحد ، فلم لا يكون كذلك الآن وتكون كلها منسوبة إلى جسم أو جساني . فنقول لأن هذا الذي ليس بجسم ، يجوز أن يكون منبع القوى فيفيض عنه بعضها في الآلة ، وبعضها يختص بعضم أو بالله ، وبعضها يختص بدأته ، وكلها يؤدى إليه نوعا من الأداء . واللواتي تكون في الآلة تجتمع في مبدأ يجمعها في الآلة تختم في مبدأ علمها في الآلة ذلك المبدأ ، وهو فائض عن الغني عن الآلة كما نبين حاله بعد في حل الشبه . وأما الجسم فلا يكن أن تكون هذه القوى كلها فائضة منه ، فإن نسبة القوى إلى الجسم ليس على سبيل الفيضان ، بل على سبيل القبول ، والفيضان يجوز أن يكون على سبيل مفارقة للفيض عن المفيض ، والقبول لا يجوز أن يكون أن يكون على سبيل مفارقة للفيض عن المفيض ، والقبول لا يجوز أن يكون على سبيل مفارقة للفيض عن المفيض ، والقبول لا يجوز أن يكون على سبيل مفارقة للفيض عن المفيض ، والقبول لا يجوز أن يكون على السبيل .

<sup>(</sup>١-١) أولما: ولما د، ف.

<sup>(</sup>١-١) اشتهينا . . . . أحسسنا : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٣) منا : +أنه ك .

<sup>(؛)</sup> لا يجوز أن يكون : لا يكون م .

<sup>(</sup>٦) لأمر به يصير : الأمر يصير م .

<sup>(</sup>١٣) كذاك : لذاك م .

<sup>(</sup>١٤) عنه: عنها د، ك، م .

<sup>(</sup>١٥) بداته: بداتهاك،م.

<sup>(</sup>١٧) الشبه: الشبة ك.

<sup>(</sup>١٨) الفيضان: النقصان م.

<sup>(</sup>١٩) الفيض : الفيض ك .

وأما ثالثا فإن هذا الجسم إما أن يكون جملة البلن ، فيكون إذا نقص منه شيء لا يكون ما نشعر به أنا نحن موجودا ، وليس كذلك ، فإنى أكون أنا وإن لم أعرف أن في يدا ورجلا أو عضوا من هذه الأعضاء ، على ماسلا ذكره في مواضع أخرى ، بل أظن أن هذه توابعي ، وأعتقد أنها آلات في أستعملها في حاجات ، لولا تلك الحاجات لما احتيج إليها لى ، وأكون أيضا أنا وليست هي .

ولنعد إلى ما سلف ذكره منا فنقول: لو خلق إنسان دفعة واحدة ، وخلق متباین الأطراف ، ولم یبصر أطرافه ، واتفق أن لم یمسها ، ولا تماست ، ولم یسمع صوتا ، جهل وجود جمیع أعضائه ، وعلم وجود إنیته شبئا و احدا مع جهل حمیع ذلك . ولیس المجهول بعینه هو المعلوم ، ولیست هذه الأعضاء لنا فی الحقیقة إلاكالثیاب التی صارت لدوام لزومها إیانا كأجزاء منا عندنا . وإذا تخیلنا أنفسنا لم نتخیلها عراة ، بل تخیلناها ذوات أجسام كاسیة ، والسب فیه دوام الملازمة . إلا أنا قد اعتدنا فی الثیاب من التجرید والطرح مالم نعتد فی الأعضاء ، فكان ظننا الأعضاء أجزاء منا آكد من ظننا الثیاب أجزاء منا . وأما الأعضاء ، فكان ظننا الأعضاء أجزاء منا آكد من ظننا الثیاب أجزاء منا . وأما هو الشیء الذی أعتقده أنه لذاته أنا ، أو یكون معنی ما أعتقده أنه أنا لیس هو ذلك العضو وهو خونه قلبا أو دماغا أو شیئا آخر أو عدة أعضاء بهذه الصفة هویتها أو هویة مجموعها هو الشیء الذی أشعر به أنه أنا ، فیجب أن یكون شعوری بأنا هو شعوری بذلك الشیء . فإن الشیء لا بجوز من جهة واحدة أن یكون مشعورا به و ولیس الأمر كذلك ، فإنی إنما أعرف أن نی قلبا و دماغا به و غیر مشعور به ، ولیس الأمر كذلك ، فإنی إنما أعرف أن نی قلبا و دماغا به و غیر مشعور به ، ولیس الأمر كذلك ، فإنی إنما أعرف أن نی قلبا و دماغا به و غیر مشعور به ، ولیس الأمر كذلك ، فإنی إنما أعرف أن نی قلبا و دماغا به و غیر مشعور به ، ولیس الأمر كذلك ، فإنی إنما أعرف أن نی قلبا و دماغا

<sup>(</sup> ٤ ) ذكره : ساقطة من ك || مواضع أخرى : موضع آخر د .

<sup>( • )</sup> احتيج : احتج ك || لى : ساقطة من ك .

<sup>(</sup>٥-١) أيضا أنا أنا : أنا أيضا أنا ك، م.

<sup>(</sup>١١) لدوام : لدوم د || عندنا : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٤) فكان : وكان ك . (١٦) أنه لذاته : أنا و لذاته م .

<sup>(</sup>١٧) ذات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٨) عدة : عدم م .

<sup>(</sup>١٩) أشعر به: أشعرته ك، م.

<sup>(</sup>٢١) وغير : غير د ، ك ، م | ا وليس : ثم ليس د ، ك .

بالإحساس والساع والتجارب ، لا لأنى أعر ف أنى أنا ، فيكون إذن ليس ذلك العضو لنفسه الشيء الذي أشعر به أنه أنا بالذات ، بل يكون بالعرض أنا ، ويكون المقصود بما أعرفه مني أني أنا الذي أعنيه في قولى : أنا أحسست وعقلت وفعلت ، وجمعت هذه الأوصاف شيئا آخر هو الذي أسميه أنا . فإن قال هذا القائل : إنك أيضا لا تعرفه أنه نفس فأقول : إنى دائما أعرفه على المعنى الذى أسميه النفس ، وربما لا أعرف تسميته باسم النفس. فإذا فهمت ما أعنى بالنفس ، فهمت أنه ذلك الشيء ، وأنه المستعمل للآلات من المحركة والدراكة . وإنما لا أعرف مادمت لا أفهم معنى النفس ، وليس كذلك حال قلب ولا دماغ فإنى أفهم معنى القلب والدماغ ولا أعلم ذلك، فإنى إذا عنيت بالنفس أنه الشيء الذي هو مبدأ هذه الحركات والإدراكات التي لى ومنتهاها في هذه الحملةعرفت أنه إما أن يكون بالحقيقة أنا أو يكون هو أنا مستعملا لهذا البدن ، فكأنى الآن لا أقدر أن أميز الشعور بأنا مفردا عن مخالطة الشعور بأنه مستعمل للبدن ومقارن للبدن . وأما أنه جسم أو ليس بجسم ، فليس يجب عندى أن يكون جسها ، ولا يتخيل هو لى جسها من الأجسام البنة ، بل يتخيل لى وجوده فقط من غير جسمية . فيكون قد فهمت من جهة أنه ليس بجسم ، إذا لم أفهم الجسمية ، مع أنى فهمته . ثم إذا حققت فإنى كلما عرضت جسمية لهذا الشيء الذي هو مبدأ هذه الأفعال ، لم يجز أن يكون ذلك الشيء جسا ، فبالحرى أن يكون تمثله الأول في نفسي أنه شيء مخالف لهذه الظواهر وأن تغلطني مقارنة الآلات ومشاهدتها وصدور الأفعال عنها ، فأظن أنها كالأجزاء منى ، وليس إذا غلط فى شىء وجب ا، حكم ، ٢٠ بل الحكم لما يلزم أن يعقل . وليس إذا كنت طالبا لوجوده ولكونه غير جمم فقد كثت جاهلاً بهذا جهلا مطلقا ، بل كانت غافلا عنه . وكثيرا ما يكون العلم بالشيء قريبًا ، فيغفل عنه ، ويصير في حد المجهول ، ويطلب من موضع أبعد .

<sup>(</sup>٢) أشعر به: أشعرته ك ، م .

<sup>(</sup>٣) أعنيه : أعينه م .
(٤) أنا : ساقطة من د .

<sup>(</sup>ه) دائما: وإنماك.

<sup>(</sup>۱۲) ومقارن : وقارن د .

<sup>(</sup>١٤) جسية : جسيته ك . "

<sup>(</sup>١٥) إذا : إذ ك إ ثم إذا : وإذام .

<sup>(</sup>١٦) عرضت : فرضت ك .

<sup>(</sup>۲۰) يلزم : وجب م || لوجوده : الوجودم .

وربما كان العلم القريب جاريا مجرى التنبيه ، وكان مع خفة المؤونة فيه كالمذهوب عنه ، فلا ترجع الفطنة إلى طريقه لضعف الفهم ، فيحتاج أن يؤخذ فيه مأخذ بعيد . فبين من هذا أن لهذه القوى مجمعا هو الذى تؤدى كلها إليه ، وأنه غير جسم وإن كان مشاركا للجسم أو غير مشارك . وإذ قد بينا صحة هذا الرأى فيجب أن نحل الشبه المذكورة ،

أما الشبة الأولى ، فنقول : إذه ليس يجب إذا كانت النفس واحدة النات أن لا تفيض عنها إلى أعضاء مختلفة قوى مختلفة ، بل من الجائز أن يكون أول ما يفيض عنها في البزر والمني قوة الإنشاء ، فتنشئ أعضاء على حسب موافقة أفعال تلك القوة . ويستعد كل عضو اقبول قوة خاصة لتفيض عنه، ولولا ذلك لكان خلق البدن معطلا لها ،

وأما من تشكك فجعل النفس عالمة لذاتها فهو فاسد ، فإنه ليس يجب إذا كان جوهر النفس خاليا بذاته عن العلم أن يستحيل له وجود العلم . فإنه فرق بين أن يقال : إن جوهر الشيء باحتبار ذاته لا يقتضى العلم ، وبين أن يقال : إن جوهره بذلك الاعتبار يقتضى أن لا يعلم ، فإن لزوم الجهل مع كل واحد من القولين مختلف . فإنا وإن سلمنا أن النفس بجوهرها جاهلة ، فإنما نعنى ان جوهرها إذا انفرد ولم يتصل به سبب من خارج لزمه الجهل ، بشرط الانفراد مع شرط الحوهر ، لا بشرط الحوهر وحده . ولسنا نعنى بهذا أن جوهرها جوهر لا يعرى عن الجهل ، وإن لم نسلم ، بل قلنا : إن ذلك أمر عارض لها ، فليس يجب أن يكون مثل هذا العارض واردا على الأمر الطبيعي ، فإنه ليس إذا قلنا : إن الخشة خالية عن صورة السريرية ، وأن ذلك الخلو ٢٠ فيس بحوهرها ، بل أمر عارض لها جائز الزوال . كان هذا القول كأنك تقول : يجب أن يكون قد كانت فيه صورة السريرية ثم انفسخت .

<sup>(</sup>۱) القريب: بالقريب د. (۱) الرأى: ساتطة من د.

<sup>(</sup> ٨ ) أول : أولا حسب موافقة أفعال د || فتنشىء : فتنشأ د .

<sup>(</sup>۹-۸) حسب موافقة أفعال : ساقطة من د .

<sup>(</sup> ٩ ) منه : منها ف . (١١) للداتها : بداتها له .

<sup>(</sup>١٥) وإن: إذاك، م.

<sup>(</sup>٢١) بلوهرها: بجوهرهاك إلى لها: له د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۲۱) كأنك : كأنا د .

<sup>(</sup>۲۲) فيه : فيها ف || ثم انفسحت : وانفسخت م .

ومن الحال أيضا ما قاله المتشكك من ارتداد الشيء إلى ذاته ، فإن الشيء لا يغيب البتة عن ذاته ، بل ربما قبل إنه قد يغيب عن أفعال تختص بذاته ، وتتم بذاته وحدها ، وإنما يتوسع فيقال هذا ، لأن هذه الأفعال لا تكون موجودة له ، بل لا تكون موجودة أصلا . وأما ذاته فكيف تكون غير موجودة لنفسها وبالحقيقة ، فإن أفعاله لا يجوز أن يقال فيها إنه يغيب عنها لأن الغائب هو موجود في نفسه غير موجود للشيء ، وهذه الأفعال ليست موجودة أصلا إلا وقت مايوجدها فلا يكون غائبا عنها ، وأما ذات الشيء فلا يغيب الشيء عنه ولا يرجع إليه .

وأما أصحاب التذكر فقد نقض احتجاجهم في الصناعة الآلية . وأما حجة هؤلاء الذين يجزئون النفس فقد أخل فيها مقدمات باطلة ، من ذلك قولم : إنه توجد النفس النباتية مفارقة الحساسة ، فيجب أن يكون في الإنسان شي آخر غيره . فإن هذه المقدمة سوفسطائية ، وذلك لأن المفارقة تتوهم على وجوه ، والتي يحتاج إليها ههنا وجهان : أحدها أنه قد تتوهم لها مفارقة ، كما المون عن والبياض وللحيوان عن الإنسان إذ توجد هذه الطبيعة في غير البياض وتلك في غير الإنسان بأن يقارن كل فصلا آخر . وقد تتوهم مفارقة ، كما المحلاوة المقارنة البياض في جسم ، فإنها قد توجد مفارقة له . فتكون الحلاوة والبياض قوتين مختلفتين لا يجمعهما شي . وأليق المفارقات بالنفس النباتية النفس الحساسة هو القسم الأول ، وذلك لأن النفس النباتية الموجودة في النخلة لا تشارك القوة النامية القسم الأول ، وذلك لأن النفس النباتية الموجودة في النخلة لا تشارك القوة النامية

<sup>(</sup>٢) إنه: ساقطة من ك، م | أفدال: قد + ن.

<sup>(</sup>٣) وإنما : + هو ك || هذا : بهذا ك.

<sup>(</sup>٥) نيا: نيه د،م.

<sup>(</sup> v ) فلا يكون غائبا : فلا تكون غائبة ك .

<sup>(</sup>٩) التذكر: التذكيرم.

<sup>(</sup>١١) النفس: النفس م.

<sup>(</sup>١٣) يحتاج : نحتاج ف | لها : له أنه .

<sup>(</sup>١٥) يقارن : يفارق ك .

<sup>(</sup>١٦) البياض : البياض م | قد : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٧) شيء : + واحد ك .

<sup>(</sup>١٨) لأن: أنك،م.

الموجودة في الإنسان البتة في النوع ، فإن تلك القوة ليست بحيث تصلح لأن تقارن النفس الحيوانية البتة ، ولا القوة النامية التي في الحيوان [تصلح لأن تقارن النفس النخلية ، ولكن يجمعهما معنى واحد وهو أن كل واحدة منهما تغذى وتنمى وتولد وإن كانت بعد ذلك تنغصل بفصل مقوم منوع ، لا بعرض فقط . والمعنى الموجود فيهما جميعا هو جنس القوة النباتية التي للإنسان ، ويفارق على جهة ما يفارق • المعنى الجنسى . ونحن لا نمنع أن يوجد جنس هذه القوى لأشياء أخرى ، وليس في ذلك أنه يجب أن لا تجتمع هذه القوى في الإنسان لنفس واحدة ، بل ليس يجب من ذلك أن لا تكون الطبيعة النامية الموجودة في الحيوان مقولة على نفس الحيوانية التي له حتى تكون نفسه الحيوانية هي تلك القوة ، كما أن الإنسان ليس شيئًا غير حصته في جنس الحيوانية . وهذا شيء قد تحقق لك في المنطق ، فهذا ١٠ ليس يوجب أن تكون النفس النامية التي في الإنسان غير النفس الحيوانية ، فضلا عن أن تكونا قوتى نفس واحدة ، فليس إذن النباتية التي في الإنسان توجد البتة مفارقة بنوعها للإنسان . واحتجاجهم غير منتفع به إذا كانت القوة لانفارق بنوعيتها ، بل بجنسيتها ، وهما مختلفتان . ومع ذلك فلنضع القوة النباتية في الحيوان مخالفة للقوة الحيوانية فيه ، كأن كل واحدة منهما نوع محصل منفرد بنفسه ، ١٠ وليسن أحدهما الآخر ، ولا مقولا عليه ، فها فى ذلك مما يمنع أن تكون القوتان جميعًا في الحيوان لنفس الحيوان، كما أنه ليس إذا وجدت الرطوبة في غير الهواء، ولست مقارنة الحرارة ، يجب من ذلك أن لا تكون الرطوبة والحرارة في الهواء لصورة واحدة أو لمادة واحدة ، وليس إذا كانت حرارة توجد غير صادرة عن الحركة ، بل عن حرارة أخرى ، يجب من ذلك أن الحرارة في موضع . ، آخر ليست تابعة للحركة .

<sup>(</sup>٣) النخلية : + التي فيه د 🍴 واحدة : واحد د ، ك ، م .

<sup>( )</sup> كانت : كان د ، ك ، م || بعد ذلك تنفصل : تنفصل بعد ذلك د ؛ تنفصل بعد ذلك عنه ك عنه ك ، م .

 <sup>(</sup>٦) أخرى: أخر ك، م.
 (٧) ن: ساقطة من ف || لا تجتمع : لا تجمع م.

<sup>(</sup>٨) نفس : النفس د ، ك .

<sup>(</sup>١١) النامية : النباتية ك.

<sup>(</sup>۱۲) تكونا : تكون ك | قوتى د ، ك ، م

<sup>(</sup>۱٤) مختلفتان : مختلفان د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) واحدة : واحد د ، ك ، م .

ونقول : ليس يمتنع أن تكون هذه القوى متغايرة بالنوع أيضا ، وتنسب إلى ذات واحدة هي فيها . فأما كيفية تصور هذا فهو أن الأجهام العنصرية تمنعها صرفية التضاد عن قبول الحياة ، فكلما أمعنت في هدم طرف من التضاد ورده إنى التوسط الذى لاضد له جعلت تضرب إلى شبه بالأجسام السهاوية ، فتستحق ه بذلك قبول قوة محيية من الحوهر المفارق المدبر ، ثم إذا ازدادت قربا من التوسط ازدادت قبول حياة حتى تبلغ الغاية التي لا يمكن أن يكون أقرب منها إنى التوسط، ولا أهدم منها للطرفين المتضادين ، فتقبل جوهرا مقارب الشبه من وجه ما للجوهر المفارق كما للجواهر السهاوية ، فيكون حينتذ ما كان يحدث في غيره من المفارق يحاث فيه من نفس هذا الجوهر المقبول المتصل به الجوهر. ومثال هذا ١٠ في الطبيعيات : لنتوهم مكان الجوهر المفارق نارا أو شمسا ، ومكان البدن جرما يتأثر عن النار وليكن كرة ما ، وليكن مكان النفس النباتية تسخينها إياها ، ومكان النفس الحيوانية إنارتها فيها ، ومكان النفس الإنسانية إشعالها فيها نارا . فنقول : إن ذلك الحرم المأثر كالكرة ، إن كان ليس وضعه من ذلك المؤثر فيه وضعا يقبل الاشتعال منه نارا ولا إضاءته وإنارته، ولكن وضعا يقبل تسخينه لم يقبل غير ذلك. ١٥ فإن كان وضعه وضعا يقبل تسخينه ، ومع ذلك هو مكشوف له أو مستشف أو على نسبة إليه يستنير بها عنه استنارة قوية ، فإنه يسخن عنه ويستضيء معا ، ويكون الضوء الواقع فيه منه هو مبدأ أيضا مع ذلك المفارق لتسخينه . فإن الشمس إنما تسخن بالشعاع ، ثم إن كان الاستعداد أشد وهناك ما من شأنه أن يشتعل عن المؤثر الذي من شأنه أن يحرق بقوته أو شعاعه اشتعل فحدثت الشعلة ٢٠ جرما شبيها بالمفارق من وجه ، وتكون تلك الشعلة أيضا مع المفارق علة للتنوير والتسخين معا حتى لوبقيت وحدها لاستتم أمر التنوير والتسخين . ومع هذا فقد

<sup>(</sup>٢) فيا: فيه د، ك، م.

<sup>( ؛ )</sup> شبه : تشبه ك .

<sup>(</sup> ٩ ) الجوهر ( الثانية ) : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١١) كرة : قوة م 🍴 وليكن ( الثانية ) : ولكن م .

<sup>(</sup>١٢) إشعالها : اشتعالها له .

<sup>(</sup>١٤) ولا إضاءته وإنارته : ولا إضاءة ولا إنارة ك.

<sup>(</sup>١٦) نسبة : نسبته ك | يسخن : يتسخن ك .

<sup>.</sup> ن من ف ي

كان يمكن أن يوجد التسخين وحده ، أو التسخين والتنوير وحدها ، ولم يكن المتأخر منهما مبدأ يفيض عنه المتقدم ، وكان إذا اجتمعت الجملة يصير حينئذ كل ما فرض متأخرا مبدأ أيضا للمتقدم وفائضا عنه المتقدم.

فهكذا فليتصور الحال فى القوى النفسانية وسيأتى فى بعض الفنون المتأخرة مايشرح صورة الأمر فى هذا حيث نتكلم فى تولد الحيوان .

<sup>(</sup>٢) وكان: فكان ك.

## الفصالاتامن

## في بيان الآلات الني للنفس

وبالحرى أن نتكلم الآن في الآلات التي للنفس ، فنقول: إنه قد أفرط الناس في أمر الأعضاء التي تتعلق بها القوى الرئيسة من النفس إفراطا في جنبتي اللجاج ، وركنوا إلى تعسف كثير وتعصب شديد مال إليه كل واحد من الفريقين حتى خرج من الحق . وأكثرهم غلطا من جعل النفس ذاتا واحدة وقضى مع ذلك أن الأعضاء الرئيسة كثيرة ، فإنه لما خالف فيه الفلاسفة القائلة بتكثر أجزاء النفس ، ووافق من قال بو حدانيتها ، لم يعلم أنه يلزمه أن يجعل العضو الرئيس واحدا ، وهو الذي يكون به أول تعلق النفس . وأما المكثرون لأجزاء النفس فيا عليهم أن يجعلوا لكل جزء منه معدنا مخصوصا ومركزا مفردا .

فنقول أولا: إن القوى النفسانية البدنية مطيتها الأولى جسم لطيف نافذ في المنافذ روحاني ، وإن ذلك الحسم هو الروح ، وإنه لولا أن قوى النفس المتعلقة بالجسم تنفذ محمولة في جسم لما كان سد المسالك حابسا لنفوذ القوى المجركة والحساسة والمتخيلة أيضا ، وهو حابس ظاهر الحبس عند من حرب التجارب الطبية ، وهدا الجسم نسبته إلى لطافة الأخلاط و بخاريتها نسبة الأعضاء إلى كثافة الأخلاط ، وله مزاج مخصوص ، ومزاجه يتغير أيضا بحسب الحاجة إلى اختلاف يقع فيه ليصير به حاملا لقوى مختلفة ، فإنه ليس يصلح المزاج الذي معه يغضب للمزاج الذي معه يشتهي أو يحس ،

<sup>(</sup>١) الفصل الثامن : فصل ٨ ف ؟ فصل م .

<sup>(</sup>٢) في . . . . النفس : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٣) وبالحرى : فبالحرى ك | أن . . . . للنفس : ساقطة من م . (٤) القوى : القوة م .

<sup>(</sup>٦) خلطا : + مع ك . (٩) وأما المكثرون : لو أن المكثر د .

<sup>(</sup>١١) مطيبًا : مظنبًا م طلبًا . (١٢) وإن : فإن د .

<sup>(</sup>١٦) ليصير به -املا : يصير به ملاء م .

<sup>(</sup>١٧) فإنه : وإنهم || سه (الأولى) : منه ك ، م .

ولا المزاج الذي يصلح للروح الباصر هو بعينه الذي يصلح للروح المحرك . ولو كان المزاج واحدا للكانت القوى المستقرة في الروح واحدة وأفعالها واحدة ، فإذا كانت النفس واحدة فيجب أن يكون لها أول تعلق بالبدن ، ومن هناك تدبره وتنميه ، وأن يكون ذلك بتوسط هذا الروح ، ويكون أول ما تفعل النفس ، يفعل العضو الذي بوساطته تنبعث قواها في سائر الأعضاء بتوسط هذا الروح ، وأن يكون إ ولك العضو أول متكون من الأعضاء وأول معدن لتولد الروح .وهذا هو القلب ، يلك على ذلك ما حققه التشريح المتقن ، وسنزيد هذا المعنى شرحا في الفن الذي في الحيوان .

فيجب أن يكون أول تعلق النفس بالقلب ، وايس يجوز أن تتعلق بالقلب ثم بالدماغ ، فإنها إذا تعلقت بأول عضو صار البدن نفسانيا ، وأما الثانى فإنما تفعل ١٠ فيه لامحالة بتوسط هذا الأول . فالنفس تحيى الحيوان بالقلب ، لكن يجوز أن تكون قوى الأفعال الأخرى تفيض من القلب إلى الأعضاء الأخرى ، لأن الفيض يجب أن يكون صادرا من أول متعلق به ، فيكون اللماغ دو الذي يتم فيه مزاج الروح الذي يصلح لأن يكون حاملا لقوى الحس والحركة إلى الأعضاء حملا يصلح معه أن تصدر عنها أفعالها . وكذلك حال الكبد بالقياس إلى قوى التغذية ، ، ، ولكن يكون القلب هو المبدأ الأول الذى أول تعلقه به ومنه تنفذ إلى غيره ويكون الفعل في أعضاء أخرى .كما أن مبدأ الحس عند مخالفي هذا القول إنما هو في اللماغ ، لكن أفعال الحسن لا تكون به وفيه ، بل في أعضاء أخرى كالجلد وكالعين وكالأذن . وليس يجب من ذلك أن لا يكون اللماغ مبدأ ، كذلك أيضًا يجوز أن يكون القلب مبدأ لقوى التغذية ولكن أفعالها في الكبد . ولقوى ٢٠ التخيل والتذكر والتصور لكن أفعالها في الدماغ ، بل ينبغي أن يكون المبدأ للقوى المختلفة غير صااح لأن يصدر عن معدنه جميع أفعالها ، بل يجب أن تتفرع فى آلات مختلفة تتخلق بعد ذلك العضو تخلقا أوتفيض من ذلك العضو إليها قوة ملائمة لمزاج ذلك الفرع واستعداده ، على ما ستقف عليه فى ذكر الحيوان ،

<sup>(</sup>٣) أول : ساقطة من م .

<sup>(</sup>ه) ملا : مله م .

<sup>(</sup>٧) المني : الثي الد .

<sup>(</sup>٢١) لكن : ولكن د ، ك.

<sup>(</sup>۲٤) ماستقف : ماتقف د .

حتى لا يكون على العضو الذي هو المبدأ ثقل. ولذلك خلقت العصب لللماغ والأوردة للكبد ، كان المماغ والكبد مبدأين أولين للحسن والحركة والتغذية أو كانا مبدأين ثانيين. وإذا فاض من القلب قوة التكوين والتخليق إلى الدماغ فتكون المماغ ؛ فلا كثير بأس بأن يكون الدماغ يرسل من نفسه آلة يستمد بها الحس والحركة من القلب، أو يكون القلب ينفذ إليه الآلة التي بتوسطها ينفذ إليه الحس والحركة . فلا يجب أن يقع من المضايقة في أمر خلقة العصب أن مبدأها من القلب أو من اللماغ ما هو ذا يقع ، بل نسلم أنه من اللماغ ويستمد من القلب ، كما أن الكبد يرسل إلى المعدة ما يستمد منها فيه ولها أيضا عروق تمد غرها بها . فليس يجب أن يكون العضو الذي هو مبدأ قوة فيه أيضا أول . ١ أفعال تلك القوة ، وأن يكون آلة لأفعال تلك القوة ، بل يجوز أن تكون الآلة خلقت للاستمداد من شيء آخر ، وأن يكون إنما يستمد بعد تخلقها ، حتى يكون الدماغ أول ما تخلق لم يكن مبدأ للحس والحركة بالفعل ، بل مستحدا لأن يصير مبدأ ما للأعضاء التي بعده إذا استمد من غيره بعد أن تتمخلق آلة الاستمداد من غيره له ، فلم تخلق منه عصب ذاهب إلى القلب استمد الحس والحركة منه حينئذ. ويمكن أن يكون مع تخلق هذا المنفذ بلا تأخر فلا تكون في نفوذه عنه إلى القلب حجة أيضًا ولا شبه حجة ، بل كما تخلق الدماغ يخلق معه من مادته شيء نافذ إلى القلب غريب عن القلب استمد منه الحس والحركة . على أن نبات هذا العصب من الدماغ ومصيره منه إلى القلب ايس شيئا يظهر الظهور الذي يظنه مدعى نبات العصب الذي .٧ بين الدماغ والقلب من الدماغ إلى القلب لامن القلب إلى الدماغ ، على ماسنوضحه في موضعه من كلامنا في طبائع الحيوان و نطول الكلام فيه طولاً يشني ويقنع.

ومع ذلك فلنعد إلى معاملة أخرى ، فنقول : إنه ليس بمستحيل أن يكون مبدأ وجود قوة هو فى عضو ، فتنفذ من ذلك العضو إلى عضو آخر ، وهناك تم القوة وتستكمل ، ثم تنعطف إلى هذا العضو الأول فترفده . فإن الغذاء إنما و يصير إلى الكبد من المعدة ، ثم إذ صار هناك على نحو ماعاد فغنى المعدة فى عروق تنبعث من الطحال والأجوف وتنبث فى المعدة ، فلا ضير أن يكون مبدأ القوة

 <sup>(</sup>٣) فتكون : وتكون م .
 (٣-٤) فتكون الدماغ : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۱۸) نبات : ثبات م . (۲۳) وهناك ؛ وهناك ك ، م .

<sup>(</sup>٢٥) مناك : منالك ك ، م | فننى : فنذا د ، ك ، م .

ينبعث من القاب مثلا و لا تكون القوة فى القاب كاملة تامة ثم إنها تفيد القاب إذا استكملت فى عضو آخر . وهكذا حال الحس المشترك ، فإن مبدأ القوة الحساسة الجزئية منه ، ثم إنها تعود إليه بالفائدة .

على أن حس القلب نفسه - وخصوصا اللمس - أعظم من حس الدماغ نفسه ، ولذلك أوجاعه لا تحتمل ، وعلى أنه ليس بممتنع فى القوى أن تصير أقوى وأشد . فى غير مبادئها لمصادفة مواد تجعلها بتلك الحال . ويشبه أن تكون قوة أطراف الأوتار على الحذب أشد من قوة أوائلها التى تلى العصب . فالقاب مبدأ أول تفيض منه إلى الدماغ قوى : فبعضها تتم أفعالها فى الدماغ وأجزائه كالتخيل والتصور وغير ذلك ، وبعضها تفيض من الدماغ إلى أعضاء خارجة عنه كما تفيض إلى الحدقة وإلى العضل المحركة ، وتفيض من القلب إلى الكباء قوة التغذية . ثم تفيض من الكبد بتوسط العروق فى جميع البدن وتغذو القاب أيضا ، فتكون القوة مبدؤها من الكبد بتوسط العروق فى جميع البدن وتغذو القاب أيضا ، فتكون القوة مبدؤها من الكبد .

وأما القوى الدماغية فإن البصر يتم بالرطوبة الجليدية التي هي كالماء الصافى ، فتقبل صور المبصرات وتؤديها إلى الروح الباصر ، ويكون تمام الإبصار عند ملتنى العصبة المجوفة ، على ما علم من تشريحه وتعريف حاله . وأما الشم فبزائدتين ، في مقدم الدماغ كحامتي الثدى . وأما الذوق فبأعصاب دماغية تأتى اللسان والحنك وتؤتيها قوة الحس والحركة . وأما السمع فبأعصاب دماغية أيضا تأتى الصماخ فتغشى السطح المحيط به . وأما اللمس فبأعصاب دماغية ونخاعية تنتشر في البدن كله .

وأكثر عصب الحس من مقدم الدماغ . لأن مقدم الدماغ ألين ، واللين أنفع في الحس ، ومقدم الدماغ كما يتأدى إلى خاف وإلى النخاع ٢٠ يصير أصاب ليتا رج إلى النخاع الذي يجب أن تعين دقته الصلابة . وأكثر عصب الحركة التي من الدماغ إنما تنبت من مؤخر الدماغ ، لأنه أصلب ، والصلابة أنفع في الحركة وأعون عليها . والعصب التي للحركة في أكثر الأمر

<sup>(</sup>٣) منه: منها د، ك، م.

<sup>(</sup>٧) تفيض : وتفيض د . (٨) فبعضها : بعضها ك ، م .

<sup>(18)</sup> الباصر : الباصرة ك.

<sup>(</sup>١٥) العصبة : العصب ك.

<sup>(</sup>١٧) وتؤتيهما : وتؤيتها م 🛚 قوة : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٩) لأن مقدم الدماغ : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۱) يصير: فيصيرك،م.

تتولد منها العضل ، فإذا جاوزت العضل حدث منها ومن الرباطات الأوتار ، وأكثر اتصال أطرافها بالعظام وقد تتصل فى مواضع بغير العظام ، وقد تتصل العضاة نفسها بالعضو المحرك من غير توسط وتر . والنخاع كجزء من الدماغ ينفذ فى ثقب الفقارات ، لثلا يبعد مايتولد من العصب من الأعضاء ، بل يتولد منها العصب مرسلة بالقرب إلى الموضع المحتاج كونها به . وأما القوة المصورة والحس المشترك فهما من مقدم الدماغ فى روح تملأ ذلك التجويف ، وإنما كانا هناك ليطلا على الحواس التي أكثرها إنما تنبعث من مقدم الدماغ ، فبقى الفكر والذكر فى التجويفين الآخرين ، لكن الذكر قد تأخر موضعه ليكون مكان الروح المفكرة متوسطا بين خرانة الصور وبين خزانة المعنى ، وتكون مسافته بينها واحدة ، والوهم مستول على خرانة الصور وبين خزانة المعنى ، وتكون مسافته بينها واحدة ، والوهم مستول على

وأخلق بأن يتشكك متشكك فيقول: كيف ترتسم صورة جبل بل صورة العالم في الآلة اليسيرة التي تحمل القوة المصورة ؟ فنقول له: إن الإحاطة بانقسام الأجسام إلى غير نهاية تكفي مؤونة هذا التشكك ، فإنه كما يرتسم العالم في مرآة صغيرة وفي الحدقة بأن ينقسم ما يرتسم فيها بحذاء انقسامه ، إذ الجسم الصغير ينقسم بحسب قسمة الكبير عددا وشكلا ، وإن كان نخالف القسم القسم في المقدار ، فكذلك حال ارتسام الصور الحيالية في موادها . ثم تكون نسبة ما ترتسم فيه الصورة الخيالية بعضه إلى بعض في عظم ما يرتسم فيه وصغر ما ترتسم فيه ، نسبة الشيئن من خارج في عظمهما وصغرهما مع مراعاة التشابه في البعد .

وأما قوة الغضب ومايتعلق بها فلم تحتج إلى عضو غير المبدأ ، لأن فعلها فعل واحد وتلائم المزاج الشديد الحر وتحتاج إليه ، وليس تأثير المتفق منه أحيانا تأثير المتصل من الفكرة والحركة حتى يخاف أن يشتعل اشتعالا مفرطا ، وذلك لأنه مما يعرض أحيانا ، وذانك كاللازم ، مثل الفهم والفكرة وما يشبههما مما يحتاج إلى ثبات وإلى قبول . ويجب

<sup>(</sup> ٨ ) المفكرة : ساقطة من ك. ( ٩ ) الصورة ك .

<sup>.</sup> تحمل : تحتمل ف

<sup>(</sup>١٣) مؤونة : مؤنة ف ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) بحذاء: بحسب له.

<sup>(</sup>١٦) الصورة: الصورك.

<sup>(</sup>١٧-١٦) ما ترتسم . . . . وصفر : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) بعضه: بعضها د ، ك .

<sup>(</sup>۲۲) وذانك : وذينك د ؛ وذلك ك ، م .

أن يكون العضو المعد له أرطب وأبرد ، وهو الدماغ ، لثلا يشتعل الحار الغريزى اشتعالا شديدا ، وليقلوم الالهاب الكائن بالحركة . ولما كانت التغذية بما يجب أن يكون بعضو عديم الحس حتى يمتلىء من الغذاء ويفرغ منه ، فلا يوجعه ذلك ، ولا يتألم كثيرا بما ينفذ فيه ومنه وإليه ، وأن يكون أرطب جدا كيما بحفظ الحار القوى بالمعادلة والمقاومة ، فجعل ذلك العضو الكبد وجعل قوة التوليد فى عضو ه آخر شديد الحس ليعين على الدعاء إلى الجماع بالشبق ، وإلا لم يكن بتكلف ذلك لو لم يكن فيه لذة وإليه شبق ، إذ لا حاجة إليه فى بقاء الشخص . واللذة تعلق بعضو حساس فجعل له الأنثيان وأعينتا بآلات أخرى بعضها لحنب المادة وبعضها لدفعها ، كما يأتيك ذكره حيث نتكلم فى الحيوان .

<sup>(</sup>١) له: لما د؛ لمإك.

<sup>(</sup> ٨ ) وأعينتا : وأعينا د ، م ؛ وأحسنا ك .

 <sup>(</sup>٩) الحيوان : + تم كتاب النفس وهو الفن السادس من الطبيغيات والحمد لله وحسن توفيقه
 د ؟ + هذا آخر كتاب النفس وهو الفن السادس من الطبيعيات له ؟ + آخر كتاب النفس م .

## معجم عربى لاتيني لأهم المصطلحات الفلسفية

## LEXIQUE ARABE-LATIN DES PRINCIPAUX TERMES TECHNIQUES

- r. Ce lexique est sélectif: il ne mentionne que certain nombre de termes techniques qui nous ont paru intéressants soit en eux-mêmes soit pour la maniere dont ils ont été traduits en latin au Moyen-Age. En second lieu, les références aux passages où se trouvent mentionnes ces termes ne sont pas exhaustifs: nous n'avons généralement indiqué que le premier passage où se rencontre le terme.
- 2. Le premier chiffre en caractères latins renvoie à l'edition latine du De Anima de Mlle Van Riet; le second chiffre a notre édition arabe du Caire.
- 3. Quand plusieurs termes latins traduisent un même terme arabe, nous avons signalé par un astérisque le terme latin qui est plus fréquemment employé. On trouvera dans le lexique préparé par Mlle Van Riet la liste complète des passages pour chaque terme.

(۱) ايس هذا المعجم شاملا ، بل هو مقصور على بعض الصطلحات الفلسفية الهامة ؛ وبوجه أخص المتصلة بعلم النفس . وقد اخترنا الكلمات لأهميتها الذاتية أوللوقوف على طريقة ترجمتها إلى اللاتينية فى القرون الوسطى . ومن جهة أخرى ، لم نذكر جميع المواضع التى وردت فيها كل كلمة ، بل اكتفينا بذكر أول موضع وردت فيه .

(٢) يشير الرقم الأول ( بالحروف اللاتينية ) إلى الطبعة اللاتينية لكتاب النفس التى حققتها الانسة فان ريت ويشير الرقم الثانى إلى طبعتنا القاهرية .

(٣) عندما توجد عدة ترجمات لاتينية لكلمة عربية واحدة ، نشير إلى الكلمة الأكثر استعمالا بنجمة صغيرة . ومن أراد الاطلاع على جميع مواضع استعمالها فليرجع إلى معجم الآنسة فان ريت .

|                      | أدرك                                  |                   | -1-                   |
|----------------------|---------------------------------------|-------------------|-----------------------|
| 7 · 1 7 ·            | 33,99 apprehendere                    |                   | آلة                   |
|                      | إد راكات                              | 18 6 1            | 51,17 instrumentum    |
| £ 4 YA 5             | 70,85 apprehensiones                  |                   | <b>آ</b> لي           |
|                      | أذ ُن                                 | <b>**</b> : \ • : | 29,62 instrumentalis  |
| ۸ ، ٦١ : I           | 38,93 auditis                         |                   | آلا <i>ت</i>          |
|                      | استعداد                               | 14 . 1            | 29,59 instrumenta*    |
| 1 · Yo ·             | 64,10 aptitudo                        | 1:71:             | 141,45 membra         |
|                      | اسطقستات                              | •                 | آ فات                 |
| 4 4 14 5             | 48,81 elementa                        | 77 . 00 :         | 127,28 languores      |
| • •                  | 9,9 subjecta                          | 7 . 11 m :        | 234,84 nocumenta      |
| •                    | أصل                                   |                   | Ţن                    |
| 17 6 <b>0 2</b> 5 II | عس<br>23,77 fundamentum               | 1 · · · \ YA ·    | 261,9 modus           |
|                      | 39,21 origo                           | 1 & 6 AA 5        | 187,54 momentum       |
|                      |                                       | 1160 5            | 16,80 nunc*           |
|                      | اعتبار                                |                   | أشر                   |
| 11. 4 ;              | 20,42 respectus                       | 1861 79 -6        | 263,55 actio          |
|                      | اعتدال                                | 1A 6 <b>4</b> 9 9 | 94,10 affectio*       |
| 14 . 14 i I          | 42,63 aequilitas                      | 106174 6          | 263,45 impressio      |
|                      | اعتقاد                                | 18 . 140 E        | 277,98 motus          |
| 741A# 5              | 11 74,69 conceptio                    |                   | أثتر                  |
| V 4 <b>Y</b> V 9     | 68,60 comprehensio                    | Y . W. !          | 65,25 afficere*       |
| 11 40 4              | 55,25 credulitas                      | 18 . 179 5        | 263,54 agere in       |
|                      | تألَّف                                | 7 . 177 :         | 256,38 efficere       |
| 10:100 :             | II 21,86 conjunctio                   | A 4 1 7 4 5       | 263,42 imprimere      |
|                      |                                       | A 4 1 7A 5        | 260,5 operari         |
|                      | تأليف                                 |                   | تأثير                 |
| • •                  | 57,12 collectio                       | 14 4 1 44 5       | 261,16 actio          |
|                      | 43,28 compositio<br>54,62 conjunctio* | 18 4 119 5        | 245,68 passio         |
|                      |                                       | 17 6 4. 5         | 55,81 affectio        |
|                      | مؤ لفات                               |                   | اخنيارى               |
| 78.10:               | 13,31 res compositae                  | 1 1114 5          | 243,31 volontarius    |
|                      | أليم                                  |                   | أخذ                   |
| Y111 YV : 20         | 50,93 dolare                          | w. hd i           | 94,16 apprehendere*   |
| 7 ( 7 ) ( I          |                                       | 1 1 1 1 1 1       | Address abbrementere. |

|                  | <b>.</b> بد نی                                      | 1           | 17                        |
|------------------|-----------------------------------------------------|-------------|---------------------------|
| 14.4.            | 12,47 corporalis                                    | 10 40 5     | 66,31 dolor               |
|                  | ېرىء                                                |             | اتبساط                    |
| ** • <b>*4</b> • | 74,43 separatus                                     | 7 6 0 4 9   | 133,20 dilatatio          |
| • •              | ر ه د<br>پره                                        |             | إنسان                     |
| ۱۸ ، ۱۷۲ :       | 11 63,16 sanitas                                    |             | 12,38 homo                |
| 14.              | َبِرِ <sup>٣</sup> ا                                | A ( A &     |                           |
|                  | 117,88 abstrahere                                   |             | ناس                       |
| 14:01:           | •                                                   | Y 4 77 9    | 147,36 homo               |
|                  | تنبرئة                                              | 18 6 40 8   | 76,63 homines             |
| 11 601 5         | 117,89 abstractio                                   |             | إنـُسانى                  |
|                  | مبرأ                                                | 17 6 7 5    | 11,24 humanus             |
| 11 . 04 .        | 120,28 denudatus                                    |             | إنسانتية                  |
|                  | َ .<br>برد                                          |             | 54,59 humanitas           |
| A . EV .         | 110,7 frigiditas                                    | 17 ( 14 ;   |                           |
|                  | برودة                                               |             | آهل التميز                |
| 19 6 10 5        | 43,22 frigiditas                                    | 7 . 414 i   | 136,68 docti homines      |
|                  | بارد                                                |             | أهل الحيلة                |
| 4 6 Y 6 9        | 55,76 frigidus                                      | ١٧ ، ٦٧ :   | 204,00 deceptores         |
|                  | - ت<br>برد                                          |             | الأوليات                  |
| ۰،۱۰۸ ؛          | 224,30 infrigidare                                  | 71 · 44 ·   | 92,81 prima (per se nota) |
|                  | ؠؘڔ۫ۮۑٮۨٞڐ                                          |             | و ي<br>مۇيىد              |
| Y                | 139,15 humor crystallinus                           |             | II 153,11 inspiratus      |
| , , , , ,        |                                                     | V . AA. ;   |                           |
| •                | بریق<br>183,87 claritas                             |             | أ بن "                    |
| , Vo ;           | 189,82 illuminatio                                  | \$ ' OF '   | 120,36 ubi                |
| •                | 184,99 splendor*                                    |             | <i>ـ ب ـ</i>              |
| 17 ( 74 ;        | 171,18 radiositas                                   |             | ر ه<br>پيچست              |
| •                | بر اقبية                                            |             | 23,81 considerare         |
| <b>፥</b> ‹ ለጊ    | 184,97 splendor                                     | 11 · A ·    | 240,79 objectio           |
| ••///            | بزر<br>بزر                                          | Y · · \\\ • | 27,35 tractatus           |
| <b>u</b> , ,, ,  |                                                     |             | يُحْت                     |
| Y ' <b>{</b> Y ' | 107,66 corpus<br>108,76 semen                       |             | 11 124,99 fatum           |
| ۸ <b>؛ ۲</b> ۷   |                                                     | • · 4• A ·  | II 124,99 fatum<br>بَد نَ |
|                  | بساطة<br>معانفانونونونونونونونونونونونونونونونونونو |             |                           |
| 18 4 0 4 5       | 119,20 simplicitas                                  | 14 . 4 .    | 12,49 corpus              |

| ۱،۱۷؛                                   | 47,74 vanus        |                    |                     |                                     | بسيط                |
|-----------------------------------------|--------------------|--------------------|---------------------|-------------------------------------|---------------------|
|                                         |                    | إبطال              | 19679               | 19,20 simplex                       |                     |
| Y ( \• Y (                              | 212,30 destructio  |                    |                     |                                     | بسائط               |
|                                         | با ( هکذا )        | ِ بن <b>ُ</b> طاسی | 14 . 4. 5           | 56,91 simplicia                     |                     |
| Y1 ' 40 '                               | 87,20 fantasia     |                    |                     |                                     | -<br>بشر            |
| ·                                       | Ú                  | مستبطنه            | 14 . Y .            | 23,85 carnalis                      |                     |
| 17 6 177 6                              | 257,52 occultando  | se                 | , ,                 |                                     | بَصَر               |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                    | باطن               | 1 · · <b>1 //</b> · | 36,50 visus                         | <i>.</i>            |
| ° ' 40 '                                | 86,95 interior     |                    | 15 ( 1 • 1)         | 226,51 oculus                       | •                   |
| 11 : 170 :                              | 273,28 latens      |                    | 0 6 1 . Y 5         | 212,34 pupilla                      |                     |
| 14,14,                                  | 37,56 occultus     |                    |                     |                                     | َباصِر              |
| . •                                     | ِ <b>،</b> باطن ْ  | ( عس               | 17 · <b>177</b> ·   | 257,51 videns                       | •                   |
| 7 6 40 5                                | 86,4 (sensus) in   | i                  | 4 c 144 s           | 269,58 visiblis*                    |                     |
| •                                       |                    | بليد               |                     |                                     | ۱° بصر              |
| A V / ANN C                             | 11 32,52 piger     |                    | 7 ( <b>07</b> 5     | 127,32 videre                       | , .                 |
| • 7 · 44 ·                              | 11 32)2 P-801      | بلتور              |                     |                                     | إبصار               |
|                                         | 178,21 crystallus  | بسور               | 4 6 1 <b>44</b> 9   | 280,52 sentire                      | J                   |
| 14 . YA ;                               | 1/0,21 Crystands   | بال                | 16705               | 144,00 videre*                      |                     |
|                                         | 11 41,80 mens      | 24                 | 14 . 1 . 4 :        | 214,45 visio                        |                     |
| r · 170 ·                               | 11 41,80 mens      |                    |                     | مصہ ة                               | قوّة مُبّا          |
|                                         | (ご)                |                    | ۸ <b>، ۱۳۳</b> :    | 269,57 virtus vis                   |                     |
|                                         |                    | أ تأمثل            | A - 111 ·           | 2237                                | د ہ ۔<br>میسصبو     |
| w                                       | 25,1 attendere     |                    | 7 ( <b>) 7</b> ( 5  | 258,69 quod vid                     |                     |
| 4 · 17 ·                                | 49,00 considerare  | *                  | 1 . 144 .           | 2)0,09 4101                         | ر ه<br>تسبصر        |
| 7 ( ) ( )                               | 211,7 inspiscere   |                    | V                   | 213,37 videre                       | <i>y</i>            |
| 14 . 14 .                               | 36,54 videre       |                    | V · V · V ·         | 223,37                              | ſſŧ                 |
| •                                       |                    | تبع                |                     |                                     | ُ بطــَل<br>د نــــ |
| 7 6 1 4 9                               | 28,43 consequi     |                    | 7 ' <b>0</b> V '    | 129, n. 69 convert<br>271,87 deleri | rsio                |
| t 6 o 5                                 | 14,71 sequi        |                    | A ( ) # & !         | 43,27 destrui                       |                     |
|                                         |                    | أتفيه              | 11,10;              |                                     | ,<br>بطلاد          |
| ۸ <b>. ٦٥</b> :                         | 145,10 insipidum   | -                  | <b>.</b> /          | 49,96 destructio                    | - /                 |
|                                         | •                  | تَفه               | 4 . IV ;            | 47,70 acad acid                     | َبا ِطل             |
| ۲ ، ۳۰ ؛                                | 145,10 insipiditas |                    |                     | 223,5 absurditas                    | برس                 |
| , (a :                                  |                    | توليد              | 17 - 1 - 7 :        | 223,5 absurditas<br>44,38 falsus*   |                     |
|                                         | •                  | 77                 | £ 6 1 m 5           | 44,50 141343                        |                     |

| 4. / MA 6       | 94,18 denudare                         | 1645         | 11,28 generare            |
|-----------------|----------------------------------------|--------------|---------------------------|
| ε· · γ4 ·       | 117,95 denudatio                       |              | 58,33 generatio           |
| 14 , 91 ;       | _ A                                    | 1 44 ;       | Joigg Bonorano            |
|                 | كمجرد                                  |              | (ث)                       |
| • • • • •       | 114,54 abstractus                      |              | -, ,                      |
| 4 4 14 5        | 52,33 nudus*                           |              | رتحن                      |
| 4 . 4 . !       | 190,99 solus                           |              | 234,74 spissitudo         |
| •               | رجوم                                   |              | ِ ثَقَـَلَ                |
|                 |                                        |              |                           |
| 1 48 ;          | 84,73 corpus                           | 17 ( ) ( )   | 230,14 gravis             |
|                 | أجرام                                  | 4 6 0 4 5    | 133,26 gravitas           |
| 0 ( ) (         | 9,6 corpora                            |              | ثقيل                      |
|                 | الأُجزاء التي لا تتجزّ أ               | \$ ' £A '    | 110,00 gravus             |
|                 |                                        |              | ثوابت                     |
| 10.18;          | 40,87 atomi                            | 17.1.4.5     | 215,75 stellae fixae      |
| 14 . 18 .       | 40,92 corpora indivisibi               | ''''         | 577 5                     |
|                 | أجزائيات                               |              | (ج)                       |
| ۸ <b>، ۲۳</b> ۶ | 80,12 particularia                     |              | -<br>- اتّ                |
| • • •           | • ,                                    |              | رجبيت                     |
|                 | تجسّس .                                | 7 . 41 5     | 192,19 natura             |
| 14 . 40 ;       | 146, n. 24 sentire                     |              | <b>جذب</b>                |
|                 | <b>جسدانی</b>                          | 14 c MM c    | 83,53 contrahens          |
| Yo . 00 !       | 127,25 corporalis                      |              | -<br>جاذ <sub>ب</sub> ب   |
|                 | •~                                     |              | •                         |
|                 | جسم                                    | 18 6 81 9    | 101,8 attractivus         |
| 14 . 1 .        | 10,19 corpus                           |              | انجذاب                    |
|                 | غیر جسم                                | \$ · V1 ·    | 156,62 (modus) attrahendi |
| 14 . 18 ;       | 39,85 incorporeus                      |              | جرب                       |
|                 | جفہ ف                                  | W. ( ) 344 ( | . J.<br>11 26,57 experiri |
| 4 / 444 6       | 202,80 siccitas                        | Y 10V ;      | •                         |
| £ . 4V ;        | جفو ف<br>202,80 siccitas<br>رِجلُــُـد |              | تجربة                     |
|                 |                                        | 14 . 124 .   | 39,39 experientia         |
| 14 . 48 ;       | 85,82 corpus                           | 10 . 144 ;   | 39,37 discretio           |
| 18 6 48 8       | 84,77 cutis                            |              | جَرَد                     |
|                 | جلیدی                                  | Y            | 115,61 abstrahere         |
| 17 · 144 ·      | 268,39 crystaleidus                    | ſ            | 117,94 denudare*          |
| 17 - 14 4 -     | 227,67 crystallineus                   | 17 ( 0) !    | 119,21 expoliare          |
| 11 - 1 - 1      | 4                                      | 10 ( 04 5    |                           |
|                 | رطوبة جليدية                           | i            | تجريا.                    |
| 4 . Af ;        | 83,60 humor crystallinus               | 7. c 74 s    | 74,39 abstractio*         |
|                 |                                        |              |                           |

|                                               | 66,30 contingere            |                                           | -1.1-                |
|-----------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------------|----------------------|
| 14, 40;                                       |                             |                                           | <b>ج</b> ادات        |
| 14 . 14 ;                                     | 54,57 fieri                 | 4 6 1 9                                   | 10,13 res congelatae |
| 7 6 <b>48</b> 6                               | 84,66 provenire             | ·                                         | جادی                 |
|                                               | حجة                         | 1 c 74 s                                  | 59,48 inanimalitas   |
| 17 6 77 5                                     | 148,56 ratio                | •                                         | جامد                 |
|                                               | _ حجسم                      | , w . <sup>5</sup>                        | 199,33 inanimatus    |
| 9 6 90 9                                      | 200,38 corpus               | 14 ( 4 8 9                                |                      |
| 10 ( 11 . 9                                   | 230,12 moles                |                                           | الجميد               |
|                                               | 149,67 quantitas            | 10 6 4. 5                                 | 76,64 pulchrum       |
| <b>१ ( ५ ६ </b>                               | m                           |                                           | <sub>ر</sub> جنس     |
|                                               | -حاد                        | ۱۸ ، ۶ ا                                  | جنس<br>18,17 genus   |
| 74 · 4 ·                                      | 27,30 definitio             | •                                         | <b>حن</b> سد.        |
| ٠ ١٨ ٠                                        | 49,95 differentia           | 4. • (                                    | 11,33 generalis      |
| 0 . 1 A                                       | 258,71 distinctio           | <b>₹ ⟨ ∀ </b>                             |                      |
| 7 01 5                                        | 115,74 modus                | 14 c <b>Ah</b> è                          | 62,77 genus          |
| 11 · 77 ·                                     | 151,94 terminus             |                                           | جهات                 |
|                                               | محدو د                      | Y ( <b>17Y</b> (                          | 11 46,50 dimensiones |
| W . LANK 4 (                                  | 92,82 definitus             |                                           | مجوف                 |
| 4. c AAA ;                                    | 259,81 terminatus           | ነ ‹ ሦሢ ፡                                  | 139,13 concavus      |
| 14 . 14A ;                                    |                             |                                           | تجويف                |
|                                               | غېر محدو د                  | ۹، ۳٤ :                                   | 84,67 concavitas     |
| Y. ( 7 9                                      | 18,19 indeterminatus        | 1                                         |                      |
|                                               | أرباب الحدوس                |                                           | عصبة مجوفة           |
| 1 . 44. :                                     | 11 152,99 homines ingeniosi | 4 c 4.8 c                                 | 83,59 nervus opticus |
| ••                                            | -<br>محل <sup>°</sup> س     |                                           | جو هر                |
| W                                             | 11 152,95 ingenium          | 18:05                                     | 15,79 essentia       |
| 71 · 714 ·                                    | 11 151, n. 79 subtilitas    | 14 6 7 5                                  | 18,15 substantia     |
| 11 6 414 6                                    | 68,57 subtilis              |                                           | (-)                  |
| f . AA ;                                      |                             | 1                                         | (ح)                  |
|                                               | حبادقة                      |                                           | محبتة                |
| 18 6 08 5                                     | 124,80 pupilla              | 11 6 44 5                                 | 42,14 amor           |
|                                               | تحديق                       |                                           | حب                   |
| 11 6 1 . 14 9                                 | 215,67 intueri              | 11 ( {\ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 108,81 appetere      |
| , ,                                           | محازاة                      |                                           | • -1                 |
| , , , <u>, , , , , , , , , , , , , , , , </u> | 266,5 oppositio             |                                           | ر حبب<br>            |
| o , 141 ;                                     |                             | 18 40 4                                   | 65,23 appetere       |
|                                               | محاز                        |                                           | حد ث                 |
| 1.111;                                        | 231,31 oppositus            | 11:14:                                    | 48,86 accidere       |

|                                         | محسوسات                           |                        | حرارة                      |
|-----------------------------------------|-----------------------------------|------------------------|----------------------------|
| 1 4 1 4 4                               | 33,99 sensibilia                  | 1.,04;                 | 134,28 caliditas           |
| 1 47 .                                  | 70,95 sensata                     | 14.14:                 | 35,25 calor                |
|                                         | محسوس                             |                        | حارّ                       |
| 14 ° 4V ;                               | 70,97 sensatus                    | A . Y                  | 55,75 calidus              |
| 10: 7 :                                 | 18,13 sensibilis                  |                        | حرص                        |
| ·                                       | حواس"                             | 19 : 170 :             | 11 43,6 studium            |
| 11 · <b>Y</b> A :                       | 70,96 sensus                      |                        | حرافة                      |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | حاسة                              | ۷ ، ٦٥ ·               | 145,9 acuitas              |
| 14 . 4                                  | 55,83 sensus                      | '' (8'                 | حروف                       |
| 11 - 1                                  | ح <b>ا</b> "س                     |                        | 95,3 elementa              |
| ,                                       | 114,50 sensibilis                 | 14 c <b>hd</b> i       | مرکة حرکة                  |
| 7 ' 0 · !                               | 120,42 sentiens*                  |                        |                            |
| v . 91 :                                | غير حسّاس                         | ٥،١٤                   | 9,6 motus                  |
|                                         | 55,78 non sentiens                |                        | حرّك                       |
| 1 · · • • •                             | •                                 | 7 ' 10 '               | 40,94 movere               |
|                                         | حساس                              |                        | 'متحر"ك                    |
| 14 . 41 ;                               | 57,12 sentiens                    | 4.14.                  | 33,2 mobilis               |
|                                         | الحسيات                           | }                      | <i>'عو</i> ر"ك             |
| • , <b>A</b> V ;                        | 70,88 (apprehensiones) sensibiles | ٠٠ ٣٠ ٤                | 75,49 motivus              |
|                                         | الحسس الباطن                      |                        | تحريك                      |
| ، ۳٥ ؛                                  | 86,95 sensus interior             | 18.14.5                | 45,50 motio                |
|                                         | رحسى                              |                        | 'حزُن                      |
| 7 6 07 5                                | 120,38 sensibilis                 | 7 ( ) 7 7 9            | 11 43,15 tristitia         |
|                                         | الحس الظاهر                       |                        | ا<br>حس                    |
| ، ۳۰ ن                                  | 86,95 sensus exterior             | 17 . 78 :              | 64,2 sensibilitas          |
|                                         | لاحسّ له                          | 7 6 11 5               | 30,69 sentire              |
| 9 6 9 9                                 | 10,13 (res) insensibilis          |                        | إحساس                      |
|                                         | رحس                               | 14 4 4 4               | 21,52 sentire              |
| 17 6 71 5                               | 138,8 sensatum                    | 17 6 70 5              | 55,80 sensus               |
| YY 6 11 5                               | 33,99 sensus                      | ·                      | أحسّ                       |
| - •                                     | <b>َحف</b> رْ                     | بشتييشية               | ا حسن<br>*36,52 sentire    |
| <b>7 · · ) ) · ·</b>                    | 238,47 repercussio                | 14,14;                 | 30,52 senure 161,43 audire |
|                                         | الحافظة                           | 17 ( 77 (<br>17 ( 27 ( | 111,20 sensificare         |
| 7                                       | 89,53 (virtus) memorialis         | ) ( VA ;               | 160,24 videre              |
| 1 • 44 :                                | 3773 ()                           | 1 ' <b>Y</b> F '       |                            |

|                       | أحلو                             | T . 1 . 4 .                           | tı 9,9 (virtus) custoditiva                 |
|-----------------------|----------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------|
| A ' YV '              | 68,63 dulcis                     | 7.10. 5                               | 11 11,48 (virtus retentiva)                 |
| v                     | حلاوة                            |                                       | - خفظ                                       |
| • • • • • •           | 123,74 dulcedo                   | 11 4 1 2 4 9                          | 11 6,66 retinere*                           |
| 1 608 9               | ابرورد.<br>حال                   | 11 108 5                              | 11 19,60 tenere                             |
|                       |                                  | 1 . TTV :                             | 11 184,17 conservare                        |
| A . 1 A :             | 12,37 dispositio                 |                                       | حتق                                         |
| 14 , 10 ;             | 203,96 modus                     | ٠ ١٣ ١                                | 36,47 veritas                               |
|                       | حامل                             | 7 · 17 ·                              | 73,24 verum                                 |
| 1 1 . 8 .             | 217,99 subjectum                 | 1                                     | /5)=4 · • · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|                       | حامض                             |                                       | م <i>حف</i> ت                               |
| 1 7 & .               | 143,83 acetosus                  | 7 4 4 9                               | 9,7 certificare                             |
| 11 : 78 :             | 143,85 acidus                    |                                       | تحقيق                                       |
|                       | حموضة                            | Y . 80 :                              | 103,2 certificare*                          |
|                       | •                                | V ( <b>٣</b> 씨                        | 89,29 certitudo                             |
| Y ' 70 '              | 145,9 acetositas                 |                                       | حقيقة                                       |
|                       | استحالات                         | 1 ( 47 !                              | 200,49 certificatio                         |
| 12.46                 | 150,82 permutationes             | 1.01.                                 | 123,67 certitudo                            |
|                       | حالات                            |                                       |                                             |
| 17 6 1 . 7 9          | 221,76 dispositiones             |                                       | حاكي                                        |
|                       | أحوال                            | 1 4 104 5                             | 11 25,38 repraesentare                      |
| 7 4 7 9               | 9,7 dispositiones                | 14 , 101 ;                            | II 24,26 assimilare                         |
| , , ,                 | حيوان                            | 18,102;                               | 11 24,22 conformare                         |
|                       | • -                              |                                       | تحكم                                        |
| 1 · 4 ·               | 11,27 animal                     | 10 c 44 c                             | 196,89 judicium                             |
|                       | حياة                             |                                       | آحكم                                        |
| 14 6 1 6 9            | 29,60 vita                       | 14 ( ) ( )                            | ر<br>49,91 judicare                         |
|                       | – خ –                            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                                             |
|                       |                                  |                                       | تعل                                         |
|                       | خازن                             | 14 . 71 ;                             | 175,80 subjectum                            |
| 1 . 148 :             | 271,91 (imaginatio) conservatrix |                                       | - حل -                                      |
|                       | خزانة                            | 18 . 44 ;                             | 61,68 advenire                              |
| 18 4 1 27 9           | 11,4,46 thesaurus                | 14,64.5                               | 18,15 existere                              |
|                       | خشونة                            | \$ 4 1 7 8 9                          | 00 1                                        |
| <b>t</b> ( <b>t y</b> | 107,69 asperitas                 | , ,,,,                                | تحلتل                                       |
| • • •                 | خلط                              | 14 ( 44 (                             | 71,8 resolvi                                |
| 4                     | 143,83 humor                     | 14 4 4V 8                             | 148,46 resolutio                            |
| 1. 4 78 5             | 145,05 Hunoi                     | 4 6 74 6                              | -4-24                                       |

| 18:40:                                  | 76,62 imaginari                |                                       | الخليخ ل                    |
|-----------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------|
| 7 . 4                                   | 75,51 virtus imaginativa       | 17 · 4V :                             | 203,95 raritas              |
| 10 . 101 :                              | 11 13,70 imaginatio            |                                       | أخلق                        |
|                                         | متخيلة                         |                                       | 11 20,70 mores              |
| 1 79 :                                  | 74,37 (virtus) imaginativa     | 7 , 100 ;                             |                             |
| . •                                     | خيالية                         |                                       | اختلاف                      |
| 4 6 <b>81</b> 5                         | 101,96 (virtus) imaginativa    | 11 · A ·                              | 23,81 diversitas            |
| 1 . 51 :                                | 101,90 (mills) millsmille      | 1 . AV ;                              | 69,81 differentia           |
|                                         | - > -                          |                                       | خفة                         |
|                                         | <b>َ دَ</b> بَر                | 9 6 0 9 9                             | 133.26 levitas              |
| 116115                                  | 31,82 regere                   |                                       | تخليق                       |
| , , , , , ,                             | تىگە بىر                       | 7 ' <b>{</b> V '                      | 107,66 creare               |
|                                         |                                | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 82,38 generare              |
| • · <b>{ \</b> ·                        | 110,1 actio<br>106,56 dominium |                                       |                             |
| ٠٠، ١٦ ١                                | 107,70 gubernatio              |                                       | خسکق                        |
| 19 6 <b>45</b> 9                        | 64,7 rector                    | 100140                                | 36,50 creare                |
| 13.45:                                  |                                |                                       | أخلاق                       |
|                                         | داخل                           | 77 . 7 :                              | 13,65 mores                 |
| 10 · 4V ·                               | 204,98 infundi                 |                                       | خواطر                       |
| A4 6 1                                  | 210,89 penetrare               | Y ' 100 '                             | 11 19,64 inspirationes      |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 231,27 permisceri              | 7 . 17 . 5                            | 11 32,40 cogitationes       |
|                                         | دسومة                          |                                       | • -                         |
| V : 70 !                                | 146,9 unctuositas              |                                       | خپر                         |
|                                         | ِ ذُ قَة                       | 41.148;                               | 11 77,24 bonum              |
| 71 : 770 :                              | 11 182,69 tenuitas             | 7 6 0 7 9                             | 118,10 bonitas              |
|                                         | <b>َد</b> ل <b>"</b>           |                                       | خاص                         |
| 1 · · <b>**</b> ·                       | 67,49 demonstrare              | £ + 1A +                              | 49,00 proprius              |
| Yq :                                    | 72,18 indicare                 |                                       | خوف                         |
| 7 + 1A +                                | 49,96 ostendere                | 1 Yo :                                | 86,2 timere                 |
| 1 14 :                                  | 34,15 significare              |                                       |                             |
|                                         | دلالة                          |                                       | خيال                        |
| V : 1 & · ·                             | 282,85 ostensio                | 1 AY .                                | 70,94 imaginatio*           |
| 77 · V ·                                | 22,61 significatio             | 14,144;                               | 270,71 (virtus) imaginativa |
|                                         | دليل                           |                                       | تخيلات                      |
| ۸ <b>٠ ١٣٤</b> ٠                        | 271,89 probatio                | 1. 6 41 6                             | 78,93 imaginationes         |
| A + OY +                                | 118,12 ratio                   |                                       | تخيتل                       |
| . • • •                                 | •                              | 1                                     | -                           |

|                  | مذوق                         |              | استدلال                     |
|------------------|------------------------------|--------------|-----------------------------|
| ٠ ١٣٠ ١          | 78,89 gust <b>atum</b>       | 17 . 18. 5   | 282,98 considerare          |
| • •              |                              | 18 6 1 8 1 5 | 283,14 significatio         |
|                  | - J -                        |              | ردماغ                       |
|                  | ر ُوْيا                      | 14.14:       | 37,56 cerebrum              |
| T' 101 :         | 11 12,53 somnium             |              | دوار                        |
| 7 . 1 . 7 .      | 212,29 visus                 | 14 ( 1444 (  | 275,59 vertigo              |
|                  | ر <b>أ</b> ى                 | 1            |                             |
| 7 · 1A ·         | 49,96 sententia              |              | ـ ذ <b>ـ</b>                |
| 174              | مرآة                         |              | ذكاء                        |
| 0.6 1 . 8 .      | 216,90 speculum              | 77 · 719 :   | 11 152,96 subtilitas        |
|                  | مر ثیات                      |              | متذشحر ة                    |
| 10 . 144 :       | 276,66 visibilia             | 7 . 1 . 4 .  | 11 9,12 (virtus) memorialis |
|                  | مربية                        | 1 10 10 1    | 11 <b>26,</b> 60 memoria    |
| 17 6 27 5        | 106,46 (virtus) augmentativa |              | <b>َ ذ ک</b> ر              |
|                  | مراتبة                       | Y1 6 74 9    | 74,40 dicere*               |
| 17 ( £1 9        | 102,12 ordo                  | 7 4 7 4      | 177,3 enumerare             |
|                  | رجع                          | 7 . 47 .     | 92,85 nominare              |
| 10 c 4.4 i       | 11 117,96 praeponderare      | 18 6 148 6   | 272,99 ostendere            |
| 1. 1.1           | رحمة                         | 11 6 6       | 16,81 praedicare            |
|                  | -                            | 14 c 44 c    | 96,38 praenominare          |
| • 1 1 1 h ;      | II 37,20 clementia           |              | ذات                         |
|                  | ر داءة ا                     | o (          | 16,84 essentia*             |
| 1 . 18V ;        | 11 7,83 malitia              | 14 4 11 % 5  | 244,37 natura*              |
|                  | راسخ                         | A 4 1 & 4    | 39,78 seipsum               |
| 14.140 ;         | 256,30 impressus             |              | بالذات                      |
|                  | رسم                          | 716146       | 35,30 essentialiter         |
| 17 c WY 5        | 80,18 descriptio             | 1            | ذاهل                        |
|                  | رسول                         | 4 14 .       | 37,67 stupidus              |
| 11 . 1.4 :       | 214,45 nuntius               | •            | ِۮ۬۫ۿڹ                      |
|                  | رسوم                         | • 147 5      | 11 102,00 ratio             |
| 19 6 114 9       | 246,76 descriptiones         | 14 6 41% 5   | 11 149,58 mens              |
| 1 40 ·           | 147,28 discretiones          | 17 ( 101 :   | 11 13,72 intellectus        |
|                  | ر طو بة                      |              | ذوق                         |
| ۱ <b>۱ ۱ ۵</b> ۹ | 41,4 humiditas               | 11,48;       | 84,74 gustus                |

|                      | - j -               | 1          | رطوبة جليدية             |
|----------------------|---------------------|------------|--------------------------|
|                      |                     | 7 . 48 .   | 83,60 humor crystallinus |
|                      | زمان                |            | ر <i>*عب</i>             |
| 1 4 6 6              | 163,68 tempus       |            |                          |
|                      | زاوية               | 4 , 1 Vo ; | 11 60,57 terreri         |
| V 4 1 . £ 4          | 217,94 angulus      |            | تركيب                    |
|                      |                     | 10 6 48 6  | 85,80 compositio         |
|                      | <i>ــ س</i>         |            | مركـَّب                  |
|                      |                     | 1 6 7 9    | 19,24 compositus         |
|                      | سبب                 |            | أركان                    |
| 17 6 18 5            | 39,83 causa         | 17 . 57 ;  | 111,14 anguli            |
|                      | سجية                | 11.27      | را <b>حة</b>             |
| 14 6 148 5           | 11 60, n. 55 facies |            | 11 34,82 quies           |
|                      | سخونة               | 14 ( 141 ; | _                        |
| 1A 6 1 74 5          | 264,60 calor        | 1          | رائحة                    |
|                      | ر.<br>سرعة          | ٠ ٣٤ ٠     | 84,72 odor               |
| w . A . A            | 11 9,13 velocitas   |            | روائح                    |
| * · <b>\ { 4</b> · · | •                   | 7 , 00 ;   | 125,00 odores            |
|                      | سر <sup>م</sup> دی  |            | <b>أ</b> را <b>د</b>     |
| 4 414 E              | 11 150,73 perennis  | A . Y .    | 12,39 intendere          |
|                      | سرور                | 176146     | 80,18 velle              |
| 11 4 40 5            | 65,26 gaudium       |            | إرادة                    |
|                      | سطخ                 | 71 · 47 ·  | 89,48 velle              |
| 4 4 1 + 2 4          | 217,98 superficies  | 7 6 1 4 5  | 33,3 voluntas            |
|                      | ساكن                |            | إرادات                   |
| 77 · 17 ·            | 46,65 quietes       | - MA (     | 72, n. 20 voluptates     |
|                      | سكون                | 7 ' 79 !   | ارادی                    |
| A / A =              | 44,40 quies         |            |                          |
| ٠ ١٦ ١               |                     | 1 1 :      | 10,14 voluntarius        |
|                      | سقیم                |            | روح                      |
| 41 · 178 ;           | 11 77,25 falsus     | 9 6 07 5   | 128,42 spiritus          |
|                      | سلب                 |            | رو ً پة                  |
| 14 . 148 .           | 254,00 abstrahere   | ٧٠١٠ ١     | 28,44 cogitare           |
|                      | ساطان               | 77 6 MV 5  | 90,65 cogitatio          |
| 17 4 178 5           | 11 59,45 dominium   | 18 6 40 6  | 76,64 meditari           |
| 10 ( 177 5           | 11 50,18 potentia   |            | ر ب <b>اض</b> ی          |
|                      | تسليم               | 71.75      | 13,62 disciplinalis      |
|                      | 1-                  | •          |                          |

الشفاء ( لطبيعيات ) - ٢٤٩

|                | شبيه               | 17 : 1 . 4 :       | 223,4 concedere                                                                                                |
|----------------|--------------------|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ، <b>۴۴</b> ،  | 82,36 similis      | 1 141 3            | 249,20 credere                                                                                                 |
| 10 6 10 5      | 42,16 similitudo   |                    | اسم                                                                                                            |
|                | شبه                | ۸، ۵ ؛             | ۲<br>15,79 nomen                                                                                               |
| 17 ( 14 9      | 54,56 similitudo   |                    |                                                                                                                |
| 11.11          | مشابهة             | Y# 4 70 5          | تسمية<br>147,32 appellatio                                                                                     |
|                |                    | 11.40:             | 6                                                                                                              |
| 11 . 14 :      | 104,20 similitudo  |                    | سمى                                                                                                            |
|                | شخص                | 14 . Y .           | 24,87 appellare                                                                                                |
| 9 6 90 9       | 199,36 pars        | 7 4 78 4           | 62,87 dicere                                                                                                   |
| 17 6 60 5      | 105,26 singularis  | ٠٠ ٥ ١             | 15,78 imponere nomen                                                                                           |
| 7 6.47 9       | 67,44 singularitas | ۷ ، ۳۸ ،           | 92,93 nominare                                                                                                 |
|                | ن<br>شه            | 7,0;               | 14,70 vocare*                                                                                                  |
| V . OY .       | 118,10 malitia     |                    | اشتراك الاسم                                                                                                   |
|                |                    | ۸ ، ۳۷ ؛           | 90,63 aequivoce                                                                                                |
|                | شرف                |                    | سنمع                                                                                                           |
| 11 . 104 :     | 11 26,59 nobilitas | £ . 7 £ !          | 84,63 auditus                                                                                                  |
|                | مشاركة             |                    |                                                                                                                |
| 14 . 04 .      | 119,25 convenentia | 17 6 01/6          | سبمع<br>130,78 audire                                                                                          |
|                | اشتر اك            | 17 604 5           |                                                                                                                |
| Y+ + V +       | 21,59 aequivocatio |                    | مهاء                                                                                                           |
| , <b>V</b>     |                    | 4,144,             | 11 64,34 coelum                                                                                                |
|                | اشترك              |                    | سو فسطاتی                                                                                                      |
| 14 . 11 ;      | 32,90 convenire    | • 7 4 4 4 5 e      | 11 169,56 sophisticus                                                                                          |
|                | بالاشتراك          |                    | سياسة                                                                                                          |
| 1 A ;          | 21,59 aequivocatio | 71 6 1 7 7 9 5     | 11 101,90 gubernatio                                                                                           |
|                | مشترك              |                    | <b>.</b>                                                                                                       |
| 9 6 <b>Y</b> 9 | 12,41 communis     |                    | ــ ش ــ                                                                                                        |
| •              | شرط                |                    | شبيح                                                                                                           |
| 11 6 11 2 5    | 236,1 causa        | <b>१</b> ५ ५ ५ ५   | 147,39 corpus                                                                                                  |
| -              | 37,60 necessarium  | 11 6 1 . £ 5       | 217,1 effigies                                                                                                 |
| • •            | 238,32 neccesitas  | £ 6 11A 5          | 243,24 forma                                                                                                   |
| 110            | ٠, ١, ١            | 77 6 <b>1 44</b> 5 | 258,64 similitudo                                                                                              |
|                | شعاع               | 19 6 1 . 8 9       | 218,15 simulacrum*                                                                                             |
| Ad ;           | 170,8 radius       |                    | 4. m. 4. |
|                | شعاعتية            | 17 - 1 - 0 - 9     | 219,39 oppositio                                                                                               |
| ٤ ، ٧٧ ؛       | 184,97 radiositas  | 7 · 1 <b>7 £</b> · | 253,85 quaestiuncula                                                                                           |

| 1                  | 101,00 (virtus) concupscibilis |                                         | شعر                        |
|--------------------|--------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------|
|                    | شوق                            | 17 · V# :                               | 161, n. 35 esse sensibile  |
| 17 · 174 ·         | 11 55,96 voluntas              | W . W .                                 | 11,33 percipere            |
| • · 174 ·          | 11 55,84 velle                 | 14 . 4.4 .                              | 11 125,19 cognoscere       |
| 18 4 17 8 9        | 11 41,68 desiderium            |                                         | استشعار                    |
|                    | شوقية                          | A . Yo :                                | 65,22 percipere            |
| ٠ ، ٣٠ ؛           | 75,50 (vis) desiderativa       | ,,,                                     | شفيف                       |
| ·                  |                                | 7 · Vo ·                                | 164,87 claritas            |
|                    | — ص —                          | ١٢٠٨٣:                                  | 178,20 pervietas           |
|                    | صاحب                           | /''                                     | شفاف                       |
| ۱، ۲۷ ز            | 109,95 auctor                  | 14,74;                                  | 178,21 crystallinus        |
| 14 6 1 • 8 9       | 218,14 dominus                 | 7.78 :                                  | 84,62 radiosus             |
|                    | صگرَ                           | 7 · 6 A1 ·                              | 176,90 pervius             |
|                    | 15,76 emanare                  | 11 · A · ·                              | 172,40 translucens*        |
| 7 · <b>0</b> ·     | 34,19 provenire                | ]                                       | شك                         |
| 11 • 11 •          | صای                            | 14.14.                                  | 36,54 dubitare             |
|                    | 154,35 tinnitus                | 11.14.                                  | شك الله المسلك المراور     |
| • · V• ·           | صداقة                          | <b>.</b>                                | 68,59 dubitatio            |
|                    |                                | 7 · <b>∀</b> √ ;                        |                            |
| 4.41.              | 11 130,92 amicitia             |                                         | إشراق                      |
|                    | صادق                           | ٧٠٦٦ ٤                                  | 207,46 splendor            |
| £ 6 9 £ \$         | 197,4 verus                    |                                         | شكثل                       |
|                    | تصديق                          | ۰،۱۰۶                                   | 27,42 figura               |
| to che i           | 97,47 credere                  |                                         | مشاكلة                     |
| 1 40 ;             | 65,24 credulitas               | 4 c hh è                                | 81,30 similitudo           |
|                    | صلابة                          |                                         | إشكال                      |
| 1 04 :             | 134,27 durities                | 17.1.25                                 | 217,4 difficultas          |
|                    | بحسب الأصطلاح                  |                                         | شم م المالية 17,4 mineumas |
| V 4 1 EV 5         | 11 5,62 ad placitum            | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 149,61 odoratus            |
| , , 1 <b>4</b> , , | صقيل                           | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \   | 84,69 olfactus*            |
| 17 · <b>Ao</b> ·   | 183,82 politus                 | 1                                       |                            |
| \$ 6 7 £ 5         | 84,62 tersus*                  | <b>4</b> , <b>4</b> , 6                 | شنیع<br>55,73 absurdus     |
| 7 16 1             | مصلحة                          | 7 6 7 6                                 |                            |
| £ < 1AT 5          | 11 74,65 utilitas              |                                         | شهرِد<br>14,71 videre      |
| · , 1VL ;          |                                | 0 6 0 5                                 |                            |
|                    | صناعة                          | 1                                       | شهوة                       |

|                 | مضادة                             | 10 6 mg 96,34 ars                               |
|-----------------|-----------------------------------|-------------------------------------------------|
| 10 6 48 6       | 85,79 contrarietas                | 1. 4 : 25,12 doctrina                           |
|                 | تضاد                              | صانع                                            |
| 14 6 48 6       | 85,82 contrarietas                | ۱۳، ۷٤ : 63,98 eficiens                         |
| , ,             | ضار                               | • ሩ <b>ሃ</b> ኒ 67,42 perficiens                 |
| 1 : 178 :       | 11 39,48 nocivus                  | صواب                                            |
| 14 6 177 9      | II 39,4I nocumentum               | V'\OY' II 14,84 rectitudo                       |
| • .••           | صَعدُف                            | صماخ                                            |
| 10 40 5         | 66,32 debilitas                   | 1A : VY : 159,15 nervus                         |
| ٧ ، ١٠٣ :       | 220,63 remissio                   | ξ ' ψ ξ ' 84, n. 64 nervus opticus              |
|                 | أضعاث أحلام                       | Y 1 6 V 1 9 158, n. 87 nervus receptibilis soni |
| 1 4 104 5       | ۱<br>11 25,28 illusio             | 1V ( YYO ( 11 181,63 cartilago                  |
| 77 · 109 ·      | 11 31,28 illusiones domniis       | صوت                                             |
|                 | تضوء                              | صوت<br>۱۲،۷۰ ؛ 155,50 sonitus                   |
| • · VA ;        | 186,28 claritas                   | تصور                                            |
| 1V . Y4 :       | 74,36 lumen                       | Ψ' \ {4 ! II 9,16 formare*                      |
| . ,             |                                   | \ \ \\ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \          |
|                 | _ ط _                             | • ( \ \ 9,2 informare                           |
|                 | •,                                | ۸، ۱۹۷، ۱۱ 102,4 intelligere                    |
|                 | طسبع                              | ۲۱، ۲۲۳ ؛ ۱۱ ۱۶۲٫۹۵ (virtus) formalis           |
| 7 · 17 ·        | 43,34 natura                      | صورة                                            |
|                 | طباع                              | passim forma                                    |
| 18 . 44 ;       | 59,38 natura                      | المصورة                                         |
|                 | انطباع                            | የ ፡                                             |
| 19 . 1 . 8 :    | 218,15 impressio                  | تصور                                            |
|                 | طبيعيشات                          | ነገ ፡                                            |
| 7 6 1 5         | 9,3 naturalia                     | ۹ ، و ب ؛ 121,44 informari                      |
|                 | طبیعیات<br>9,3 naturalia<br>انطبع | _                                               |
| 7 · <b>48</b> · | 83,60 formari                     | <u> </u>                                        |
| 10              | 99,73 imprimi*                    | ضجر                                             |
|                 | تطعثم                             | ፕ ፡ ነለም ፡ 11 74,64 anxietas                     |
| 11 608 5        | 123,75 gustus                     | ضحك                                             |
| -               | 68,65 sapor*                      | 1ο ( ψγ : 91,73 risus                           |
|                 | طعوم                              | ئىن                                             |
| 18 . 04 .       | 132,3 gustus                      | 11 6 Y . ! 55,79 contrarius                     |

|                | عدم                       |                  | مطلق                   |
|----------------|---------------------------|------------------|------------------------|
| 7 · A £ £      | 180,35 annihilatio        | 77 · W · ·       | 78,77 absolute         |
| •              | 68,58 privatio            | 19 6 44 5        | 62,77 absolutus        |
|                | عداوة                     |                  | t•                     |
| 1 ' 1 <b>{</b> | 11 7,82 inimicitia        |                  | _ ظ _                  |
|                | عذوبة                     |                  | ظلمة                   |
|                | 165,93 sapiditas          | • · V/ ·         | 174,69 obscuritas      |
| V . A 9 ;      |                           | V . Vd ;         | 188,64 tenebra         |
|                | غوض                       |                  | ظن                     |
| 41 . A ;       | 22,60 accidere            | ۷، ۸۳ ۱          | 178,12 dicere          |
|                | عرضٌ                      | 1A ' A '         | 24,93 putare*          |
| 14 . 9 .       | 16,82 accidens            |                  | ظن ي                   |
|                | عرف                       | 4 . •• .         | 67,56 opinio           |
| 18 6 0 9       | 16,84 cognoscere          | <b>ξ ι ∀</b> γ ί |                        |
| V . 1 7V :     | 258,73 intelligere        |                  | ظهر                    |
| Y 4 .          | 26,54 scire*              | 19 6 7. 9        | 56,92 apparere         |
| •              | •                         | 7 ( ) 77 (       | 257,42 patere          |
|                | معرفة                     |                  | ظو اهر                 |
| • ( ) (        | 9,6 cognitio              | 14 ( 10 ;        | 11 166,1 sensibilia    |
| 01 c Y 5       | 13,51 scientia            |                  | ظهور                   |
| 14. OV ;       | 132,99 scire              | i                | 168,39 apparentia      |
|                | تعسف                      | ٠ ٨٠ ٨٣          | 178,15 evidentia       |
| •              | II 174,40 arrogantia      | ٠ ٨٣ ١           | 178,13 manifestatio    |
| ** *           | عصب                       | 18 6 AT 5        | 185,13 ostensio        |
| 4 , 44 4 6     | 84,63 nervus              | 1                | _                      |
| \$ ' W & !     |                           |                  | <u> </u>               |
|                | عصبة مجوفة                |                  | تعبير                  |
| 44 c 48 c      | 83,59 nervus opticus      | \$ ' \ OV '      | 11 25,30 interpretatio |
|                | عضلة                      | 12 4 107 5       | 11 23,11 significatio  |
| A . T. !       | 75,55 musculus            |                  | تعجب                   |
|                | تعضو                      |                  | 260,6 admiratio        |
| 10 ( 14 ;      | 37,59 membrum             | v . 1 .          |                        |
| • •            |                           |                  | عدم                    |
|                | عفوصة<br>145,9 ponticitas | • · <b>Y</b> V · | 68,58 privatio<br>عدرم |
| V . 70 :       |                           |                  |                        |
|                | عقل عملي                  | ١٠ ، ٦٨ ؛        | 152,9 annihilari       |
| 1              | 91, n. 77 actio           | 14 . DY ;        | 132,97 destructus      |

| £ 4 Å 5         | 22,70 intelligere      | عقىل                                        |
|-----------------|------------------------|---------------------------------------------|
| 14.9 ;          | 16,86 scire*           | ٤، ٤، ب 97,54 intelligere                   |
|                 | علم                    | مقنل                                        |
| 11615           | 10,16 scientia*        | Y. ( ) \ 92,95 intellectus                  |
| 18.15           | 10,19 cognitio         | عقبل مستفاد                                 |
|                 | علاقة                  | 1                                           |
| 1. ( 41 ;       | 57,9 colligare         | 17 ( 1, ! 98,69 intellectus accomodatus     |
| £ 6 £ 1 5       | 100,88 colligatio      | عقتلى                                       |
| 4 1 41          | 23,34 comparatio       | ገ ‹ ሃነ ፡ 57,4 intelligibilis                |
| ۱۰، ۴۸ ؛        | 94,4 debitum           | عقل نظری                                    |
| ነ፥ ና ምሕ ፥       | 93,3 habitus           | 1Λ ( Ψγ : 91,78 intellectus contemplans     |
| Y ' {} '        | 100,85 obligatio       | العقليةًات                                  |
|                 | معثلول                 | ۰، ۲۸ بر 70,86 (apprehensions) intelgibiles |
| 1 1.7 :         | 221,68 causatum        | عقل قدسى                                    |
| 1 1 1 1 1       | علة                    | γ ίγιγ ί 11 134,40 intellectus sanctus      |
|                 | 58,32 causa            | معقول                                       |
| 4 . 44 :        | أعمال                  |                                             |
|                 | -                      |                                             |
| 14. LAN :       | 91,79 actiones         | ·                                           |
|                 | عام                    | · ·                                         |
| £ 6 1 5         | 9,4 communis           | معقولات                                     |
| 7 · 29 ·        | 112,36 generalis       | r, 104; 11 29,96 intelligibilia             |
| 9 6 48 6        | 62,91 universalis      | οίγιλ ! 11 126,33 res intelligibiles        |
|                 | عناصر                  | ۹، ۳۰۰ ب 76,63 intelligibilia               |
| 1.615           | 10,14 elementa         | المعقولات الأولى                            |
|                 | معنی                   | γγ ، γ <b>q</b> : 96,46 per se nota         |
| 15 4 5 4        | 18,13 intellectus      | ۲٤، ۴۹ ؛ 97,47 prima intelligibilia         |
| 17 6 <b>7</b> 9 | 11,33 intentio*        | انعكاس                                      |
| • • • •         | •.                     | 18 6 A 2 9 180,48 reverberatio              |
|                 | معانی                  | 'منْعکس                                     |
| 7 ' 40 ;        | 85,89 intentiones      | 7 ( ) . 6 ( 218,23 repercussius             |
|                 | •<br>عيـن              | • ( ) \ • 237,20 reverberatus               |
| ، ۱۲ ،          | 78,87 oculus           | عکس                                         |
|                 | ( موجود ) فى الأعيان   |                                             |
| 14 . Ah i       | 61,74 (esse) sensibile | 1                                           |
|                 |                        | علم                                         |
|                 | معين                   | t to 103,8 cognoscere                       |

|                        | انفراد                        | 18 6 79 5           | 73,31 designatus               |
|------------------------|-------------------------------|---------------------|--------------------------------|
| 17 40 5                | 200,37 esse solum (per se)    | •                   | – غ –                          |
|                        | ممفر د                        |                     | غذاء                           |
| V 4 4 5 5              | 197,9 per se                  |                     | 40,89 nutrimentum              |
| 7 - 117 -              | 233,60 separatim              | 17 ( 1 & 5          |                                |
| 7 : 144 :              | 280,43 singuli                |                     | الغاذية                        |
|                        | 31,85 solitarius              | ላ ፡ <del>የም</del> ፡ | 81,29 (vis) nutritiva          |
| 1. 64. 5               | 190,1 solus                   |                     | غريزة                          |
|                        | فرض                           | 1 . 107 ;           | 11 22, n. 98 natura            |
| ۱،۱٦٨ :                | 11 46,67 ponere*              |                     | غریزی                          |
| A 6 191 5              | 11 90,12 assignare            | 14 4 10 5           | 43,21 naturalis                |
|                        | تفريع                         |                     | غرض                            |
| o : {A :               | 110,1 ramificare              | 1 <b>Y</b> V :      | 68,65 intentio                 |
|                        | فرق                           | 17 ( 178 :          | 272,1 propositio               |
| 10 47 3                | 81,22 differentia             |                     | غضب                            |
| 117                    | فر <sup>•</sup> قة            | 19 6 171 5          | 11 34,85 ira                   |
| .1 · · <b>YY</b> 1 · · | 11 154,31 secta               | 1. 6 21 5           | 101,1 (virtus) irascibilis     |
| .1                     | 11 1)4,51 500tu               | 1 21                | غفول ﴿                         |
|                        | تفر <b>ق</b>                  |                     | - "                            |
| 1 4 4 4                | 205,8 divisio                 | 1 4 10 7 9          | 11 13,76 esse negligens<br>غلط |
| Y , 4% ;               | 205,11 dispersio              |                     |                                |
| ٧ ، ٦ ،                | 135,54 solutio                | ۴، ۲۷ ؛             | 109,98 error                   |
| •                      | تفرق الاتصال                  |                     | م                              |
| ٧ ، ٦ ،                | 135,54 solutio continuationis | 11 . 40 :           | 65,26 dolor                    |
| •                      | مفارق                         |                     | غيب                            |
| 4                      | 11 89,5 separatus             | 1 · 10 A ·          | 11 27,69 absentia              |
| * * 171 :              | مفارقة                        |                     | غاية                           |
|                        |                               | 7 . 17              | 11 58,32 finis                 |
| A . A.A. i             | 60,57 separatio               |                     | مُغير ات                       |
|                        |                               | V . YO .            | 65,19 permutantia              |
| 12 . 41 ;              | 79,97 differentia             |                     | تغامير                         |
|                        | فساد                          |                     |                                |
| v . 1 :                | 9,9 corruptio                 | 7 6 47 9            |                                |
| 7 . 41 ;               | 57,3 destructio               |                     | _ ف_                           |
|                        | تفصيل                         |                     | فوح                            |
| 11 - 174 5             | 11 67,74 distinctio           | 18 . 40 ;           | 66,29 gaudium                  |
|                        |                               |                     |                                |

|              | ا مفكرة                                    | 17 ( 101 9    | 11 13,68 divisio                                |
|--------------|--------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------------|
| ؛ ١٣٤ ؛      | 271,82 (virtus) cogitationis               |               | فاض                                             |
|              | نکر*                                       | 11 6 74 5     | 171,17 emanans                                  |
|              |                                            | 9 6 1 77 9    | 257,47 procedere                                |
| 10 ( 10 ) (  | 11 13,71 cogitatio<br>11 32,38 sollicitudo |               |                                                 |
| ٠ ١٣٠ ١      | فلکی                                       |               | فضیلة                                           |
|              |                                            | 1 191 ;       | 11 70,15 nobilitas                              |
| 44 . 1       | 29,65 (anima) coeli                        |               | فطن                                             |
|              | فن                                         | 18 . 14       | 265,86 percipere                                |
| 4.1.         | 9,4 liber                                  |               | فطنة                                            |
|              | فنطاسيا                                    | Y . Y Y Y .   | 11 167,10 ingenium                              |
| 4 6 21 5     | 101,99 fantasia                            |               | انفعل                                           |
|              | فيهم                                       |               | 72,72 affici                                    |
| 7 . 1        | 27,37 cognoscere                           | ١٨ ٠ ٣٠٠ ١    | 55,79 pati                                      |
| 7 · A ·      | 23,74 intelligere                          | 11 . 4        | فعالة                                           |
|              | مستفاد                                     |               |                                                 |
| 14           | 99,74 accomodatus                          | 14 . 441 i    |                                                 |
| 14 . 144 :   | 280,57 acquisitus                          |               | فعال                                            |
|              | العقل المستفاد                             | 7 · 4· A ·    | 11 126,27 agens                                 |
| 17 6 2. 5    | 98,69 intellectus accomodatus              |               | أفعال                                           |
| •            |                                            | ٧٠١ :         | 9,10 actiones                                   |
|              | فيض                                        | 14 . 4 .      | 12,47 affectiones                               |
| 18 c A.Y c   | 11 127,49 emanatio                         | . 14 . 1      | 29,60 opera                                     |
|              | <b>- ق -</b>                               |               | منفعل                                           |
|              | . · · ·                                    | ٠ ، ۴٨        | 92,89 passibilis                                |
|              | قباضة                                      | 4 4 1 1 1 4 4 | 243,32 patiens                                  |
| 18 6 1 4 4 5 | 209,86 (virtus) constrictionis             | ۹ ، ۲۷ ؛      | 110,8 passivus                                  |
|              | قابل                                       |               | بالفعل<br>17,92 in actu<br>فعـُـل<br>18,5 actio |
| 1 × 4 4 5    | 74,36 receptibilis                         | 169           | 17,92 in actu                                   |
| 14.c A. i    | 78,77 recipiens*                           |               | فعنل                                            |
|              | مقابل                                      | <b>૧૯</b> ૫ ક | 18,5 actio                                      |
| 1 c Ah i     | oo,49 oppositius                           |               | فعل                                             |
|              | قد <sup>°</sup> ر                          | 1 · · * * ·   | 80,14 agere                                     |
| 1 6 1 6 9 5  | 226,61 dimensio                            | •             | 12,46 facere                                    |
| 11 c 14. i   | 265,82 mensura                             | 14 6 78 5     | 64,6 efficere                                   |
| ۳، ٤، ١      | 97,52 modus                                | 77 · 1 • · ·  | 30,66 operari*                                  |

| passim potentia virtus*  ۲ : ﴿ १ : 107,68 dimensio  1 : ﴿ ١١ : 230,13 magnitudo  1 : ﴿ ١١ : 231,37 moles  1 : ﴿ ١٠ : 232,52 quantitates  2 : ﴿ ١١ : 232,52 quantitates  2 : ﴿ ١٠ : ٤ : 260,97 inductio  2 : ﴿ ١٠ : ٤ : 260,97 inductio  2 : ﴿ ١١ : 32,87 multiplicitas  2 : ﴿ ١١ : 32,87 multiplicitas  2 : ﴿ ١١ : 134,40 sanctus  3 : ﴿ ١٠ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 92,81 propositio  3 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 92,81 propositio  4 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 11 : 131,4 prius  4 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 11 : 131,4 prius  5 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 11 : 131,4 prius  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 131,42 adjunctus  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 280,51 conjunctus  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 95,93 turpis  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 95,33 appetere  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 95,33 appetere  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 37,56 animus  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 140,25 essentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 140,25 essentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : 250,45 existentia  1 : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢ : ﴿ ٢  | قو ة                           | مقدار                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------|
| ۱۱٬۱۱۰ : 230,13 magnitudo ۲٬۲۱ : 11,29 vires ۱٬۲۱ : 231,37 moles ۱٬۲۸ : 92,84 virtures  ۱٬۲۸ : 92,84 virtures  ۱٬۲۸ : 92,84 virtures  ۱٬۲۲ : 232,52 quantitates  ۷٬۲۲ : 80,9 quantum  ۲٬۱۲۸ : 260,97 inductio  ۲٬۲۲ : 11 134,40 sanctus  ۱۵٬۲۲ : 14,51 prioritas  ۱٬۲۰ : ۲۰ : ۲۰ : ۲۰ : ۲۰ : ۲۰ : ۲۰ : ۲۰ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | passim potentia                | γ , ε <sub>V</sub> , 107,68 dimensio   |
| ۱۰٬ ۲۰٬ ۲۰٬ ۱۱٬29 vires ۱۰٬ ۲۰٬ ۲۰٬ ۱۱٬29 vires ۱۰٬ ۲۰٬ ۲۰٬ 92,84 virtutes  - الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | virtus*                        |                                        |
| ۱۰٬۱۱ : 231,37 moles ۱۰٬۲۸ : 92,84 virtutes  - ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>گ</b> و ی                   | _                                      |
| ۱٬۲۸ : 92,84 virtutes  - ا - ا - ا - ا - ا - ا - ا - ا - ا -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | γ , γ , 11,29 vires            |                                        |
| المنقراء عدد المناقد  | 1 6 γA 92,84 virtutes          | 1 : 11 Y : 232,52 quantitates          |
| ۱۱، ۱۱، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 41                             | ۷. ۳۲ ; 80,9 quantum                   |
| ۱۱، ۱۱۱ علی علی علی از ۱۱۱ علی علی از ۱۱۱ علی از ۱۱ علی  | _ 5 _                          | استقراء                                |
| ۱۱، ۱۱ (۱۱ عرب الکرای عرب الکرای الکری ال | كشرة                           | γ · \ γ <sub>Λ</sub> · 260,97 inductio |
| ۱۱، ۱۲ (۱۲ (۱۲ (۱۲ (۱۲ (۱۲ (۱۲ (۱۲ (۱۲ (۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 10 ( ) 1 ( 32,87 multiplicitas |                                        |
| الا د الا المائة المائ | ۷، ۱۱۲ : 234,74 multitudo      |                                        |
| ۱۱، ۱۷، ۱۱ 175,57 spissitudo ۱۱، ۱۲، ۱۱ 175,57 spissitudo ۱۲، ۱۲، ۱۱ 131,4 prius ۱۲، ۱۲، ۱۱ 131,4 prius ۱۲، ۱۲، ۱۲ 131,4 prius ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲ 131,4 prius ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲ 131,4 prius ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲ 11 131,4 prius ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تكاثف                          | 1                                      |
| ۱۱، ۱۲، ۱۱ ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 164,81 constrictio             |                                        |
| ۱۰، ۲۳۲ (۱۱ ۱۲۶,57 spissitudo  ۲۰، ۲۰۰ (۱۱ ۱۲۶,57 spissitudo  ۲۰، ۲۰۰ (۱۱ ۱۲۶,10 prioritas  ۲۰، ۲۰۰ (۱۱ ۱۲۶,14 prius  ۲۰، ۲۰۰ (۱۱ ۱۲۶,14 prius  ۲۰، ۲۰ (۱۲ ۱۲ ۱۲۶,14 prius  ۲۰، ۲۰ (۱۲ ۱۲ ۱۲۶,14 prius  ۲۰، ۲۰ (۱۲ ۱۲ ۱۲۶,14 prius  ۲۰، ۲۰ (۱۲ ۱۲۹,14 prius  ۲۰، ۲۰ (۱۲ ۱۲ ۱۲۹,14 prius  ۲۰، ۲۰ (۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱۲ ۱                                                                                                                                                                       |                                |                                        |
| ۱۲، ۱۲ ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                | 1                                      |
| ۱۲، ۱۸، ب 209,82 mentiri  ۱۲، ۱۹۹ ب 11 107,76 aeternus  ۱۲، ۱۹۹ ب 11 107,76 aeternus  ۱۱، ۱۷۷ ب 11 55,93 turpis  ۱۱، ۱۷۷ ب 11 55,93 turpis  ۱۱، ۱۷۷ ب 98,57 adeptus  ۱۱، ۱۲، ۲۹ ب 98,57 adeptus  ۱۱، ۲۹ ب 95,33 appetere  ۱۱، ۱۲۲ ب 11 49,95 verbum  ۱۲، ۱۲۲ ب 11 49,95 verbum  ۱۲، ۱۲۲ ب 11,51 generalis  ۱۲، ۲۲ ب 14,51 generalis  ۱۲، ۲۲ ب 14,51 generalis  ۱۲، ۲۲ ب 140,25 essentia  ۱۲، ۲۲ ب 140,25 essentia  ۱۲، ۲۲ ب 140,25 essentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••                            |                                        |
| الإدر الاجرة المراق ال |                                |                                        |
| ۱۱، ۱۷۷ ب 65,23 odium  ۱۱، ۱۷۷ ب 11 55,93 turpis  ۱۱، ۱۷۷ ب 11 55,93 turpis  ۱۱، ۱۷۷ ب 11 55,93 turpis  ۱۱، ۱۲۰ ب 280,51 conjunctus  ۱۱، ۱۲۰ ب 280,51 conjunctus  ۱۱، ۱۲۰ ب 95,33 appetere  ۱۲، ۲۹ ب 95,33 appetere  ۱۲، ۱۲۰ ب 117,93 abstractio  ۱۲، ۱۲۰ ب 37,56 animus  ۱۲، ۱۳ ب 37,56 animus  ۱۲، ۱۳ ب 37,56 animus  ۱۲، ۱۳ ب 139,19 cor  16,90 constitutio  16,90 constitutio  16,90 constitutio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                |                                        |
| ۱۱، ۱۷۷ ب ۱۱ 55,93 turpis  ۱۱، ۱۷۷ ب ۱۱ 55,93 turpis  ۱۱، ۱۷۷ ب ۱۱ 55,93 turpis  ۱۱، ۱۲، ب ۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                | , , ,                                  |
| الأمور الكلية المارية |                                |                                        |
| الأمور الكلة المرافقة المرافق | مستكره                         | · ·                                    |
| ۱ ( ۱۹ و و و و و و و و و و و و و و و و و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                | مقارن                                  |
| الأدور الكلية المراز الكلية الكلية الكلية الكلية الكلية ا | مُكَتَسِب                      |                                        |
| ۱٬ ۲٬ ۲٬ ۶۶,96 totus  ۱٬ ۲٬ ۲٬ ۶۶,96 totus  ۱٬ ۲٬ ۲٬ ۶۰ ۶۶,95 totus  ۱٬ ۲٬ ۲٬ ۶۰ ۱۱۲,93 abstractio  ۱٬ ۲٬ ۲٬ ۶۰ 37,56 animus  ۱٬ ۲٬ ۱۳٬ ۶۰ 37,56 animus  ۱٬ ۲٬ ۱۳٬ ۶۰ 139,19 cor  ۱٬ ۲٬ ۲٬ ۶۰ 61,76 universalis  ۱٬ ۲٬ ۲٬ ۶۰ 140,25 essentia  ۱٬ ۲۲٬ ۲۲٬ 140,25 existentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٦ ፡ ፪ · ፡ 98,57 adeptus        |                                        |
| ۱٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱۲٬ ۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | کل                             | قصد                                    |
| ۱٬۱۲۹ : II 49,95 verbum  ۱٬۱۲۹ : II 49,95 verbum  ۱٬۲۹ : II7,93 abstractio  ۱٬۲۹ : 37,56 animus  ۱٬۲۹ : I39,19 cor  ۱۸٬۷۳ : 61,76 universalis  ۱۵٫90 constitutio  ۱۱٬۳۷ : 80,15 universalia  ۱٬۲۷ : 140,25 essentia  ۱٬۲۷ : 250,45 existentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _                              | 1 8 6 mq 9 95,33 appetere              |
| ۱٬۱۲۹ : II 49,95 verbum  ۱٬۱۲۹ : II 49,95 verbum  ۱٬۲۹ : II7,93 abstractio  ۱٬۲۹ : 37,56 animus  ۱٬۲۹ : I39,19 cor  ۱۸٬۷۳ : 61,76 universalis  ۱۵٫90 constitutio  ۱۱٬۳۷ : 80,15 universalia  ۱٬۲۷ : 140,25 essentia  ۱٬۲۷ : 250,45 existentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | كلام                           | قضم                                    |
| ۱٬ ۲۸ ؛ 69,79 communis  ۱٬ ۲۸ ؛ 69,79 communis  ۱٬ ۲۸ ؛ 139,19 cor  ۱۸ ، ۲۳ ؛ 61,76 universalis  ۱۵,90 constitutio  ۱۱٬ ۳۲ ؛ 80,15 universalia  ۱٬ ۲۲ ؛ 140,25 essentia  ۱٬ ۲۲ ؛ 250,45 existentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _                              | 1v. e) : 117,93 abstractio             |
| ۱٬ ۲۸ ؛ 69,79 communis  ۲٬ ۵۰ ؛ 114,51 generalis  ۱۸ ٬ ۲۳ ؛ 61,76 universalis  ۱۵,90 constitutio  ۱۱٬ ۳۲ ؛ 80,15 universalia  ۱٬ ۲۲ ؛ 140,25 essentia  ۱٬ ۲۲ ؛ 250,45 existentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | , , ,                          | قلنب                                   |
| ۱۱٬ ۳۲ : 80,15 universalia  ۱۱٬ ۳۲ : 80,15 universalia  ۱۱٬ ۳۲ : 80,15 universalia  ۱۱٬ ۳۲ : 139,19 cor  16,90 constitutio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _                              | ۱۳، ۱۳ ؛ 37,56 animus                  |
| ۱۸، ۲۳ ؛ 61,76 universalis  16,90 constitutio  11، ۳۷ ؛ 80,15 universalia  16,90 constitutio  11, ۳۷ ؛ 140,25 essentia  1, ۱۲۷ ؛ 250,45 existentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                | ο ( ηγ : 139,19 cor                    |
| ۱۱٬۳۲ الأمور الكلية 16,90 constitutio ۱۱٬۳۲ عنور الكلية ۱۲ عنور الكلية ۱۲ عنور الكلية ۱۲ عنور الكلية ۱۱٬۳۲ عنور الكلية ۱۲ عنور الكلية  |                                | قوام                                   |
| 11 ' my : 80,15 universalia 1 ' 1 yy : 250,45 existentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                |                                        |
| 1 , 144 ; 250,45 CAISCEILLA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                | ۱٤، ٦٧ : 140,25 essentia               |
| ۱۲، ۲۳، 60,63 (causa) perficiendi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | • •                            | ) ι <b>γγ</b> ι 250,45 existentia      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | دية                            | 17 ( YY ) 60,63 (causa) perficiendi    |

|                      | المس                        | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 234,78 quantitas           |
|----------------------|-----------------------------|---------------------------------------|----------------------------|
| 18 4 78 5            | 84,77 tactus                |                                       | كمال                       |
|                      | مكموسات                     | 14,46                                 | 18,10 perfectio            |
| 19 6 70 5            | 146,27 tacta                |                                       | کام <i>ن</i>               |
|                      | لمان                        | 14 . 70 :                             | 146,23 occultus            |
| 1A 4 <b>A</b> 7 5    | 185,19 lumen                |                                       | کوکب                       |
| • · <b>V</b> ·       | 186,29 splendor             | 1.611 5                               |                            |
|                      | او ن                        |                                       | كيف                        |
|                      | passim color                | 2 . 41 :                              | 78,85 qualitas             |
|                      | إلهام                       |                                       | كيفية                      |
| 14 4 1 1 4 1         | 11 73,55 instinctus insitus | ۸ ، ۱ ،                               | 9,10 qualitas              |
| 1 - 18 -             | 75,95 instinctus naturae    | ,                                     | - J -                      |
|                      | إخامات                      |                                       | - 0 -                      |
| 1 • • 171 •          | 11 38,28 cautelae           |                                       | ملاحظة                     |
| • 177 :              | 11 37,20 cautela            | V . 14 8                              | 36,47 (virtus) inspiciendi |
|                      | مُلو زات                    |                                       | لو احق                     |
| Y ' <b>Ao</b>        | 183,87 colorata             | V . 01 ;                              | 116,80 accidentia          |
| ,,,,,                | لين                         | ٧ ٠ ٥ ٠ ١                             | 115,61 appendicia          |
| 1.6446               | 134,27 mollities            |                                       | لأة                        |
|                      | - <b>34</b> ;-/             | V . Y14 :                             | 11 150,73 delectatio       |
|                      | - ^ -                       |                                       | 11 57,17 delectamentum     |
|                      | ميدا                        |                                       | 11 39,40 deliciae          |
| 7 · · <b>\ Y</b> V · | 260,91 primum               | 9 6 <b>7 6</b> 9                      | 136,57 voluptas            |
| V 6 6                | 15,77 principium*           |                                       | كاز وحجة                   |
|                      | مثل مثل                     | 1 604 5                               |                            |
| 14 6 70 9            | 146,26 similitudo           |                                       | اسدان                      |
| •                    | مادة                        | 7 · W1 ·                              | 78,87 lingua               |
| 18.1.5               | 10,19 materia               |                                       | الطيف                      |
|                      | مذعو ر                      | • •                                   | 151,66 subtilis            |
| 1 / 144 5 6          | 11 60,57 timidus            | • · <b>\ Y</b> 7 ·                    | 256,40 tenuis              |
| 1.140;               |                             |                                       | لعابي                      |
| W . 5                | مرارة                       | •                                     | 143,80 (humor) salivae     |
| V . 70 .             | 145,8 amaritudo             |                                       | ملاقاة                     |
| _                    | مرض                         | • •                                   | 151,90 ocurrere            |
| 1 . 100 i            | II 64,23 infirmitas         | \$ ' \ YA '                           | 260,99 offensio            |

|                                         | نباتية                          | 4 · 174 ·       | i i 60,62 <b>aegritud</b> o                                                                                       |
|-----------------------------------------|---------------------------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 · · · • • · ·                         | 110, n. 12 (virtus) animativa   |                 | مزاج                                                                                                              |
| Y . £9 :                                | 112,32 vegetabilitas            | 17 6 10 5       | 43,25 complexio*                                                                                                  |
| 14 . 48 :                               | 64,5 (vis) vegetandi            | 17 . 41 :       | 192,31 commixtio                                                                                                  |
|                                         | نبی                             |                 | مماسة                                                                                                             |
| •                                       | 11 66,64 propheta               | V . 144 :       | 280,49 contactus                                                                                                  |
|                                         | نبوة                            | 15 6 77 5       | 138,4 tactus                                                                                                      |
|                                         | 11 19,61 prophetia              |                 | بماسات                                                                                                            |
| 4 / <b>9 \$</b> ;                       |                                 | 10, 71 ;        | 138,5 tangentia                                                                                                   |
|                                         | تنبيه                           | 1000            | _                                                                                                                 |
| 1 108 8                                 | 11 18,44 excitare               |                 | تماسك                                                                                                             |
|                                         | استنباط                         | 1               | 110,10 retentio                                                                                                   |
| 18 6 70 5                               | 76,64 adinvenire                |                 | مُقلة المناسبة |
|                                         | نحى                             | <b>8</b> 4 74 9 | 154,28 oculus                                                                                                     |
| 7 . EV :                                | 107,65 appetere                 |                 | ملاسة                                                                                                             |
|                                         | نخاع                            | £ + £V +        | 107,69 lenitas                                                                                                    |
| * 677 17                                | 11 181,68 spina                 |                 | ملكة                                                                                                              |
| 4 . Ahd ?                               | 11 182,79 nucha                 | •               | 68,59 habitus                                                                                                     |
|                                         | نزع                             |                 | ملال                                                                                                              |
| 1 01 5                                  | 116,85 abstrahere               | Y 4 140 4       | II 97,29 mutabilitas                                                                                              |
|                                         | نزع                             |                 | ماهية                                                                                                             |
| 7                                       | 114,59 abstractio               | 18 6 0 9        | 16,84 quid sit                                                                                                    |
|                                         | نز وعية                         | 1 ( 1 & 5       | 49,94 essentia                                                                                                    |
| 11 4 44 8                               | 82,44 vis vel virtus appetitiva | 1 • • • • •     | 115,62 substantia                                                                                                 |
| •••                                     | نسبة                            | •               | غير مائت                                                                                                          |
| 7 ( 7 )                                 | 12,36 comparatio                | 1 1 & 5         |                                                                                                                   |
| , , , ,                                 | متذاسب                          | , , , , , ,     |                                                                                                                   |
|                                         | 82,33 proportionalis            |                 | میز<br>239,66 cognoscere                                                                                          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                 |                 | 193,43 sentire                                                                                                    |
|                                         | تناسخ                           | 1 . 14 :        |                                                                                                                   |
| 4 . 4 . A .                             | II II3,45 transferri            |                 | مینل                                                                                                              |
|                                         | استنشاق                         | Υ · ٦ · ·       | 135,48 inclinatio                                                                                                 |
|                                         | 43,24 attractio                 |                 | _ i _                                                                                                             |
| 14 ( 70 5                               | 146,24 olfacere                 |                 |                                                                                                                   |
|                                         | نطق                             |                 | نبات                                                                                                              |
| 14 : 11 :                               | 32,94 rationalitas              | 11 6 1 5        | 10,17 vegetabile, vegetabilia                                                                                     |
| - •                                     |                                 |                 |                                                                                                                   |

|                  | لدُ                         | نقطنة                                                      |
|------------------|-----------------------------|------------------------------------------------------------|
|                  | ii i70,69 augmentare        | 1. 14 : 53,48 punctum                                      |
| 4 . <b>444</b> ; | نامية                       | منطق                                                       |
|                  | 101,5 (virtus) augmentativa | ۱۰، ۹ : 25,12 ars logica                                   |
| 17 : 11 :        | 65.22 (virtus) vegetabilis  | نظر                                                        |
| v . 40 ;         | -                           | γ ( q ; 25,1 considerare                                   |
|                  | نور                         | \$ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                   |
| 10 . Ad ;        | 171,22 lumen                | نظر                                                        |
|                  | نوع                         | _                                                          |
| Y , Y ;          | 11,30 species               | 11, 14 10,16 considerare                                   |
| 4 44 ;           | 74,39 modus                 | 1 ε ι γγ ι 265,86 consideratio 1 ο ι γγ ι 277,99 inspicere |
|                  | نوم                         | 1 ο ι γψι 277,99 inspicere 1 ο ι γ ι 13,61 tractare de     |
| 7 · 101 ·        | 11 12,53 somnus             | ∧ · ∧ · 23,77 videre                                       |
|                  | نوم ويقظة                   | t ( Y ! II,34 tractatus                                    |
| ۲، ۱۵۱ ؛         | 11 12,53 somnus et vigiliae |                                                            |
| 101              |                             | نظام                                                       |
|                  | - A -                       | Λ ( ) Λ )                                                  |
|                  | هباء ، هبئات                |                                                            |
| 14 . 18 .        | <br>40,91 <b>atom</b> i     | (عقل) نظری                                                 |
| 1, , , ,         | í .                         | 1A CTV : 91,78 intellectus contemplans                     |
|                  | هم<br>11 2,19 appetere      | 17 6 5 99,75 intellectus contemplativus                    |
| 17 ( ) 20 9      | ii 2,iy appetero            | ( قوة ) نظرية                                              |
|                  | مم                          | ۱۷، ۴۹ ب 96, n. 37 perfectio contemplativa                 |
| 4 . 100 :        | 11 61,68 sollicitudo        | 17 ( MA 94,6 virtus contemplativa                          |
|                  | هيئة                        | نافذ                                                       |
| 14 . 🗡 ;         | 23,85 affectio              | 1 1 1 1 209,86 (virtus) penetrabilitatis                   |
| 7:1.4:           | 212,34 modus                | نفس                                                        |
|                  | هيولى                       | passim anima                                               |
|                  | 67,48 hyle                  | ν · γ · · · · 27,38 mens                                   |
| 18 6 4 5         | 26,17 materia               | نفسى                                                       |
|                  | — و —                       |                                                            |
|                  |                             | ؤ ، ۱۹ ؛ 52, n. 33 animalitas<br>نفسانی                    |
|                  | و ار دات                    |                                                            |
| 14 . 44 .        | 140,30 accidentia           | γ , γ , 11,29 animalis                                     |
|                  | وتر                         | النقيض                                                     |
| <b>ሃ ‹ ሃሃሣ</b> ፡ | 11 182,78 corda             | ν , γν , 68,60 contradictoria                              |
|                  | •                           |                                                            |

|            | مو صوع                        |                                    | توحيد |
|------------|-------------------------------|------------------------------------|-------|
| 4 . 4 :    | 17,93 subjectum               | ۱۱، ۲۰۹ : II 128,70 adunati        | io    |
|            | و هنم                         | 3                                  | وحدة  |
| £          | 100,89 aestimatio             | γ ( ) <b>4 γ</b> ( II 91,37 unitas |       |
|            | وهمية                         |                                    | توسط  |
| <b>W</b> b | 89,48 (virtus) aestimationis  | ξ ( Υγ. : II 172,00 temperes       | ntia  |
| 41 c had i |                               | ā                                  | واسط  |
|            | توهم                          | ۱۶، ۲۰ ن 55,86 medium              |       |
| 4 . 18 :   | 152,8 cogitare                | ط                                  | متوسه |
| 1 . 14 .   | 36,49 putare                  | 1. ( ) A Y : 11 72,40 medius       | ,     |
|            | متوهمة                        |                                    | موافق |
| 1 . 148 :  | 271,85 (virtus) aestimationis | γ: \ {Λ : 11 7,84 concordi         | _     |
|            | <i>–</i> ی –                  |                                    | اتصال |
|            |                               | ۱۵، و، 99,73 conjunctio            |       |
|            | يبوسة                         | ۷، ۲، ۱35,54 continuitas*          | ı     |
| 14 6 81 6  | 102,14 siccitas               | -55554                             | •     |
|            | بقظة                          |                                    | وضع   |
| 14 ( 104 ; | 11 31,25 vigilia              | \ \ \ \ \ \ \ \ 52,29 situs        |       |
| 197 :      |                               | γ <b>, γ .</b> 9 54,68 positio     |       |
|            | يقين                          | ,                                  | موضع  |
| 4 . 40 i   | 68,57 certitudo               | 11 6 A 9 23,81 locus               |       |

| Latin Vol. 1 | Le Caire  | Oxford        | Latin Vol. 1 | Le Caire          | Oxford   |
|--------------|-----------|---------------|--------------|-------------------|----------|
| اللاثيني ج٢  | القامرة   | اکسفورد<br>   | اللاتيني جـ٢ | القامرة           | اكسنفورد |
| 144,63       | 14 6 4 10 | - <del></del> | 166,00       | 17 : 777          |          |
| 145,75       | 0 ( 7 ) 7 |               | 167,10       | Y 4 Y YV          |          |
| 145,86       | 14.414    | 245           | 167,15       | 7 - 777           | 258      |
| 146,91       | 18 6 414  |               | 168,26       | 17 6 <b>77</b> V  |          |
| 147,10       | V . Y     |               | 168,40       | 77 : <b>77</b> 0  | 259      |
| 147,14       | 1 414     | 246           | 169,43       | Y 4 YYA           |          |
| 148,28       | 1 6 714   |               | 170,61       | 10 4 44           |          |
| 148,41       | 7 ( 7) 1  | 247           | 170,66       | 14 4 44           | 260      |
| 149,42       | ۸، ۲۱۷    |               | 171,76       | V . YY4           |          |
| 150,59       | 14. 714   |               | 171,90       | 17 6 779          | 261      |
| 150,64       | 7 . 719   | 248           | 172,93       | 14 444            |          |
| 151,75       | A - 719   |               | 173,14       | 17 . 74.          |          |
| 151,87       | 17 6 719  | 249           | 173,15       | 14 . 44.          | 262      |
| 152,89       | 14:414    |               | 174,31       | 7 . 741           |          |
| 153,08       | ٧٠ ٧٧٠    |               | 174,37       | 7 · 747           |          |
| 153,13       | 1 44.     | 250           | 174,39       | ٤، ٢٣٢            |          |
| 154,23       | o ( 771   |               | 175,44       | v                 | 263      |
| 155,33       | 11: 771   |               | 176,61       | 144 , 11          |          |
| 155,38       | 18 441    | 251           | 176,66       | ٤ ، ٢٣٣           | 264      |
| 156,54       | 7 ( 774   |               | 177,78       | 17 · 444          |          |
| 156,67       | 10 . 777  | 252           | 177,95       | 78 , 744          | 265      |
| 157,71       | 17 . 777  |               | 178,97       | 1 . 44.           |          |
| 158,90       | 7 6 774   |               | 179,14       | 17 6 748          |          |
| 158,92       | 10: 444   | 253           | 179,23       | 10 6 748          | 266      |
| 159,05       | 10:444    | }             | 180,31       | 77 · 7 <b>7</b> £ |          |
| 159,17       | 7. 778    | 254           | 181,44       | 7 4 740           |          |
| 160,21       | 7 : 77 :  |               | 181,47       | ۸ ، ۲۳۵           | 267      |
| 161,37       | 10 6 448  |               | 182,69       | 71 , 740          |          |
| 161,44       | 1 : 770   | 255           | 182,78       | 7 · 747           | 268      |
| 162,50       | o : YYo   |               | 183,89       | ۸ ، ۲۳۶           |          |
| 163,61       | 17 . 770  |               | 184,05       | 19 6 747          |          |
| 163,67       | 17 6 770  | 256           | 184,06       | 7 444             | 269      |
| 164,76       | 1: 444    | )-<br>        | 185,25       | A 4 YWV           |          |
| 165,86       | ۸، ۲۲۲    |               |              |                   |          |
| 165,93       | 14.5 444  | 257           |              |                   |          |

| Latin Vol. 1 | Le Caire  | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire   | Oxford      |
|--------------|-----------|---------|--------------|------------|-------------|
| اللاتيني جـ٢ | القامرة   | اکسفورد | اللاتينى جـ٢ | القاحرة    | اكسفورد     |
| 93,61        | 7 197     | 217     | 119,16       | 11:7.5     |             |
| 94,66        | 7 . 194   |         | 120,30       | 7 . 7.0    |             |
| 95,81        | 11 ( 194  |         | 120,32       | 1 4 7 0    | 231         |
| 95,91        | 14 . 144  | 218     | 121,48       | 18 4 700   |             |
| 96,96        | 1 - 198   |         | 121,59       | 1 . 4.4    | 232         |
| 97,09        | A 4 19 E  |         | 122,66       | ٤ ، ٢٠٦    |             |
| 97,20        | 18 4 14 8 | 219     | 123,83       | 10 4 7 . 7 |             |
| 97,30        | Y 4 190   |         | 123,88       | 14 4 7 7   | 233         |
| 98,48        | 18 4 190  | 220     | 124,91       | 19 6 40 9  |             |
| 100,68       | 7 - 197   |         | 125,04       | ۸، ۲۰۸     |             |
| 100,77       | 17 - 197  | 221     | 125,12       | 18 . 4.4   | 234         |
| 101,84       | 14 6 194  |         | 126,25       | Y1 4 Y.V   |             |
| 102,97       | £ 4 14V   |         | 127,35       | 70 · Y•X   |             |
| 102,01       | 7 4 197   | 222     | 127,37       | ۸،۲۰۸      | 235         |
| 103,10       | 1 147     |         | 128,51       | ۱۰ : ۲۰۸   |             |
| 104,26       | Y 4 14A   | 223     | 128,62       | 7 6 7.4    | 236         |
| 105,28       | 4 . 144   |         | 129,66       | A . Y . 9  |             |
| 106,45       | 14 . 144  |         | 129,89       | 77 . 7.9   | 237         |
| 106,50       | 17 - 148  | 224     | 130,90       | 1 . 71.    |             |
| 107,63       | £ 4 199   |         | 131,99       | 0 . 71.    |             |
| 107,77       | 14 . 144  | 225     | 131,13       | 14 41.     | 238         |
| 108,78       | 18.199    |         | 132,14       | 14 : 41 .  |             |
| 109,87       | 14 4 199  |         | 133,26       | 7 ( 711    |             |
| 110,98       | 0 6 7     |         | 134,41       | \$ . 414   | 239         |
| 110,04       | A · Y · · | 226     | 135,51       | 11 6 717   |             |
| 111,14       | 14 . 4    |         | 136,61       | 19:414     | 240         |
| 112,32       | 4. 4.1    | 227     | 137,70       | \$ 414     |             |
| 113,41       | 9 6 7 . 1 |         | 138,86       | 10 4 714   | 241         |
| 114,47       | ۳، ۲۰۲    |         | 139,99       | 7 . 718    |             |
| 114,54       | 4 4 4 4 4 | 228     | 140,11       | 1. 4718    | 242         |
| 115,59       | 17 . 7.7  |         | 141,23       | 14 4 11 8  |             |
| 116,81       | V 0 Y . W | 229     | 141,36       | 7 4 710    | <b>24</b> 3 |
| 117,89       | 11:4.4    |         | 142,38       | 6 ( 7 ) 3  |             |
| 118,03       | 7 . 7 . 5 |         | 143,55       | 14 . 410   |             |
| 118,07       | • 6 4 . 8 | 230     | 143,59       | 17 . 410   | 244         |

| Latin Vol. 1 | Le Caire    | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire         | Oxford  |
|--------------|-------------|---------|--------------|------------------|---------|
| اللاتيني جـ٢ | القاحرة     | اكسفورد | اللاتيني جـ٧ | القاهرة          | اكسفورد |
| 47,68        | ۲،۱٦۸       |         | 72,37        | ۷،۱۸۲            |         |
| 47,71        | £ 4 17A     | 190     | 72,44        | 14:174           | 204     |
| 48,75        | 7 ( ) 7 /   |         | 73,49        | 18 - 184         |         |
| 49,92        | 18 4 171    |         | 74,63        | 7 - 184          |         |
| 49,95        | 1 4 1 7 4   | 191     | 74,71        | 1 114            | 205     |
| 50,04        | 1 - 179     |         | 75,79        | 17 4 1A <b>T</b> |         |
| 50,18        | 10 6 179    | 192     | 75,95        | ** : 184         | 206     |
| 51,20        | 17 4 174    |         | 76,96        | 1 : 14 \$        |         |
| 52,38        | ۸ ، ۱۷ ،    |         | 77,13        | 17 4 18 2        |         |
| 52,44        | 11:17.      | 193     | 77,16        | 17 4 1/1 8       | 207     |
| 54,71        | 7 ( 17)     |         | 78,29        | 7 4 110          |         |
| 54,74        | ۸ ، ۱۷۱     | 194     | 79,42        | 9 4 140          |         |
| 54,80        | 7 4 177     |         | 78,29        | 7 4 100          |         |
| 55,84        | • ' ۱۷۲     |         | 79,42        | 1 4 140          |         |
| 55,95        | 17 ( 177    | 195     | 79,45        | 11 4 100         | 208     |
| 56,98        | 18 4 177    |         | 80,53        | 10 4 100         |         |
| 57,07        | £ 4 1V#     |         | 80,70        | 7 ( ) / 7        | 209     |
| 58,25        | 17 ( 174    | 196     | 81,72        | ٧ ، ١٨٦          |         |
| 59,33        | 1 1 1 1 1   |         | 82,91        | 7 4 144          | 210     |
| 59,47        | 17 4 17 8   | 197     | 83,02        | 14 . 14          |         |
| 60,51        | 10 4 17 8   | İ       | 84,17        | ۱،۱۸۸            | 211     |
| 61,66        | ۸،۱۷۵       |         | 85,31        | 17 ( 188         |         |
| 61,70        | 11:140      | 198     | 85,41        | 7 - 114          | 212     |
| 62,86        | ۲۰،۱۷۵      | ļ       | 86,48        | 9 4 1/4          |         |
| 62,96        | ٧ ، ١٧٦     | 199     | 87,61        | 17 - 184         |         |
| 63,06        | 17 4 177    |         | 87,64        | 19 4 1/4         | 213     |
| 64,18        | 14 4 147    |         | 88,76        | £ . 14.          |         |
| 64,23        | 7 ( 177     | 200     | 88,87        | 18 . 14.         | 214     |
| 65,35        | 1 4 1 1 1 1 |         | 89,94        | 17 . 19.         |         |
| 66,49        | ۲۰،۱۷۷      | 201     | 90,09        | 7 ( 191          |         |
| 67,66        | 7 ( ) \     | 1       | 90,11        | ۸ ، ۱۹۱          | 215     |
| 69,05        | ٤،١٨١)      | 202     | 91,25        | 14 . 141         |         |
| 70,11        | ٧ ، ١٨١     |         | 91,38        | 1 4 197          | 216     |
| 70,23        | 17 ( 181    | 203     | 92,41        | 7 4 197          |         |
| 71,28        | 1 4 184     |         | 93,54        | 18 - 194         |         |

| Latin Vol. 1 | Le Caire    | Oxford  | Latin Vol. I | Le Caire  | Oxford  |
|--------------|-------------|---------|--------------|-----------|---------|
| اللاتيني ج٢  | القاهرة     | أكسفورد | اللاتيني جـ٢ | القامرة   | أكسفورد |
| 1,04         | ۳،۱٤٥       |         | 23,05        | ۲۰۱ ، ۰   |         |
| 1,06         | 7 6 1 80    | 163     | 23,09        | Y ( 107   | 176     |
| 2,14         | 4 6 1 80    |         | 24,14        | 10 ( 107  |         |
| 2,24         | 17 ( ) 20   | 164     | 25,28        | 1 ' 10'   |         |
| 3,27         | 1 6 1 27    |         | 25,36        | V ' 10V   | 177     |
| 4,42         | 11 6 1 27   |         | 26,47        | 18 6 104  | ,,      |
| 4,49         | 17 6 127    | 165     | 27,63        | Y . 10V   |         |
| 5,53         | 14 6 1 27   |         | 27,67        | ۸۰۱، ۰    | 178     |
| 6,66         | A 4 1 2V    |         | 28,75        | 1 104     |         |
| 6,74         | 1 & 6 1 & 4 | 166     | 29,89        | ۲۰،۱۰۸    |         |
| 7,82         | Y. ( ) EV   |         | 29,93        | 7 ( 109   | 179     |
| 8,93         | ۸ ، ۱ ٤٨    |         | 30,03        | V ( 109   |         |
| 8,97         | 1. 6 1 84   | 167     | 31,19        | 14 , 104  |         |
| 9,06         | 1 4 1 29    |         | 31,22        | 19 6 109  | 180     |
| 10,20        | ۸ ، ۱ ٤٩    |         | 32,34        | 7 ( 17.   |         |
| 10,21        | 9 6 1 29    | 168     | 32,51        | 18.12.    | 181     |
| 11,39        | 1 4 10 +    |         | 33,54        | 12 4 17 . |         |
| 11,46        | ۰، ۱۵۰      | 169     | 34,73        | ۸،۱۹۱     |         |
| 12,55        | 0 ( 101     |         | 34,78        | 18 ( 171  | 182     |
| 12,62        | 1 101       | 170     | 35,94        | 177 3     |         |
| 13,66        | 11 6 101    |         | 35,00        | ۸،۱٦۲     | 183     |
| 14,82        | £ 4 10Y     |         | 36,04        | 1 177     |         |
| 14,86        | 17 ( 107    | 171     | 37,14        | 1 6 174   |         |
| 15,97        | 14 , 104    |         | 38,22        | 7 ( 174   |         |
| 16,06        | 7 ( 104     |         | 39,36        | 18:174    | 184     |
| 16,12        | ۷، ۱۵۳      | 172     | 39,48        | 371 7     | 185     |
| 17,18        | 11 6 104    |         | 40,53        | 1 171     | -       |
| 18,33        | 7 . 108     |         | 41,67        | 18 178    |         |
| 18,35        | \$ 6 10 8   | 173     | 41,71        | 17 6 17 8 | 186     |
| 19,54        | 10 4 10 8   |         | 42,86        | ۷،۱٦٥     |         |
| 19,62        | 1 ' 100     | 174     | 42,98        | 18 4 170  | 187     |
| 20,20        | \$ , 100    |         | 44,17        | 18 4 170  |         |
| 21,82        | 17 4 100    |         | 44,23        | 7 ( ) 77  | 188     |
| 21,86        | 10 ( 100    | 175     | 45,32        | 11 : 177  |         |
| 22,95        | 7. ( 100    |         | 46,49        | 10 ( ) 77 | 189     |

| Latin Vol. 1 | Le Caire    | Oxford    | Latin Vol. 1     | Le Caire          | Oxford   |
|--------------|-------------|-----------|------------------|-------------------|----------|
| اللاتينى جـ١ | القامرة     | أكسقورد   | اللاتيني ج١      | القامرة           | اكسفورد  |
| 236,98       | ۸،۱۱٤       |           | 256,25           | 14 . 140          |          |
| 236,01       | 11 6 11 8   | 130       | 257,41           | ۰،۱۲٦             |          |
| 237,15       | 7 6 110     |           | 257,48           | 11 - 177          | 144      |
| 237,29       | 1. 4110     | 131       | 258,60           | 19 4 177          |          |
| 238,31       |             | -3-       | 258,73           | V 4 1 7 Y         | 145      |
| j            | 11 . 110    |           | 259,75           | V . 17V           |          |
| 239,48       | Y · · 110   |           | 260,91           | 19 4 144          |          |
| 239,56       | 0 ( 117     | 132       | 260,95           | 41 4 144          | 146      |
| 240,67       | 18 4 117    |           | 261,07           | ۸،۱۲۸             |          |
| 240,81       | 7 4 1 1 7   | 133       | 261,21           | 14 . 144          | 147      |
| 241,86       | ۰،۱۱۷       |           | 263,42           | ۸،۱۲۹             | ¥ 40     |
| 242,04       |             | 1         | 263,45<br>264,60 | 1 - 6 1 7 9       | 148      |
| 1            | 10,114      |           | 264,71           | 14 ( 144          | 149      |
| 242,09       | 14 ( 114    | 134       | 265,78           | • ( ) **          | 149      |
| 243,21       | 4 4 1 1 1 4 |           | 266,00           | 4 ( ) 40          | 150      |
| 243,30       | ۸،۱۱۸       | 135       | 266,92           | 14 ( 14)          | -30      |
| 244,37       | 17 4 114    |           | 267,12           | 3 ( 141           |          |
| 245,54       | 7 6 119     |           | 267,25           | 1 6 144           | 151      |
| 245,57       | 1           | 136       | 268,29           | 0 ( ) 447         |          |
|              | ۸،۱۱۹       | 250       | 269,47           | 10 ( 147          |          |
| 246,69       | 18 4 119    |           | 269,48           | 1 . 144           | 152      |
| 246,83       | 1 . 14 .    | 137       | 270,65           | 14 . 144          |          |
| 247,86       | 7 . 17.     |           | 270,67           | 18 . 144          | 153      |
| 248,02       | 18.14.      |           | 271,79           | 7 ( 148           |          |
| 248,09       | ۱۸،۱۲۰      | 138       | 271,84           | 3 4 1 7 5         | 154      |
| 249,18       | 1           |           | 273,10           | 1 ( ) 40          | <b>.</b> |
| 1            | 4,141       |           | 273,14           | £ ( ) 40          | 155      |
| 250,33       | 14,141      |           | 274,31<br>274,41 | 17 ( 140          | 156      |
| 250,34       | 14, 141     | 139       | 275,47           | 19 ( 140          | - )•     |
| 251,50       | 4 . 144     |           | 276,64           | 18 1 1 1 1        |          |
| 251,56       | ٧ ، ١٧٧     | 140       | 276,70           | 17.14.            | 157      |
| 252,63       | 11 6 177    |           | 277,82           | 0 6. <b>1 4</b> V |          |
| 252,76       | 19 ( ) 77   | 141       | 277,97           | 12 6 147          | 158      |
| 253,82       | ł           | - <b></b> | 278,04           | 14 ( 144          |          |
| 1            | 4 , 144     | ļ         | 279,24           | 1 - 4 1 44        | 159      |
| 253,88       | \$ 178      | 1         | 280,43           | 4 . 144           |          |
| 254,95       | 1:178       | ŀ         | 280,51           | 9 6 1 149         | 160      |
| 254,00       | 17 4 17 2   | 142       | 281,61           | 18 6 149          | -6-      |
| 255,12       | 7 ( 170     |           | 281,79           | 7 ( ) 2.          | 161      |
| 255,23       | 14 ( 140    | 143       | 282,83           | 0 ( ) { .         | -60      |
| 1 1          |             | 43        | 283,00           | 7 . 151           | 162      |

| Latin Vol. 1  | Le Caire       | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire        | Oxford  |
|---------------|----------------|---------|--------------|-----------------|---------|
| اللاتيني جـ ١ | القاهرة        | اكسقورد | اللاتيني جـ١ | القامرة         | أكسفورد |
| 188,55        | ۱۰،۸۸          |         | 211,05       | 8 6 7 0 7       |         |
| 189,72        | ١٣٠٨٩          |         | 211,08       | V . 1 . 1.      | 115     |
| 189,74        | ١٥٠٨٩          | 102     | 212,23       | 1461.1          |         |
| 190,90        | ۳ ، <b>٩ ،</b> |         | 212,34       | 0 ( 1 . Y       | 116     |
| 190,04        | 17 . 9.        | 103     | 214,45       | 11 6 104        |         |
| 191,07        | 14.4.          |         | 214,57       | ۰،۱۰۳           | 117     |
| 192,19        | w . 91         |         | 215,62       | v : 1.4         |         |
| 192,33        | 18 6 91        | 104     | 216,77       | 14 . 1.4        |         |
| 193,38        | 14 6 91        |         | 216,83       | 71 : <b>1.4</b> | 118     |
| 194,58        | 11:97          | 105     | 217,08       | 10 ( 1 . 8      | 119     |
| 195,64        | 18 4 9 7       | ,       | 218,09       | 17 6 1 • 8      |         |
| 196,78        | V . 94         |         | 219,27       | ه ۱۰ ۱۰ ه       |         |
| 196,83        | 11 6 94        | 106     | 219,40       | 17 ( 1 . 0      | 120     |
| 197,94        | 14 44          |         | 220,44       | 10:10           |         |
| 197,09        | ۸ ، ۹ ٤        | 107     | 221,64       | ٧،١٠٦           |         |
| 198,11        | ۸، ۹٤          |         | 221,67       | 4 . 1 . 4       | 121     |
| 198,19        | T . 90         |         | 222,92       | \$ 6 1.4        | 122     |
| 199,24        | 7 40           |         | 223,97       | 741.4           |         |
| 199,35        | 17 . 90        | 108     | 224,15       | 14 4 1 + 4      |         |
| 200,37        | 18 40          |         | 224,19       | 71 4 1.4        | 123     |
| 201,51        | 7 . 97         |         | 225,32       | 7 . 1 . 1       |         |
| 201,57        | 11697          | 109     | 226,47       | 10 ( ) • A      | 124     |
| 202,67        | 18 49          |         | 227,62       | 2 . 1 . 4       |         |
| 202,81        | • · •v         | 110     | 227,71       | 1 1.4           | 125     |
| 203,83        | 0 · 4V         |         | 228,77       | 1861.9          |         |
| 204,97        | 12 4           |         | 229,92       | 1 . 11.         | 126     |
| 204,06        | Y1 4 4V        | 111     | 229,00       | ٧٠١١٠           |         |
| 205,08        | Y1 4 4V        |         | 230,08       | 18.11.          |         |
| 206,36        | 18 . 44        |         | 231,24       | 7 ( ) ) )       |         |
| 207,40        | 7699           | 112     | 231,25       | 7.111           | 127     |
| 208,54        | 17 44          |         | 232,54       | 7 . 117         | 128     |
| 208,58        | 10 49          | 113     | 233,57       | ٤،١١٢ ، ٤       |         |
| 209,71        | ٤،١٠٠          |         | 234,73       | 18 4 114        |         |
| 209,85        | 18 6 1         | 114     | 234,80       | ۸،۱۱۲           | 129     |
| 210,87        | 1 \$ 6 1 0 0   |         | 235,90       | 7:118           |         |

| Latin Vol. 1 | Le Caire        | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire | Oxford  |
|--------------|-----------------|---------|--------------|----------|---------|
| اللاتيني جـ١ | القامرة         | اكسفورد | اللاتيني جا  | القاعرة  | أكسفورد |
| 140,27       | 18677           | 73      | 162,48       | 19 6 74  |         |
| 141,39       | ١٨ ، ٦٢         |         | 162,59       | 7 4 7 8  | 87      |
| 141,52       | ۰ ، ٦٣          | 74      | 163,63       | 0 ' Y£   | ·       |
| 142,58       | 4 : 74          |         | 164,73       | 14 4 4 5 |         |
| 143,73       | 1 4 7 8         | 75      | 164,80       | 14 4 7 8 | 88      |
| 143,74       | 7 4 7 2         |         | 165,91       | 7 4 40   |         |
| 144,90       | 18 . 48         |         | 165,05       | 17 4 70  | 89      |
| 144,96       | 10 6 7 2        | 76      | 166,06       | 17 - 70  |         |
| 145,08       | 7 4 70          |         | 168,35       | ۱۷،۷٦    | 90      |
| 146,20       | 18 4 70         |         | 169,01       | 1 4 74   | 91      |
| 146,23       | 17 4 70         | 77      | 169,04       | 7 · V9   |         |
| 147,28       | و <b>۲</b> ، ۲۲ |         | 170,07       | o ( V4   |         |
| 148,43       | ٧ ، ٦٦          |         | 171,23       | 10 6 44  | 92      |
| 148,48       | 1 · · ٦٦        | 78      | 172,28       | ۸،۷۰     |         |
| 149,59       | 17 6 77         |         | 173,44       | ۱۳،۷۰    |         |
| 149,74       | ٧٢ ، ٨          | 79      | 173,50       | 14 . ٧٠  | 93      |
| 150,76       | 4 4 77          |         | 175,73       | ۸۰۸۱     |         |
| 151,86       | 17 4 77         |         | 175,74       | 1 4 1    | 94      |
| 151,96       | ۱٬۹۸            | 80      | 176,87       | 14 . 71  |         |
| 152,03       | ۸۶، ه           |         | 177,00       | \$ ' AY  | 95      |
| 153,18       | 10 4 74         |         | 177,08       | ٤٠٨٣     |         |
| 153,19       | ነካ ‹ ጚለ         | 81      | 178,11       | 7 4 84   |         |
| 154,27       | Y ( 79          | 1       | 178,23       | ۱۰،۸۳    | 96      |
| 154,32       | 7 . ٧.          | 82      | 179,24       | 17 . 84  |         |
| 155,39       | ٧٠٧٠            |         | 180,35       | 7 · A£   |         |
| 156,54       | 17 . 4.         |         | 181,53       | 14 . 48  | 97      |
| 1 56,60      | 7 . 11          | 83      | 182,70       | ۸،۷۰     |         |
| 157,70       | 1 4 71          |         | 183,81       | ۱۶،۷۰    | 98      |
| 157,85       | 11 4 1          | 84      | 184,96       | ۳، ۸٦    |         |
| 158,87       | 71: 71          |         | 184,03       | ۷، ۸۲    | 99      |
| 159,00       | V . VY          |         | 185,11       | ۱۳، ۲۷   |         |
| 159,06       | 14.44           | 85      | 186,27       | 4 , VA   |         |
| 160,19       | 14 4.74         |         | 186,30       | 7 ' AV   | 100     |
| 160,32       | 1               | 86      | 187,41       | \$ ' AA  |         |
| 161,34       | 11 4 74         |         | 187,50       | 11 4 AA  | 101     |

| Latin Vol. 1  | Le Caire | Oxford  | Latin Vol. I | Le Caire | Oxford    |
|---------------|----------|---------|--------------|----------|-----------|
| اللاتينىج١    | القامرة  | اکسفورد | اللاتيني جـ١ | القامرة  | اكسفورد   |
| 95,19         | ٤ . ٣٩   |         | 118,01       | 1 . 07   |           |
| 96,34         | 18: 44   |         | 119,15       | 1 04     |           |
| 9 <b>6,39</b> | 14 6 44  | 49      | 119,19       | 17 6 04  | 61        |
| 97,47         | 19: pmg  |         | 120,26       | 14 , 94  |           |
| 98,56         | ۲ - ٤٠   | 1       | 121,44       | 1 , 04   |           |
| 98,61         | 18: 5.   | 50      | 121,45       | 10:04    | 62        |
| 99,70         |          |         | 122,54       | 17:04    |           |
| 100,85        | 7 6 21   |         | 123,64       | 30 , 4   |           |
| 100,92        | ۰، ٤١    | 51      | 123,72       | ۸، ٥٤    | 63        |
| 100,96        | ٧، ٤١    |         | 124,80       | 18:08    |           |
| 102,12        | 10 , 81  |         | 125,94       | 76 6 0 5 |           |
| 103,02        | 1 6 80   | 52      | 125,98       | 17 . 08  | 64        |
| 103,04        | ۳ ، ٤٥   |         | 126,10       | 1 4 00   |           |
| 104,12        | ۷، ۲۰    |         | 126,21       | 19 . 00  | 65        |
| 105,25        | 10 6     |         | 127,25       | ٧٠،٠٥    |           |
| 105,28        | 1 6 27   | 53      | 128,42       | ۸ ، ۵٦   |           |
| 106,41        | 1        | 33      | 128,48       | 14 6 07  | 66        |
| 106,54        | 14 6 27  | 54      | 129,58       | 14:07    |           |
| 107,61        | 74 . 84  |         | 130,73       | V . oV   | _         |
| 108,78        | 9 6 EV   |         | 130,74       | 4 6 04   | 67        |
| 108,80        | ١٠، ٤٧   | 55      | 131,85       | ۸ه ، ه   |           |
| 109,89        | 17 6 27  |         | 132,96       | 11 6 01  |           |
| 110,00        | £ ' £A   |         | 132,99       | 14.04    | 68        |
| 110,06        | ٧، ٤٨    | 56      | 133,12       | 1 6 0 9  |           |
| 111,13        | 11 6 84  |         | 133,25       | ۸ ، ٥٩   | 69        |
| 111,26        | 14 6 84  | 1       | 134,27       | 9 6 0 9  |           |
| 112,31        | 7 4 29   | 57      | 135,37       | 10:09    |           |
| 113,40        | ٠ ، ٤٩   |         | 135,54       | ٧٠٩٠     | 70        |
| 114,48        | 1        | 58      | 136,56       | ۸،٦٠     |           |
| 114,50        | ۳،00     |         | 137,71       | ۱۸ ، ۲۰  |           |
| 115,60        | ۸، ۵،    |         | 137,76       | 71 4 7 . | <b>71</b> |
| 115,70        | 10 ( 04  | 59      | 138,91       | ٧٠٦١     |           |
| 116,75        | 7 ( 0)   |         | 138,04       | 10 : 71  | 72        |
| 117,86        | 14 4 01  |         | 139,10       | 17 ' 11  |           |
| 117,93        | 14 . 01  | 60      | 140,22       | ٧ ، ٦٢   |           |

| Latin Vol. 1  | Le Caire | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire         | Oxford  |
|---------------|----------|---------|--------------|------------------|---------|
| اللاتيني جـ ١ | القامرة  | اکسفورد | اللاتيني جـ١ | القاهرة          | اكسفورد |
| 48,78         | ۸،۱۷     |         | 71,01        | 18 4 71          |         |
| 48,82         | 11 ( )   | 22      | 72,14        | Y ( <b>Y 4</b>   |         |
| 49,89         | 14 6 14  |         | 72,21        | A + Y4           | 36      |
| 50,04         | 7 11     |         | 73,24        | 4 6 74           |         |
| 50,07         | ٧٠١٨     | 23      | 74,35        | 14 . 44          |         |
| 51,13         | 11 - 18  |         | 74,44        | 71 6 <b>79</b>   | 37      |
| 52,29         | 19       |         | 75,46        | ٧ ، ٣٠           |         |
| 52,30         | 7 4 19   | 24      | 76,58        | ۱۱ ، ۴۰          |         |
| 53,39         | V 4 14   |         | 76,66        | 17 6 4%          | 38      |
| 54,55         | 17 - 19  |         | 77,67        | ۱۷ ، ۴۰          |         |
| 54,58         | 14 6 19  | 25      | 78,77        | 77 · 4.          |         |
| 55,72         | 7 6 7 4  |         | 78,87        | ۰، ۳۱            | 39      |
| 55,82         | 14 . 4.  | 26      | 79,94        | 1 141            |         |
| 56,88         | 17 6 4.  |         | 80,06        | ۰، ۳۲            |         |
| 57,03         | 7 4 71   |         | 80,11        | ۸ ، ۳۲           | 40      |
| 57,07         | ۸،۲۱     | 27      | 81,20        | 18 6 PY          |         |
| 58,23         | 7 4 77   |         | 82,32        | £ , 44           |         |
| 59,29         | V        | 28      | 82,36        | <b>ካ ‹ ሦሦ</b>    | 41      |
| 59,37         | 14 . 44  |         | 83,46        | 17 c <b>pp</b>   |         |
| 60,49         | 1 . 74   |         | 84,62        | £ ' \ \          | 42      |
| 60,51         | 7 6 74   | 29      | 85,78        | 1 2 4 4 5        |         |
| 61,64         | 14.44    |         | 85,86        | 7 · · <b>*</b> £ | 43      |
| 62,77         | 19 6 74  | 30      | 86,93        | ٤ ، 40           |         |
| 63,94         | 1 48     |         | 87,09        | 18 4 40          |         |
| 63,99         | 10 . 78  | 31      | 87,15        | 14 6 40          | 44      |
| 64,01         | 10:48    |         | 88,23        | 7 6 447          |         |
| 65,14         | 7 4 70   |         | 89,40        | 2 · c 44         | 45      |
| 65,23         |          | 32      | 90,59        | •                |         |
| 66,27         | 17 4 70  |         | 90,67        | ۱۰،۳۷            | 46      |
| 67,42         | 1 47     |         | 91,70        | 17 6 <b>44</b> V |         |
| 67,47         | 4 6 77   | 33      | 92,81        | 14 6 44          |         |
| 68,57         | £ , YV   |         | 92,89        | ۰، ۳۸            | 47      |
| 69,71         | 18 6 44  | 34      | 93,94        | v • <b>۳</b> ۸   | ۳/      |
| 70,83         | ۲، ۲۸    |         | 94,04        | ነ ፥ ሩ ሦለ         |         |
| 70,97         | 17 4 74  | 35      | 94,15        | 1 6 444          | 48      |

## TABLE DE CONCORDANCE DES EDITIONS DU CAIRE, D'OXFORD (FAZLUL RAHMAN) ET DE LA VERSION LATINE (Mile Van RIET)

جدول مقابلة صفحات طبعات القاهرة وأكسفور دوالترجمة اللاتينية

| Latin Vol. 1 | Le Caire     | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire | Oxford  |
|--------------|--------------|---------|--------------|----------|---------|
| اللاتيني جـ١ | القامرة      | أكسفورد | اللاتيني جـ١ | القاحرة  | اكسفورد |
| 9,04         | <b>t</b> ( ) | ı       | 28,43        | 7 ( ) •  |         |
| 10,13        | • ( )        | ]       | 28,53        | 1861.    | 12      |
| 10,20        | 1861         | 2       | 29,58        | 14 6 10  |         |
| 11,23        | 10 ( )       |         | 30,66        | 44 . 1 . |         |
| 12,36        | o ( Y        | 1       | 31,77        | ٧،١١     | 13      |
| 12,45        | 17 6 7       | 3       | 32,86        | 14 6 11  |         |
| 14,65        | ١٠٥          | 4       | 32,95        | ۲۰،۱۱    | 14      |
| 14,69        |              |         | 33,97        | Y1 ( ) ) |         |
| 15,75        | 7 6 0        |         | 34,09        | 7 4 1 7  |         |
| 16,80        | 960          | İ       | 34,18        | 17 6 17  | 15      |
| 16,82        | 17 6 0       | 5       | 35,24        | 17 6 17  |         |
| 17,92        | ١٤٦          |         | 36,43        | • ' 14   |         |
| 18,05        | ۹ د س        |         | 36,46        | ٧ ، ١٣   | 16      |
| 18,09        | 14 6 7       | 6       | 37,55        | 17 6 14  |         |
| 19,20        | 14 6 7       |         | 38,69        | 1 4 1 8  | 17      |
| 20,31        | ŧ · ٧        |         | 38,71        | 7 . 18   |         |
| 20,34        | ۲،۷          | 7       | 39,77        | V 4 1 £  |         |
| 21,46        | 18.4         |         | 40,89        | 17 4 1 2 | 18      |
| 22,59        | 7 · · V      | 8       | 41,00        | 0 4 10   |         |
| 23,73        | • ( V        |         | 42,13        | 18,10    | 19      |
| 23,85        | ۸ ، ۱۳       | 9       | 42,19        |          |         |
| 24,86        | ۱۳ ، ۸       | ı       | 43,20        | 14 4 10  |         |
| 25,00        | . 4 . 4      |         | 44,35        | 4 . 14   |         |
| 25,06        | 4 · <b>4</b> | 10      | 44,38        | 0 ( )7   | 20      |
| 26,14        | 1169         |         | 45,42        | 1677     |         |
| 27,29        | 44 . 4       |         | 46,58        | 14 4 17  | ĺ       |
| 27,31        | 78 4 9       | 11      | 46,62        | 71 . 17  | 21      |
| 27,35        | 1610         |         | 47,69        | 1 . 14   | 1       |

OXFORD Melli 580 Bodleiana Pock 114 Meshkat 241 116 243 125 Sépehsalar 1438 435 (571 H.) 1439 8331 LONDRES Tabataba's 865 British Museum 1655 (576 H.) LEIDEN 1444 2873 (1072 H.) 1445 (881 H.) 7500

PRINCETON 861 (972 H.) Indian Office 474-477

# Liste des manuscrits du De Anima du Shifa' existant dans le monde

#### **ISTANBUL**

| Ahmet III 3261 (677 H.) 3262 (9e s.) 3263 (9e s.) 3445(11e s.)  Atef 1597  Aya Sofya 2389 (6) 2441 (7e s.) 2442 (671 H.)  Ayyub 883                                                                                                                                                                                                    | Razwa 1/872, 873, 875 Sha'ban (Awpaf) 572 Shedid 1748 (879 H.) Umumi 3969 Université 766 (1060 H.) Yeni Jamii 770 (888 H.) 771 (885 H.)                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Damad 822 (6-7es. H.) 823 (697 H. 825 (837 H.)  Feyzullah 1207 1208 (837 H.)  Halet 514 (10-11s. H.)  Halet 514 (10-11 s. H.)  796 (11es. H.)  Hekim (Millet) 857  Jarullah 1332 (882 H.) 1333 1424 (694 H.)  Köprölü 894  Laleli 2550  Nur Osmaniyya 2708 (10 s.H.) 2709 (894 H.) 2710 (666 H.) 2711 (11 e s.)  Ragheb Pasha 866 1461 | LE CAIRE  Azhar 331 (Bekhit 44988).  Dar al-Kotob 262 (1919 A.D.) 675 (1177 H.) 753 (1074 H.) 894  Tal'at 342 402  Taymur 56 140  TEHERAN  Majlis 135 (871 H.) 137  Malak 1041 1110 1243 (880 H.) 1275 2484 |

#### Manuscrits utilisés par les différentes éditions

|                                         | Bakosh | 1. | (Anawati-Zayed)  Le Caire |
|-----------------------------------------|--------|----|---------------------------|
| Bodl. Poc. 114 (603 H./1206)            | +      |    | +                         |
| Bodl. Poc. 116 (603 H./1206)            | +      | +  | +                         |
| Bodl. Poc. 125 (771/1369)               | +      |    | +                         |
| Brit. Mus. Or. 2873 (1072/1662)         | +      |    | ++                        |
| Brit. Mus. Or. 7500                     |        |    | +                         |
| Indian Of. Loth 476                     | +      | +  | +                         |
| Indian Off. Loth 477                    |        | +  | +                         |
| Azhar 331 (Bekhit)                      |        | +  | +                         |
| Dar al-Kotob 262                        |        | 1  | +                         |
| Dar al-Kotob                            |        | +  | +                         |
| Damad 822                               |        | +  | -+-                       |
| Leiden 1444                             |        | +  | +                         |
| Ed. Imprimée du Najat (Le Caire)        |        | +  | +                         |
| Lithographie de Téhéran                 |        | +  | +                         |
| Manusc. lat. de Bâle D III 7            |        | +  | +                         |
| Texte latin de Venise                   |        | +  | +                         |
| K. al-Shifa' (autre que la psychologie) | ļ      | +  | +                         |

# الشفاء

الطبيعيات

٧ \_ النبات

راجه وقدّم له الدّڪ تور ابراهي تُومد كور

بعنبق الدكتورع بدائح كيام منتصر معيث دراسي عب داندا متاعيل

الثقافة والإرشاد القومى المؤسسة المصرية العامة للأليف والأنباء والنشر الدار المصرية للأليف والترجعة

بمناسبة الذكرئ لألغبة لليشيخ الرئيس

القسساهية الهينية العامة الشنون المطابع الأميرية ١٣٨٤ - ١٩٦٥ م

## الفهرس

| مفحة       |                                                                                                                             |      |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ھ - ح      | بير للدكتور إبراهيم مدكور                                                                                                   | تصاد |
| ط-ل        | مة للدكتور عبد الحليم منتصر                                                                                                 | مقد  |
|            | الفن السابع في النبات                                                                                                       |      |
|            | من جملة الطبيعيات ، وهو مقالة واحدة                                                                                         |      |
|            | تشتمل على سبعة فصول                                                                                                         |      |
| ٣          | الفصل الأول — فصل في تولد النبات واغتذائه وذكره وأنثاه وأصل مزاجه                                                           |      |
| ٨          | « الثانى ــ « فى أعضاء النبات فى أول النشو و بعد ذلك                                                                        |      |
| 17         | « الثالث — « في مبادئ التغذية والتوليد والتولد في النبات                                                                    |      |
| 10         | « الرابع – « فى حال تولد أجزاء النبات وحال اختلافها واختلاف<br>النبات بحسب البلاد                                           |      |
| ۲۱         | « الخامس ـــ « في تعريف أحوال السوق والغصون والورق خاصة                                                                     |      |
| ۲٦         | « السادس — « فيما يتولد عن النبات من الثمر والبذور والشوك والصموغ وما يشبهها                                                |      |
| ٣٢         | « السابع ــ « فيه كلام كلى فى أصناف النبات يتبعه الكلام فى أمنجة الخالم فى أمنجة الكلام فى أمنجة الأشياء التى لها نفس غاذية |      |
| <b>~</b> 4 | بالمطاحات                                                                                                                   | . 4  |

#### تصدير

#### للدكتور إبراهيم مدكور

ها هي ذه ثمرة أخرى من ثمار عقلية ابن سينا الشاملة وعبقريته الجامعة ، وكأنه لم يدع بابا من أبواب المعرفة في عصره إلا طرقه . وما أشبهه في ها بأرسطو ، وربما زاد عليه ، والكتاب الذي بين أيدينا شاهد على ذلك ، فإنه لم يصلنا شيء مما كتبه الفيلسوف اليوناني في النبات ، برغم أنه كانت في اللوقيوم دراسات نباتية . أما كتاب "De Plantis" الذي يعزى إليه ، والذي لم يعرف الا عن طريق اللاتينية ، المأخوذة عن العربية ، والمترجمة حديثا في طبعة يبكر إلى اليونانية ، فمن المحقق أنه منحول ، وإن اشتمل على آراء أرسطية ومشائية . وأغلب الظن أن أرسطي ، أبا التاريخ الطبيعي وعلم الأحياء ، لم يعسن بالنبات كثيرا(۱) .

نشأ ابن سينا ( ١٠٣٧) في العصر الذهبي للعلوم الإسلامية ، ووجد أمامه دراسات نباتية أفاد منها وأخذ عنها . ويرجع بعضها إلى أصل عربي ، مشل "رسالة النبات والشجر " للاصمعي ( ٨٢٨) ، و " كتاب النبات " لأبي حنيفة الدينوري ( ٨٩٥) ، أو إلى أصل مختلط ، مثل "الفلاحة النبطية " لابنوحشية ( ٨٠٠) . وهو كتاب غريب فيه معلومات عن بعض النباتات وأماكن نموها ، مع قدر من الحرافات والأقاصيص ، مستمد في الغالب من أصول سامية ، ثم ترجم فيا ترجم إلى اللغة العربية عن السوريانية . ومنها ما يرجع إلى أصل يوناني ،

G. Sarton, A. History of Science, Cambridge, 1952, t. 1, p. 546

وفى مقدمته "كتاب النبات" المنحول والذى يرجح أنه من وضع نقولا الدمشتى (القرن الأول ق.م)، وكتاب "أسباب النبات" لتيوفراسطس، خليفة أرسطو والنباتى الأول بين اليونان (۱)، و "كتاب الحشائش" لديسقوريدس (۱). وأضاف إليها قسطا بن لوقا ( ۰۰ ه )، أحد كبار المترجمين عن اليونانية والسريانية، كتابا من وضعه هو " الفلاحة اليونانية".

والنبات عند ابن سينا أحد أجزاء العلم الطبيعى ، وهو القسم السابع على نحو ما عدّه الفارابي ( ١٥٩) في " إحصاء العلوم "(") . ولذا وقف عايه الفن السابع من طبيعيات " الشفاء " ، وتدارك به ما فات الفلاسفة الإسلاميين الطبيعيين السابقين ، وعلى رأسهم الكندى ( ٨٧٣) والرازى ( ٩٢٥) .

ويظهر أن النبات لم يدرس في البداية لذاته ، وإنما قصد إلى تعرّف أسراره السحرية والطبية ، وجمع الأعشاب سابق على الدراسات النباتية في الحضارات القديمة على اختلافها . وطب أبقراط بوجه خاص ، في الحضارة اليونانية ، مدين في قدر منه لما أمده به جامعو الأعشاب من بيانات عن خصائص البذور والجذور . وإذا كان ابن سينا قد عرض للنبات في " الشفاء " ، فإنه لم يهمله في " القانون "(١) ، وآراؤه في كليهما يكل بعضها بعضا .

و يحاول فى هذا الجزء الذى نقدّم له أن يعرض ، كعادته ، آراءه فى وضوح ودقة ، وترتيب وتنسيق . يعالج القضايا الكبرى والمسائل الرئيسية ، دون وقوف

<sup>(</sup>١) اين النديم ، الفهرست ، القاهرة ١٣٤٨ هـ ، ص ٣٥٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٤٠٧ - ٤٠٨ .

<sup>(</sup>٣) الفارابي ، إحصاء العلوم ، القاهرة ١٩٣١ ، ص ٦٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن سينا ، القانون ، القاهرة ١٢٩٤ ه ، ﴿ الكتابِ الثاني في الأدوية المفردة » •

عند التفاصيل والجزئيات. يقارن دائما بين النبات والحيوان، ويحاول أن يحدد ذلك الفاصل بين الملكة الحيوانية والملكة النباتية (۱). يشرح مبادئ تغذية النبات وتوليده وتولده وتولده (۱)، ويبين أجزاءه من سوق وغصون وورق (۱)، وما يتولد عنهمن ثمار وبذور (۱)، ويلخص أصنافه باختصار (۱۰). وهو بهذا يعد بحق دراسة في علم النبات العام، ويلتق في كثير من أبوابه مع أبواب "كتاب النبات" المعزو إلى أرسطو. وكان لهذه الدراسة أثرها في النباتيين المتأخرين، وخاصة ابن البيطار (١٢٤٨)، ونأمل أن يكون في نشرها ما يعين على ربط حلقات تاريخ علم النبات في الإسلام بعضها ببعض .

\* \*

وقل أن يتوفر لتحقيق نص ما توفّر لهذا الجــزء الصغير، تولّى أمره ثلاثة عالمان وفيلسوف، هم الدكتور عبد الحليم منتصر والأستاذان سعيد زايد وعبدالله اسماعيل. عاشوا مع ابن سينا، وألفوا أسلوبه، وعوّلوا على مصادر وثيقة هي:

- (١) مخطوط الأزهر : (ب) ؛ وهامشه : ( بخ ) .
  - ( ۲ ) « دار الكتب : ( د ) .
  - ( م ) المتحف البريطاني : ( م ) .
    - ( ٤ ) « داماد الجديدة : ( سا ) .
- ( ٥ ) نسخة طهران المطبوعة: (ط) ؛ وهامشها : (طا ) .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا ، الطبيعيات ، (٧) النبات ، القاهرة ١٩٦٤ ، ص ٩ -- ١٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ١٨ -- ٢٠ •

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ٢٧ - ٣١ .

<sup>(</sup>٤) ابن سينا ، الطبيعيات (٧) النبات ، القاهرة ١٩٦٤ ، ص ٣٣ -- ٣٧ .

 <sup>(</sup>۵) المعدر السابق ، ص ۳۸ - ٤٤ ،

بفاء نصهم مستوفيا لوسائل التحقيق العلمى . وحرص الدكتور منتصر على أن يقدّم له بمقدمة مستفيضة ، تلخص أهم ما ورد فيه من آراء ونظريات ، وتربط بعضها ببعض الآراء النباتية الحديثة . والتزموا ما أخذت به لجنة الشفاء من إضافة معجم للمصطلحات ، وهي هنا جدّ نافعة لما تحوى من إشارة أحيانا إلى الأصول اليونانية .

وكل ذلك ولا شك مجهود جدير بالتقدير .

إبراهيم مدكور

#### مقدمة

#### للدكتور عبد الحليم منتصر

يكون النبات الفن السابع من طبيعيات الشفاء وقد أفرد له ابن سينا مقالة واحدة تشتمل على سبعة فصول. تناول في الفصل الأول منها الكلام في تولد النبات واغتذائه وذكره وأنناه وأصل مناجه. وفي الفصل الثاني تكلم عن أعضاء النبات في أول نشوئها وما يلي ذلك من مراحل. أما الفصل الثالث فقد تناول فيه مبادئ التغذية والتوليد والتولد في النبات. وفي الفصل الرابع عالج حال تولد أجزاء النبات وحال اختلافها واختلاف النبات بحسب البلاد. وعرّف في الفصل الخامس أحوال السوق والغصون والورق. وتكلم في الفصل السابع والأخير فيا يتولد عن النبات من المثر والبذور والشوك والصموغ وما يشبهها. أما الفصل السابع والأخير فقد تناول فيه الكلام عن أصناف النبات وعن أمن جة الأشياء التي لها نفس غاذية.

واهتمام ابن سينا بعلم النبات لايقتصر على ما أورده في كتاب الشفاء .

فلقد تناول دراسة النباتات فى كتاب القانون فى الفصل الذى سماه "الكتاب الثانى فى الأدوية المفردة" فقسم الجملة الأولى فيه إلى ست مقالات ، فى تعرف أمزجة الأدوية المفردة بالتجربة والقياس وقواها . . الخ ، وقسم الجملة الثانية إلى عدة ألواح وقواعد ، وقد ذكر فى كل فصل النباتات التي تتخذ منها الأدوية وقليلا من الحيوانات والمعادن التي تستخلص منها عقاقير نافعة ، ونحا فى ذكر هذه النباتات منهاجا خاصا ، فكان يذكر الماهية ، وفيها يصف النبات وصفا دقيقا مقارنا هذا النبات بنظائره ، موردا صفاته الأساسية ، من أصل أوجذر أو زهر أو ثمر أو ورق ، ناقلا ما ذكره من تقدمه من العلماء أمثال ديسقوريدس أو جالينوس أو غيرهما . ثم يذكر بعد ذلك ناقلا ما ذكره من تقدمه من العلماء أمثال ديسقوريدس أو جالينوس أو غيرهما . ثم يذكر بعد ذلك الاختبار فالطبع والخواص ، والجزء الأول من هذا كله هو ما يهمنا فى هذا المقام ، فهو وحده الوصف النباتي الدقيق ، الذي يمكن بوساطته التعرف على النبات وتمييزه من غيره . وقد استقصى ابن سينا نسبة كبيرة من النباتات المعروفة آنئذ ، وأورد من اجا من هذه النباتات الشجرية والعشبية والزهرية وغير الزهرية ، الفطرية والطحلبية ، ذكر الأجناس المختلفة من النبات ، كايذكر موطن والأنواع المختلفة من الجنس الواحد ، ثم يتكلم عن المتشابه وغير المتشابه ، كايذكر موطن والأنواع المختلفة من الجنس الواحد ، ثم يتكلم عن المتشابه وغير المتشابه ، كايذكر موطن

النبات والتربة التي ينمو بها إن كانت ملحة أوغير ملحة ، أوكان ينمو على المساء، وافتن فى ذكر ألوان الأزهار والثمار جافها وطريها ، والأوراق العريضة أو الضيقة ، كاملة الحافة أو مشرفتها .

وتتميز كتابة ابن سينا في هذا المجال ، بأمانة العالم ، فهو ينسب الرأى لنفسه ، بقوله <sup>وو</sup> أقول " أو ينسبه إلى ديسقوريدس أو غيره ، فيقول قال فلان . . وإنه ليتفق مع غيره ، فيبين أوجه الاتفاق أو يختلف معهم في الرأى فيعرض أوجه الخلاف في مهارة وأمانه .

ومن خير ما أورده ابن سيناء الأسماء المختلفة لبعض النباتات ، فهذا يسمى بالإغريقية كذا وذلك يسمى كذا ، كما أورد الأسماء المحلية لبعض النباتات ، فهذا النبات يسمى هنا كذا ، ويسمى هناك باسم آخر ، وهذا النبات يأتى من الهند أو من الصين ، كما فرق بين البستانى أو المنزرع والبرى ، وقال إن الأول أكثر مائية من الثانى . وتكلم ابن سينا عن ظاهرة المسانهة فى الأشجار والنخيل وغيرها ، وذلك بأن تحمل الشجرة سنة حملا ثقيلا وسنة حملا خفيفا أو تحمل سنة ولاتحمل سنة أخرى ، وأشار إلى اختلاف الرائحة والطعم فى النبات ، وهما صفتان يتمايز بهما كثير من النباتات فطن لهما ابن سينا منذ أكثر من ألف عام ، و يعتمد عليهما فى تمييز كثير من فصائل النبات وأجناسه وأنواعه ، نظرا لوجود مواد كيميائية خاصة ، كما فى نباتات الفصيلة القرنية والخيمية والصليبية وغيرها ، وإذن يكون ابن سينا قد سبق و كارل متز "الذى قال بأهمية التشخيص بوساطة العصارة فى سنة ١٩٣٤ . وقد اعتمد ابن سينا فى وصفه للنباتات على مصدر ين وزهره ومجمره ، مما يتفق وعلم الشكل النباتى الحديث . أما المصدر الثانى ، فهو ما يباع جافا عند العطارين من أخشاب أو قشور أو ممار أو أزهار مما يتفق وعلم النبات الصيدلى .

على أن ابن سينا قد تناول فى كتاب الشفاء كثيرا من النظريات والآراء حول تولد النبات، وذكره وأنثاه ، وأصل مزاجه ، فقال إن النبات قد شارك الحيوان فى الأفعال والانفعالات المتعلقة بالغذاء إيرادا على البدن وتوزيعا ، ويكون الغذاء على سبيل جذب الأعضاء منها بالقوة الطبيعية ، ليست عن شهوة جنسية ، وليس له من الغذاء إلا ما ينجذب إليه ، لا عن إرادية كالأعضاء ، فليس هناك شهوة بالحرى إن لم يعط النبات شيئا ، إذ كان لاسبيل له إلا الحرب عن ضار والطاب لنافع ، فكأنه يجعل القول فى عمليات الامتصاص وانتقال العصارة وصعودها ، وتوزيعها على أعضاء النبات المختلفة . ثم يقول ، وأبعد الناس عن الحق ، من جعل النبات مع الحياة عقلا وفهما ، فإذا كان التصرف فى الغذاء يسمى حياة حى ، وإن كان من

شرط الحياة أن يكون مع ذلك إدراك وحركة و إرادية ، فلا يجوز أن يجعل للنبات حياة بوجه من الوجوه ، فهو مع قوله بحياة النبات و إحساسه وانفعالاته ، ينفى عنه العقل والفهم ، فالتصرف في الغذاء يدل على الحياة ولكنه لايدل على الإدراك والإرادة ، و يقول عن الذكورة والأنوثة في النبات فإن عنى عان بالذكر حتما ، من شأنه أن يكون مبدأ من وجه من الوجوه لتحريك مادة من المواد الموجودة ، من مشاركة في النوع أو معه ، انتهى إلى صورة مثل صورة هذا النوع أو مقاربة له ، لم يبعد أن يكون من النبات الواحد ذكر وأثى ، ولم يبعد أن يكون من النبات الواحد ذكر وأثى . وظاهر من إيراده هذه العبارة أنه يؤمن بظاهرة الذكورة و إن لم يتبين هذه الأعضاء في النبات على نحو من الأبحاء .

وتكلم عن الثمار في النباتات المخلفة ، فقال منها ما له غطاء صلب ، أصلب من الموقى كالجوز واللوز ، ومنها ما هو لين متخلخل ، وعن ترتيب البذور في الثمار ووجود أو عدم وجود حواجز فيما بينها ، يقول والشوك منه شوك أصلى وشوك زور ، والشوك الأصلى كالسلاح الشجرة وربما كان للزينة وربما كان لمنفعة تتعلق بالشجرة ، وكثير من الأشجار ، تشوك في حداثتها ثم يسقط الشوك إذا استعيض عنه بالمحاء الصلب ، يقول ، وربما المتاك ما لاشوك له . يقول ، ومن النبات ما هو شجر مطلق وهو القائم على ساقه ، ومنه ما هو حشيش مطلق ، وهو الذي ننبسط ساقه على الأرض ، ومن النبات ما هو بقل مطلق ، وأما الحشائش البقلية و ربما سميت عشبية ، فهو الذي له توريق من أسفله ، والنبات البقلي كثير منه لاساق له منتصب ، كالحس والماق ، وذلك بحسب أغراض الطبيعة ، فإن من النبات ما الغرض الطبيعى في عوده وساقه ، ومنه ما هو في قشره ، ومنه ما هو في شعره وورقه .

وتكام عن توزيع الغذاء فى النبات و بين أعضائه المختلفة ، فقال إن الغذاء يجب أن يكون رطبا حسن القبول للتشكل منه ، ولم يكن بد أن يكون بين الغذاء و بين الجسد من الأشجار جرم أنحف جوهرا يسهل فيه فوذ الغذاء إلى المغتذى ، و يجب أن يمتد فيه جميعه امتداد المخ فى العظام ، ووجب أن يقع فى الوسط ليكون القسمة الصادرة عنه عادلة . وهذه ملاحظات وآراء لها قيمتها رغم أن ما أسماه اللباب قد لا يكون له شأن كبير فى توزيع الغذاء ، و يقول إن ما يعظم حجمه و يطول قده فى مدة قصيرة امتنع أن يكون صلبا ، فإن الصلب يحتاج إلى مادة خاصة ومدة طامحة .

وتكلم عن أعضاء النباتات المتشابهة مثل اللهاء والخشب واللباب الذي في الوسط والأعضاء المركبة مثل الساق والغصن والأصل ( الجذر ) ، وقال لبعض النباتات أشياء شبيهة بالأعضاء الأصلية وليست منها .

وكذلك تكلم عن النبات السيفي أوالساحلى والسبخى والرملى والمائى والجبلى. قال: ومن النبات ما يقبل الوصل بغيره لعله يريد التطعيم بمختلف وسائله، ية ول والوصل قد يكون بإلحام الموصول بالموصول به ، فيحتاج أن يتلاقى القشران على تماس. ويقول عن الفجل إنه يهضم ولاينهضم ، لأنه لايهضم بجيع أجزائه بل بالجوهر اللطيف الذي فيه ، فإذا تحلل ذلك عنه ، بتى الجوهر الكثيف الذي فيه عاصيا على القوة الحاضمة لزجا .

وتكلم ابن سينا عن النباتات المستديمة الخضرة ، وتلك التي تسقط أوراقها في مواسم معينة. وقد عالج بطريقته الفذة كثيرا من المسائل النباتية ، وحالفه التوفيق في كثير منها ، وسبق علماء الغرب المحدثين في بعضها .

رحم الله الشيخ الرئيس بقدر ما أسدى للعلم والإنسانية من أياد وفتوحات خالدة على الزمان .

يسم الله الرحمن الرحيم (١)

الفن السابع فى النبات من جملة الطبيعيات وهو مقالة واحدة تشتمل على سبعة فصول

<sup>(</sup>۱) بسم الله الرحن الرحيم: ساقطة من د ، سا (۲ — ٥) الفن السابع . . . و سبعة فصول: كتاب النبات من كتاب الشفاء ب ، م ؛ الفن السابع من الطبيعيات فى النبات وهو مقالة واحدة تشتمل على سبعة فصول د [ثم تذكر النسخة عناوين الفصول كلها] ؛ الفن السابع من الطبيعيات فى النبات وهو سسبعة فصول د [ م تذكر النسخة عناوين الفصول كلها] ؛ الفن السابع من الطبيعيات فى النبات وهو سسبعة فصول د .

## [ الفصل الأول ]

#### (۱) فصل فى تولد النبات واغتذائه وذكره وأنثاه وأصل مزاجه

أما النبات فقد يشارك الحيوان في الأفعال والانفعالات المتعلقة بالفذاء ، إيرادا على البدن ، وتوزيعا ، وإبافة للفضل ، وتوليدا للبزر المتولد عنه . ويكون جذبه للفذاء على سبيل جذب الأعضاء منا ، التي تجذب بقوة طبيعية ليست عن شهوة حسية ، تخص عضوا عضوا ، كما يخص الجذب عضوا عضوا . وهذه الشهوة هي التي مع تخيل ما ، وإنما يجب أن تكون مثل هذه الشهوة لما له أن يتحرك إلى طلب غذائه وتحصيله كالإنسان والفرس أو ينبسط إليه وينقبض عنه كالصدف في غشائه . وأما ما لاسبيل له إلى تحصيل الغذاء بالكسب التابع للانتقال إليه أو الانبساط إليه على حال ، بل ليس له من الغذاء إلا ما يتصل ، بالكسب التابع للانتقال إليه لا عن إرادته كالأعضاء ، فليس هناك شهوة ، ولا يحتاج هذا إلى فضل قوة فيه .

و بالحرى إن لم يعط النبات حسا ، ولو أعطى لكان معطلا ، إذ كان لاسبيل له إلى الهرب عن ضار ، والطلب لنافع . وأبعد الناس من الحق من جعل للنبات مع الحس عقلا وفهما ، مثل أنكساغورس وأنبادقليس وديمقر يطيس . فإن كان التصرف فى الغذاء يسمى دياة ، حتى يكون الجسم إذا كان له أن يبق بالاغتذاء كان حيا ، فإذا عجز عن استبقاء شخصه بالغذاء وتسلط عليه المفسد من خارج حتى غير مناجه وحلل قوته كان ميتا ، فبالحرى أن يقال إن للنبات حياة ، و إن كان من شرط الحياة أن يكون مع ذلك إدراك وحركة ما إرادية ، فلا يجوز أن تجعل للنبات حياة بوجه من الوجوه . وأكثر الخصام في هذا لفظى .

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل اب ؛ الفصل الأول د ، ط ، (٤) والانفعالات: والانفعال ط ، (٥) للبزر: بالبزرب ، د ، سا ، ط | المتولد: التولد د | الغذاء: الغذاء ، (٧) عضوا (الأولى) : ساقطة من د | التي : + تكون سا ، (١٠) للانتقال : إلى الانتقال ط | إله (الأولى) : ساقطة من سا | أو الانبساط : والانبساط ط | على : في م ، (١٢) قوة : قول ط ، (١٤) الحس : حس ط (١٨) يقال إن : يقال د ، سا ، ط ، م | من : ساقطة من د ، سا ، ط (١٩) ما إدادية : بالإرادة ط .

وأما لفظة الحيوان فتشبه أن تكون موضوعة لما لله حس وحركة إرادية . فحينئذ يُشَبّه أن لا يسمى النبات حيوانا البتة .

وقد فرق قوم بين الحي والحيوان فرقا من هذا القبيل . وهذا التفريق بين مفهوم الفظة ذى الحياة ولفظة الحيوان اختلاف لا يعرنه أصحاب اللغات . ولما كان النبات ولا حس له ، لم يكن له نوم ولا يقظة ، إذ كان النوم تعطلا ما للحس ، واليقظة نهوضا ما من الحس ، وأما الذكورة والأنوثة فلةائل أن يقول في النبات ذكر وأنثى ، ولقائل أن يمنع ذلك ، فإن عنى عان بالذكر جسما من شأنه أن يكون مبدءا بوجه من الوجوه لتحريك مادة من المواد الموجودة في مشاركة في النوع ، أومقار بة إلى صورة مثل صورته في النوع ، أو مقار بة له ، و بالأنثى جسما يكون فيه المبدأ المنفعل القابل للصورة على النحوالمذكور ، لم يبعد أن يكون في النبات ذكر وأنثى ، ولم يبعد أن يكون النبت الواحد ذكرا وأنثى ، ومن حيث فيه قوة تصورها ذكرا ، فيكون من حيث تولد فيه المادة المذكورة أنثى ، ومن حيث فيه قوة تصورها ذكرا ، وان عنى بالذكر لا هذا ، بل الذي من شأنه أن ينفصل عنه بأفعال يتولاها جسم من طريق وتكون الأنثى الذي بإزائه ، وهو الذي يقبل هذا و يستودعه ، فلا يوجد في النبات ذكر وأنثى ، فضلا عن أن يجتمع في شخص واحد .

ولنسامح الآن ونضع أن القوة التى تفضل من النبات فضلا يدخل في قوام ما يتولد عنه المثل هي قوة الأنوثة ، وأما القوة التي تتصرف في هذا الفضل بالتصوير فهي قوة الذكورة ، وقد تتلاقى القوتان في الحيوان عن افتراق في شخصين تلاقيا في أحد الشخصين، كما يقع عند الحبل ، وربما تلاقيا وفارقتا بعده الشخصين ، مثل ما يعرض في الطيور إذا كما يقع عند الحبل ، وربما تلاقيا وفارقتا بعدة الشخصين ، مثل ما يعرض في الطيور إذا باضت ، فإن البيضة حينئذ تشتمل على قوة مُولِّدة وعلى قوة قابلة للنصوير والتوليد، ولذلك .

<sup>(</sup>١) موضوعة : موضوعا سا الله حس : جنس سا ، (٣) وهذا : وبهذا د ، ط ؛ وهل م | التفريق : الفريق سا (٥) إذ : إذا د ، سا (٢) من الحس : الحس ط (٧) جسيا : جسيا ما ط (٩) وبالأثنى : والأثنى د | المنفعل : المنفصل د ؛ المنفصل المنفعل سا | القابل با المقابل سا (١٠) لم : ولم ط | يكون (الثانية ) : ساقطة ط ؛ + في النبات م (١١) حيث (الأولى) : + أن ط (١٢) و إن : فإن ط (١٧) عنه : منه د ، سا | هي : هو سا | قوة (الأولى) : القوة ط (١٩) وفارقنا : وفارقا د ، سا ، ط ، م (٢٠) مولدة : ساقطة من سا .

ما يتولد فيها الفرخ و يتصور . ويشهه أن يكون حال البزور في النبات هذه الحال ، إلا أن القوتين لا تتلاقيان فيها عن افتراق في شخصين ، بل تحصلان لحا من شخص واحد . والبذر يتولد منه النبات عن مبدأ محرك فيه ، وربحا تولد عنه تولدا من غير مدد من خاوج يعتد به ، كما ينبت الباقلي . وربحا احتاج إلى استمداد مدد يستحيل إلى مشاكلة الجزء المنفعل من أجزائه ، وهو الذي يقوم مقام مني الأنثى ، فتمده القوة النفسانية ، وهو الغذاء . وليس ه الغرس حكمه من البزر حكم نطفة الأنثى، بل حكمه حكم الغذاء . ولا يختلف حكمه عند ابتداء توليد النبات من البزور ، وعند ما يولد و يغتذى ، ولكن حكمه منه حكم الغذاء .

وفي النبات شئ يقوم مقام الرحم والذكر جميعا ، وشئ يقوم مقام البيضة . فأما الشئ الذي هوكالرحم فالهنات التي توجد في عقد الأغصان والزرع ، وقد توجد أيضا في البنور. وهي أشياء متميزة من تلقائها تتولد الأغصان في النبات نفسه ، وفي بزر النبات ، أو ١٠ ما يقوم مقام الأغصان ، وليس يجب أن نظن أن تلك الأشياء هي كالمني الذكوري ، بل تلك الأشياء مجامع للقوتين جميعا ، فهناك تفعل المولدة في المتولدة فعلها ، وهناك تُستحفظ القوتان جميعا ومادتا القوتين ، وهي في النبات كالأرحام المشتملة ، وفي البزور فكأشياء في البيض منها تفيض قوة التوليد والنولد معا ، وذلك أن في البيض مبادئ منها يكون مبدأ انبعاث القوتين المجتمعتين ، وقد تتميز في الحس عن سائر أجزاء البيض ، وتكون كأنها في ١٥ البيض رحم ثان ، فكأن البيض غذاء لذلك الرحم ،

و بالجملة فإن هذه الأشياء فى البزور والنبات ما دامت صحيحة موجودة ولدت البزر والنبات ، و إن أصابها آفة لم تولد ، وفيها يستحفظ قوة التوليد والتولد ، وليس يجب أن نقول التوليد وحده دون التولد ، بل كلا الفعلين يتمان هناك و ينبعثان من هناك ، وما كان

<sup>(</sup>۱) الفرخ: القروح سا ، (۲) والبذر: فالبذرد ، سا ، ط ، م (٤) الباقلى : الباقلاء سا ، ط ؛ المباقلي م (۲) الغرس: المغرس د ، سا (۷) البزور: البزرد ، سا ، ط ، م الباقلاء سا ، ط ؛ المباقلي م (۱۰) متميزة : مثرة م | بزر: بزور ط (۱٤) يكون : ما يكون سا | مبدأ : ساقطة من ب (۱۲) فكأن : وكأن د ، سا ، ط (۱۷) والنبات : وفي النبات ط (۱۷) ولدت : ولذات م (۱۸) تولد : متولد م | والتولد : والتوالد ب

من الحيوان متميز الأحضاء الآلية لفعل نعل متميز الذكورة والأنوثة ، وكان إنما يتولد عن فضلة تنفصل عن الذكر والأنثى إلى عضو خاص مر. الأنثى قابل له لم يمكن أن يكون ما يتولد من نوعه مثله متصلا به ، لأن الشخص الواحد لا يكمل لذلك ، لأن فيــــه مبدأ واحدا. وأما إن كان من الحيوان شئ مداخل الأعضاء ، أى ليس لمبدأ حسه عضو مفرد، ولغذائه عضو مفرد ، بلينفذ البعض في البعض ، ولا تتميز فيه الذكورة من الأنوثة ، فايس توليده من الغير ، بل من أجزائه ، وليس بعض أجزائه أولى أن يحدث فيه مبدأ كون مثله من بعض ، فايس ما تتولد عنه يجب أن يكون منفصلا عنه لا غير ، فيجوز في مثل هذا الحيوان أن يبقى بعد البتر . والنبات حكمه حكم هذا الحيوان ، وهو في ذلك أشدكثيرا ، فكذلك ما يتولد عن النبات نفسه أغصان بعد أغصان ، كأنها أعضاء بعد أعضاء ، إلا · ١ أنها متشابهة جدا في ظاهر الأمر · وتتولد فيها مبادئ مختلفة للتوليد في مواضع مختلفة ، فتتولد فيها أغصان كثيرة وأصول كثيرة ، وتعود بعـــد القطع . و إن كان ذلك ليس على ما ظن بعض الناس أنه غير محدود ، بل لذلك حد في القدر والعدد ، وحد في الزمان لا محالة يأخذ بعده في الذبول . فربما ظهر جدا ، وربما لم يظهر الذبول في الحجم لصلابة النبت وامتناع الاجتماع نحو النصغر والذبول على أجزائه ، بل يكون ذبوله في تخلخله لا في ١٥ تصغره . ولو لم يكن النبات مستعد الشخص للفناء الذي بعد الذبول الذي بعد الوقوف ، الم كان إلى إحداث البذر حاجة حتى يتولد عنه مثله من مسقطه ·

على أن من النبات ما فيه تميز أعضاء بوجه من الوجوه ، فإذا نطع منه مبدأ عضو مخصوص بطل كالنخل . ويشبه أن يكون من النبات ما يقوم مقام الذكر بأن تكون ملاقاته بوجه من الوجوه معينة على توليد البزر أو الثمرة ، وهذا كالنخل أيضا ، ويشبه أن يكون برجه من الوجوانات ؛ والحيوانات الأخرى لأجل الإنسان ، ولذلك خلق للنبات .

<sup>(</sup>۱) متميز (الأولى): متميزة ط || متميز (الثانية): يتميز م (۲) خاص: خالص سا ، || يمكن :
يكن سا ، م (۳) ما يتولد : إنما يتولد م || من : عن سا || مثله : مثل د (۲) بل : ساقطة من م
|| أن : بأن ط ||كون : لكون ط (۹) بعد (الأولى) : هذا م (۱۰) وتتولد : ومتولد م هذا الحجم : الجسم ط (۱۶) النبت : المنبت سا (۱۵) بعد الذبول الذي : ساقطة من د (۱۳) مثله من : في د || مسقطه : تسقطه م (۱۸) بطل : بل د || كالنخل : كالنخيل ب ، سا (۱۳) معينة : معينا د ، سا (۲۰) الحيوانات (الأولى) : الحيوان د ، سا || للنبات : النبات م ،

أحوال بعضها ينفعها فى أنفسها ، مثل كونها ذوات عروق منها تغتذى ، وذوات لحساء بها تتقى ، و بعضها لينتفع بها غيرها من الحيوان ، كما ذين بعضها بالتزايين ، التى إنما ينتفع بها الحاس لا غير ، وينتفع بها لا المزين ، بل غيره ، مثل النقوش الحسنة والأرابيح الطيبة.

ولما كان التكون بالتصور والتشكل ، والتصور والتشكل لا تنقاد له إلا الرطوبة ، فلابد في التصور الأول من رطوبة ، ولأن قوام المنتذى بالغهذاء على أنه شبيه بالقوة ، والغذاء يغذو بالاتصال ، والاتصال لا يسهل إلا بالرطوبة. وأيضا فلابد في بقاء المتصور من رطوبة ، وذلك لأن المتصل والمتصل به يتشابهان بالفعل إذا صار الغذاء غذاء بالفعل ، فيكون الأصل أيضا رطبا في نفسه إذ كان الوارد شبيها به ولم يجو في الحجارى إلا رطبا ، فيكون الأخرا ، الغذاء يحتاج إلى مهولة الافتراق ، ومهولة السيلان ، لم يكن أيضا بد من رطوبة . ولما كان الطبخ والتسييل والنفريق بالتحليل لا يصدر إلا عن الحار ، لم يكن . بد للبدن المغتذى من حوارة .

فإذن الحياة النباتية ، و بالجملة الغذائية ، تتعلق بالرطوبة والحرارة . فمزاج كل نبات رطب حار في نفسه ، وهو الغالب عليه . و إن كان منه ما هو بالقياس إلى أبداننا يابس بارد . وسنتكلم في هذا الباب بعض الكلام إذا عرض وقته . و إذا كانت هـنه الحياة بالرطوبة والحرارة ، فالموت المقابل إنما يعرض لفناء مادة الرطوبة وطفوء الحرارة . ١٥ وذلك لأن هذه الحياة لجرم رطب وحار ، والرطب الحاريتجلل والمتحلل ينتهى تحلله أو يأتيه بدل ، فالبدل رطب ، فإذا انقطعت مادة الرطوبة وطفئت الحرارة المتعلقة بها على مبيل التغذى ، وعلى نحو ما قبل في مواضع أخرى ، وعلى ما بسطناه كل البسط في كتابنا الكبير في صناعة الطب ، إن مأن يفسد جوهر الذي له هذه الحياة ، فإذن استحالة من اج مثله إلى برد و يبس ننا ، .

<sup>(</sup>۱) ينفعها : لنفعها د | الحاه : الحاه د ، سا (۲) بالتزايين : بالتزاين م ، (۳) المزين : المتزين سا (۵) رطوبة : الرطوبة ط (۷) يتشابهان ط (۱٤) عرض ، أعرض م (۱۵) وطفوه : وانطقاه ط ،

## [الفصل الثاني]

#### (ب) فصل فى أعضاء النبات فى أول النَّشُوّ و بعد ذلك

أنه كما أن للحيوان أعضاء أصلية متشابهة الأجزاء ، وأعضاء مركبة ، وللحيوان أشياء ليست بأعضاء أصلية ، بل توابع للأعضاء ، وكالأعضاء ، قد تحدث وقد تبين مثل الشعر والظفر . وللحيوان فضول تنتفض ، بعضها يجع إلى منفعة النفض منفعة أخرى كالمنى ، و بعضها يقتصر على المنفعة التي تعةب النفض لا غير كالرمص .

كذلك للنبات أعضاء أصلية متشابهة الأجزاء ، مثل اللهاء والخشب واللباب الذى في الوسط، وأعضاء مركبة مثل الساق والفصن والأصل. وللنبات أشياء شبيهة بالأعضاء الأصلية وليست بها ، كالورق والزهر وكالثمر ، فإنها ليست أعضاء أصلية ، لكنها أجزاء كالية ، كالشعر والظفر للناس. وأيضا للنبات انتفاض فضل نظير للقسم الأول كالثمار والبزور ، وانتفاض فضل نظير للقسم الثاني كالصموغ والألبان والسيالات .

وليس الثمرة كالبزر، فإن الثمرة ليس يحتاج إليها فى جميع أجزائها ليكون للنبات أعضاء أصلية أو يكون لها توليد، وأما البزر فإنه يحتاج إليه فى جميع أجزائه لا فى أن يكون اللبنات عضو أصلى، ولكن ليكون له توليد. والثمرة والبزر يشتركان فى أنهما أشباه الأعضاء، ويفارقان المنى. فإن المنى ليس من أشباه الأعضاء، ويفارقان المنى. فإن المنى ليس من أشباه الأعضاء، ولكن من أشباه

<sup>(</sup>٣) فصل: فصل: فصل بب ؛ الفصل الثانى د ، ط (٣) النشو: النشرم ؛ [نشوت فى بنى فلان رُبِيْتُ (نا در) وهو محول من نشأت ، ونشا ينشو لغة فى نشأ ينشأ (اللسان)] (٤) أصلية : صلية م (٥) تبين : تنثرم (٦) وللحيوان : للحيوان م [] بعضها : فبعضها د (٧) لاغير ساقطة من سا [كالرمص : كالعضو د ؛ كالرمض سا ، م ؛ [الرَّمَّ فى العين : كالعَمَ وهو قذى تلفظ به (اللسان)] (٨) الذى : التى د (١٠) وكالثر : والثمر ط (١١) نظير : نظيرا د ، سا ؛ نظر م [القسم : القسم ط ، القسم ط ، ويمن لها توليد وأما البزر فإنه يحتاج إليه في جميع أجزائه ليكون للنبات أعضاء أصلية أو يكون لها توليد وأما البزر فإنه يحتاج إليه في جميع أجزائه ليكون للنبات أعضاء أصلية م (١١) الأعضاء : للاعضاء ط ،

الأخلاط . والنبات و إن كان متميز الأجزاء ، فإن أجزاءه تذهب في جهاته مما ، وليس كذلك أجزاء الثمرة ولا أجزاء الحيوان .

واعلم أن البزر إذا فعلت فيه القوة المولدة والقوة المتولدة من إصعاد أجراء وحدر أجزاء لم يجز أن يقال إن الثقيل يرسب والخفيف يطفو . نقد علمت هذا علما بل ينسب كل شيء منه إلى جهة تحريك النفس، و إن كان الثقيل للإحدار أقبلوا لخفيف للإصعاد ه أطوع .

ولم يحسن من ظن أن الشجر الحار المزاج إنما تقل أصوله ويقل غوصها بسبب قالة الثقيل فيه ، كأن الثقيل او كثر فيه لنفذ في الأرض نفوذ ثاقب لا يزال يتخلل ثمن الأوض. وقال : إن الأشجار الحارة المزاج لا تعرق عروقا كثيرة ، وإن عظمت ، كالصنوبر ، وحذا فساد ظن ، فإن ثقل أجزاء الشيء الأرضي لا ينفذ بها في خلل الأرض ، ولوكان ، كذلك لكانت أشياء من العروق المذكورة إذا لاقت سطح الأرض امتنعت عن النفوذ فيه ، وليس كذلك ، بل العروق تحدث عن توليد من القوى ، وتنفذ عن طاعة من تواها المنفعلة للقوى الفاعلة ، وماكان أرضيا من الأشجار تستجمع فيه عدة ،ن الموجبات لكثرة التعريق . من ذلك أنه أضعف قوى جذب ، فيحتاج إلى تكثير الآلات ، ومن ذلك أنه أحوج إلى امتصاص من خالص الأرض والماء ، فيحتاج إلى التعميق ، ومن ذلك أنه أخوج إلى امتصاص من خالص الأرض والماء ، فيحتاج إلى التعميق ، ومن ذلك أنه من التزعزع عند المصادمات ، وخصوصا وفي طبعه ما يحطه إلى السقوط ، وأما الأشجار من الحارة فهي مع فقدان هذه العلل شديدة الحاجة إلى اجتذاب الهوائية والنارية في جملة ما تمتصه ليتولد منها ومن امتصاصها الأرضية غذاء أشبه بجوهرها ، فيجب لذلك أن تقرب فوهات العروق من النسيم ، ولما كان الحيوان معضودا بالحركة الاختيارية ، وكانت ٢٠ وفوهات العروق من النسيم ، ولما كان الحيوان معضودا بالحركة الاختيارية ، وكانت ٢٠ وفوهات العروق من النسيم ، ولما كان الحيوان معضودا بالحركة الاختيارية ، وكانت ٢٠ وفوهات العروق من النسيم ، ولما كان الحيوان معضودا بالحركة الاختيارية ، وكانت ٢٠

<sup>(</sup>٢) الحيوان : الحيواناتب ؛ ساقطة من د (٣) فعلت : فعل ب ، د ، سا ، م (٣ - ٤) وحدر أبواه : واحدا وأجزاه د ، ط ؛ وانحدار سا (٤) هذا : بهذا ط ، م (٥) منه : عنه د ، (٧) الحار : الخارج سا || غوصها : غوصه ط ، (٨) الثقيل (الأولى) : التثقيل د ؛ الثقل م ، (١٣) الفاعلة : الفعالة ب || تستجمع : سيجتمع د ، سا ، م (١٦) والنارى : والناريةب ، د ، سا ، م ، الفعالة ب || تستجمع : سيجتمع د ، سا ، م (١٦) والنارى : والناريةب ، د ، سا ، م ، طبعه د || من : ساقطة من د ، سا || التزعزع : الزعازع ط || وخصوصا : خصوصا سا || طبعه : طبعه د || ما يحطه : ما يحط م (٢٠) النسم : المتنسم د ، سا ؛ م ،

أهضاؤه متميزة الأوضاع ، لم يحتج إلى كثرة الآلات للاغتذاء ، وأما النبات ، فلما كان مركوزا في موضع واحد، فلو اقتصر فيه على عرق واحد يأتيه الغذاء من جهته، لكان معرضا للتحلل ، فإنه كان إنما يصل إليه من الغذاء ما يؤديه ذلك العرق وحده ، وكان لا يبعد أن يكون ما يؤديه ذلك العرق بالامتصاص الطبيعي لا بالمضغ والبلع الإرادي قاصرا عن الكفاية ، وخصوصا ، و يحتاج قبل الامتصاص أو معه إلى إحالة تما إذا قبلها الغذاء صلح حينئذ للتوزيع ، وقبل ذلك إنما هو أرض وماء وما معهما ، أو شيء قريب منهما ، وربما كانت الجهة التي ينبعث إليها العرق ضعيفة الطعم ، أو قد عرض لها آفة من الآفات ، وايس للعرق أن ينخرف عنها اختيارا انحراف الحيوان عن مثلها ، ليستبدل الحصب على الجدب ، ويختار السالم من المختص على المؤوف ، فكثر لذلك عروته ، ليس لأن النبات الجدب ، ويختار السالم من المختص على المؤوف ، فكثر لذلك عروته ، ليس لأن النبات أن يكون عرق واحد يقوت الأوائل الكثيرة ، أو صروق كثيرة تقوت أولا واحدا ، بل السبب فيه ما ذكرنا .

ولحذا في الحيوان نظير معلوم ، فإن المعدة لما كان ما يأتيها عن اختيار وعن آلات معدة للاختيار ، صار المنفذ الواحد يكفيها ، وأما الكبد فلما كان امتصاصه للغذاء طبيعيا شبيها بامتصاص النبات، كثرت عروقه، وتشعبت شعبا آخذة في جهات شتى تجتمع إلى ساق واحد ، ومن شأن العرق المنبعث عن الهيئة الرحمية التي في البزر أن يأخذ في جهة، ومن شأن الشعبة النباتية الساقية والفرعية أن تأخذ إلى جهة، وينسلخ البزر متعلقا منهما في طرف ، وذلك لأنه ليس كل البزر هو المبدأ المذكور بل جزء منه ، وسائره كالمادة التي ترسل في النبت قليلاقليلا على سبيل التغذية، كذلك إلى أن يستحكم قوته، ويبلغ

<sup>(</sup>٢) يأتيه : فأتيه م (٣) وكان : فكان سا ، ط ، م (٢) وما معهما : ويتبعهما د ، (٧) العرق : العروق سا ، ط (٨) عنها : عنه د ، سا ، ط ، م || انحراف : كانحراف ط ، (٩) العمق : المماص د ؛ الحماص سا || المؤوف : ووف د (٩) ليس : وليس ط (١٠) أو يعرض : يعترض د ؛ أو يعترض سا || لعدة : لكل عدة سا ؛ بعده م (١١) تقوت : تعول د ، سا ، م ، (١٣) نظير : نظر م (١٥) شبيها : شبها م || وتشعبت : وشعبت ب ، د ، ط ، م || النباتية : الثانية د ، م ؛ النابية سا ، ط ، || النباتية : الثانية د ، م ؛ النابية سا ، ط ، || وينسلم : ويتسلم د ، سا ، ما ،

أن يمتص من الأرض ، كما يتدرج ولد الحيوان من الاغتذاء بدم الطمث من السرة ، إلى أن يكون له أن يغتذى بما أن يكون له أن يغتذى بما تنقله إليه يده من الأغذية التي تلقط وتجنى وتحصل بالإرادة. فيكون أول ما يغتذى به طبيعيا مطلقا ، والثانى طبيعي التولد إرادى التناول باستمال عضو واحد، والثالث صناعى التولد إرادى التناول معا .

وكذلك المبدأ المولد في النبات يهئ من نفسه أولا عرقا صغيرا يمتص منه مصاصة قليلة من خارج يستمين به على إنشاء الفرع والعرق الةوى النافذ في الأرض، فإنه يكتفى بمونة مادة يسيرة رطبة من خارج في تغذية ما يشاء منه فرها وعرقا . وأكثر ما ينفق عليه إنما هو من الموجود في محله، وهو البزر و بعد ذلك فإنه لا يزال النبات يزداد امتصاصا من خارج وإرسالا من داخل ، حتى يتوافى فناء المادة التي من داخل وانتماش القوة الممتصة من خارج ، فحيئئذ يكون حشو البزر قد توزع في التوليد، واستقل الناشيء بالاغتذاء، وتحمل الغشاء الذي كان لغرض وقايته ، لا لكونه مادة تعطل المشيمة وما معها ، وتهيأت الشعبة المرقية الصغيرة للسقوط لتعطلها ، كالسرة عند الاستغناء عنها .

<sup>(</sup>۱) أن يمتص : إلى أن تمص ط || الافتذاء : الغلوب ، د ، سا ، م . (۲) يغتلى (الأولى) : يتغذى سا (٤) والثالث : والثانى د (٥) والثناول : والمتناول د . (٦) وكذلك : فلذلك د ؛ فكذلك سا ، ط ، م . (٧) فإنه : فإنها د ، سا ، ط ، م . (٨) وحرقا : عرقا ط . (٩) امتصاصا : امتصاصه م || من خارج : ساقطة من ب ، م . (١٠) و إرسالا : إرسالا ط ، م . (١١) واستقل : واشتغل ط . (١٢) لغرض : لعرق م || مادة : - إ متولد د ، . . (١١) و يعطل ، و تعطل م .

## الفصل الثالث ] (ج) فصل في مبادئ التغذية والتوليد، والتولد في النبات

هذه المبادئ الرحمية التي منها ينهت النبات عن بزره وعن غصنه ، يختلف حالها في الغصن والبزر. وذلك لأنه إما في البذر فيكون في أكثر النبات مبدأ توليده وتغذيته هو بعينه مبدأ النولد عنه ، و إما في الغصن فإنه يغتذى بُحُزِه بما يندفع إليه من عروق جملة الشجر لا من هذه المبادئ . وذلك لأن الغصن يحتاج في كونه غصنا إلى أن يكون متصلا بأحد أطرافه من الساق اتصال الشبيه بالشبيه مشاركا له فيا يغتذى منه ، ولا يمكنه أن يكون ملاقيا بالمبادئ التي يتفرع عنه أصلها ، لأنها إنما تتفرع إلى فوق الغصن أيضا ، وتزيد في حجم النبات على سبيل الاردياد في النمو ، وتستمد من تحت على أنه جزء .

وأما البزر فإنه كشىء متميز ومخالف الجوهر لجوهر ما ينبت منه ، وليس مما يتم جوهره مما ينبت و يزيد فيه على سبيل النمو فإن النبات لا يصير أعظم ببزره ، بل بعظم ساقه وأغصانه . فيجوز أن يكون الجزء الذى يغتذى به أولا ، هو الجزء الذى يولده عنه ثانيا فى زمانين ، وأن لا يحتاج إلى مبادئ توليدات للازدياد ليست فى جهة اغتذائه . وأما الغصن والنبات في يُفرَّع إلى فوق و يغتذى من أسفل ، وذلك له فى زمان واحد ، فيجب أن يفترق أولاه .

ولما كانت المبادئ في البزور بهذه الصفة افتراق أوضاعها بحسب انتراق المصالح ، وكان في بعضها وهو في الأكثر يلي الطرف الأعلى ، لأن أكثر الغرض في البزر التوليد ، وتوليده التفريع ، والتفريع إلى فوق ، نلذلك جعل في الأكثر إلى فوق ، لكفه لم يجعل في الطرف نفسه ، لئلا يعسر امتصاص الغذاء به ، إذ كان الغذاء إنما يأتيه من تحت ؛ في الطرف نفسه ، لئلا يعسر امتصاص الغذاء به ، إذ كان البزر أضعف ، ومنازعته وفي بعضها جعل إلى الوسط من طوله ، إذا كان المزاج من البزر أضعف ، ومنازعته

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل عب ؛ الفصل الثالث د ، ط . (٤) عن بزره : غريزية م . (٦) في : ساقطة من ط ] يغنذي : يبتدي سا البخزمه : بحزه منه د ، سا ؛ بجذبه ط | بما : لما ط . (٩) عنه : ساقطة من م | أصلها : أصله ب ، م . (١١) كشيء : شيء م . (١٢) ويزيد : يزيد ط . (١٥) فيفرع : فيتفرع د ؛ يتفرع ط . | أولاه : أولا ط . (١٩) تحت : ساقطة من د . (٢٠) ومنازعته : ومنازعه د ، سا .

فيم يأتيه من الغذاء أقوى ، مثل الحنطة والشعير . وفي بعضما جعل المبادئ إلى تهت ، إذ كانت الدواعى إلى ذلك أشد ، مثل ما عرض لحبوب الفواكه الكثيرة الحبوب عددا الصغيرتها حجما .

ولما كان البزر ليس الغرض فيه نمو نفسه ، بل نشوء غيره عنه ، لم يحتج إلى أن تكون فيه مبادئ كثيرة ، عناجة النبات المحتاج إلى كثيرة الفروع. وكفى في كل بزر مبدأ واحد ويتولد عنه نبت واحد ، ويتولد في ذلك النبت ، بادئ كثيرة. ولما كان كذلك ، وكانت الطبيعة هديت بتسخير القوة الإلهية إلى تضعيف كل حب ولبه ، اتكون لآفة إذا عرضت لم تغش في الكل كعادتها في أكثر ما يتولد عنها من أعضاء الحيوان ، إلا ما لا سبيل إلى تضعيفه لفساد يعرض عن تضعيفه ، خلقت هذه المبادئ في الحد المشترك، وملتئمة من كل واحد منهما . فإن كان التئام الحزأين ضعيفا كان المبدأ أيضا ماتئا من قطعتين التئاما . المحيفا ، كا في الحنطة . والتكون عن هذا المبدأ شيء كأن أوله هو لهذا المبدأ . وليس هو بالحقيقة كذلك ، فإن هذا المبدأ هو مكان للتكون والمغتذى للنمو . لكن ما يشتمل عليه من هو مكان للتكون والمغتذى ، لا نفس المتكون والمغتذى للنمو . لكن ما يشتمل عليه من المادة هو أول متصور، وما يشتمل عليه سائر جوهر البذر والحب هو أول غذاء . والقوتان اللتان فيه تزدادان بالانتعاش والانتشار ، من حيث يصدر عنهما الغذو ، و يبطلان من ويث عيث هو التوليد ، و يتعطلان إلى أن يتخلق مَنويّ .

هذا هو المشهور الظاهر ، إلا أن الحق هو أن النفس واحدة ، ولها قوى تنبعث عنها بحسب وجود القابل ، وأن هـذه الوجوه كالجزء من النفس التي كانت في الأصل الذي

<sup>(</sup>٤) نمو: هوم || نفسه: غيره سا (٦) واحد: واحدة ط (٨) أكثر: الأكثرط (٩) لفساد: +ماط || عن: من ط || وملتئمة: وملتامة د (١٠) الجزأين: الحدين د، سا || أيضا: + ضعيفا م || ملتمًا: ماتاما د (١٠) أيضا ١٠٠ المبدأ: ساقطة من سا . (١١) الباقلي: الباقلاط || والتكون: وإذا تكون سا طا . (١٢) المبدآ (الأولى): نموا سا ، ط (١٣) المنكون: المنكون م المنتاش د ؛ بالانتفاش ط || عنهما: منهما ب ، ط ، م || الغذو: النغذى ط (١٦) منوى: مثوى د ، ط ، م . (١٧) هو: ساقطة من د .

تولد عنه البزر. و إذا كانت الأنفس النباتية والحيوانية قد تتجزأ بتجزؤ الموضوع، على ماسنهم، فإذا حصات في البزر كان البزر محلا للقوة الغاذية ، لصلوحها لاستماله ، و إلى أن تتخلق آلة التوليد تكون المولدة غير موجودة بالفعل مولدة، فإذا وجدت الآلة انبعثت المولدة عن تلك النفس الأولى ، التي هي بالحقيقة غاذية ومولدة .

وقد شرحنا هـــذا فى كلامنا فى النفس . و يكون نشو ما ينشأ لتحريك الةوة المولدة لا غير ، ولا يكون لحركات الثقل والخفة فيه تأثير ، إلا أن الثقيل يكون أطوع للتحريك إلى أسفل منه للتحريك إلى فوق ، على أنه قــد يتحرك إلى فوق . والخفيف يكون أطوع للتحريك إلى فوق منه للتحريك إلى أسفل ، على أنه يتحرك إلى أسفل . وربما حرك فى بعضها الثقيل إلى فوق ، أكثر منه إلى أسفل ، بل ذلك فى الأكثر . وربما حرك فى بعضها الخفيف إلى أسفل ، أكثر منه إلى فوق ، على حسب الأوفق لذلك الكائن .

<sup>(</sup>١) بنجزؤ: ساقطة من د (٢) محلا: محلام || تنخلق: + له ط ٠ (٢) محلا بنجزؤ: ساقطة من م ٠ (٢) ولا يكون: فلا يكون سا || طركات: لتحريك به الحركات م || والخفة: ساقطة من ب ٤ سا الله : لام (٧) للتحريك : إلى التحريك ط || على أنه قد ينحرك إلى فوق: ساقطة من ب ٤ سا الله : + قد د ٤ سا الله ينحرك النه : + قد د ٤ سا الله ينحرك من النه : + قد د ٤ سا الله ينحرك . • فوق: ساقطة من سا • (٨) منه : ساقطة من م || أنه : + قد د ٤ سا الله ينحرق م •

# [ الفصل الرابع ]

### (د) فصل

في حال تولَّد أجزاء النبات وحال اختلافها واختلاف النبات بحسب البلاد

ويتولد أول ما يتولد عن النبات الشجرى أولية بالطبع؛ ليس يجب أن تكون بالزمان أو بالكمال طبقات ثلاث ، تقوم جرمه ، اللب وما يتصل به ، والعود من الحشب وما يشبه وما يتصل به ، وقد يصحب تكون ذلك تكون الورق ، فإن الورق خلق للوقاية ، وهو في مثل ذلك الوقت أوق ، إذ الحاجة في مثل ذلك الوقت أوق ، إذ الحاجة في مثل ذلك الوقت أوق ، إذ الحاجة في مثل ذلك الوقت أوق ، إذ الحاجة في مثل ذلك الوقت إلى الوقاية أشد ، ولذلك ما يكون حجم الورق في أكثر الأحوال عند ابتداء النشو ، أعظم من حجم الساق . والسبب في ذلك اثنان : أحدهما من جهم الغاية ، والآخر من جهم الفرورة ، أما من جهم الغاية ، فلا نه كلما كان أعظم كان أوق . . وأما من جهم الفرورة فلا أن الشيء العظيم القوى يتكون من مواد أيبس وأقل طاعة وأما من جهم الفرو و المناه المناه إلى المادة اليابسة أقل ، وطاعته للتكون أكثر . وأيضا فإن المستعمل في ابتداء النشو من حاضر المواد ما هو أرطب ، والقوة تحز عن المناق أطول ، وتكون المادة الورقية أكثر ومدتها في التكون أقصر . فلذلك ما يتكون الساق أطول ، وتكون المادة الورقية أكثر ومدتها في التكون أقصر . فلذلك ما يتكون من الورق حينئذ أعظم حجما من الساق ، فيا من شأنه أن تكون ساقه أعظم من ورقه ، من الورق حينئذ أعظم حجما من الساق ، فيا من شأنه أن تكون ساقه أعظم من ورقه ، فكيف فيا يكون حجم ورقه أعظم من ساقه ، كما هو موجود في كثير من النبات .

ولست أعنى بالساق ههنا الساق المنتصب لا فير ، وهو الذى يختص بالشجر ؛ بل أعنى به كل ما هو حامل للورقوالزهر، و إن كان خرعا مضطجعا، كما لكثير من النبات .

<sup>(</sup>۲) فصل: فصل: ب ، م ؛ الفصل الرابع د ، ط (۳) حال (الأولى) ؛ ساقطة من د ، سا . (۲) بالكمال : بالمكان ط | جربه : جن ط ؛ جن ما منه م (۱۰) الغاية : العناية م . | والآخرى ب ، م ؛ والانخرى د | أما : فأما د || جهة (النانية) : ساقطة من د . (۱۲ – ۱۲) أما من جهة . . . الضرورة : ساقطة من م . (۱۲) فلان : فان م || القوى : الذي سا . (۱۲) ومدتها : ومدته د ، سا ، ط ، م . (۱۹) بل : ساقطة من م . (۲۰) هو : ساقطة من ط .

وأما النبات البقلي نكثير منه لا ساق له منتصب ولا مستند ، إنما هو ورق لا غير وأصل كالحس والحمّاض والسّلق ، وذلك بحسب أغراض للطبيعة تجتمع مع اقتضاء المواد وطاعتها ، ومع مصالح تنضم إلى الأغراض يحتاج إليها في الأغراض . فإن من النبات ما الغرض الطبيعي في عوده وساقه ، ومنه ما هو في أصله ، ومنه ما هو في غصنه ، ومنه ما هو في قشره ، ومنه ماهو في ثمره وورقه ، ومنه ما للطبيعة في كل جزء منه غرض ، ما هو في قشره ، وإذا وقف الغرض على شيء واحد من هذه الجملة ، وكانت المادة المحتاجة في تكوينه لا يضطر جذبها إلى استصحاب فضل عليها ، وكان تكوين ذلك النبات لا يحوج إلى حدوث أعضاء له غير الغرض ، قنعت الطبيعة بتكوين المقصود . وإلا لم يكن بد من تكون غيره معه ، إما لضر ورة ، وإما لمصلحة .

1. ولما كان الشيء الصلب لا يجد غذاء شبيها به دفعة بلا تدريج ، لأن الغذاء كما علمت يجب أن يكون رطبا ، حسن القبول للتشكيل ، فبينه و بين الصلب مدة ودرجات ، فلم يكن بد من أن يكون بين الغذاء و بين الخشبية من الأشجار جرم أسخف جوهرا ، يسمل فيه نفوذ الغذاء إلى أجزاء المغتذى ، ووجب أن يمتد في جميعه امتداد المنح في العظام ، ووجب أن يقع في الوسط لتكون القسمة الصادرة عنه عادلة . وهذا هو اللباب الموجود في الأشجار الخشبية .

وأما الأشجار الخرعة الضعيفة القوام المتخلخلة الحجم ، فإنها لا تحوج إلى ذلك . وما كان غرض الطبيعة فيه منه أن يعظم حجمه و يطول قده فى مدة قصيرة ، المتنع أن يكون صلبا . فإن الصلب يحتاج إلى مادة عاصية ومدة طابخة ، والتصرف فى مثلها يحوج إلى طول زمان . فكان غير صاب ، بل متخلخلا رطبا خفيفا . وكل ماكان منها أطول

<sup>(</sup>١) إنما : وإنما ط (٢) بحسب : بسبب ط || للطبيعة : الطبيعة ط || اقتضاه : القضات ط (٣) إليها : إليهما م ، (٥) في (الثالثة) : من م . (٧) جذبها : إلى جذبها : إلى جذبها ط || تكوين : تكوينها د ، سا ، ط ، م . (٨) غير : عن م . (٩) لضرورة : الضرورة ط (١١) للتشكيل : للتشكيل ط . || ودرجات : درجات م . (١٩) صلب : صليب م (١٢) جرم : حزم سا ؛ + هو ط || يسهل ط . (١٩) صلب : صليب م || رطبا ا .

قامة ، وجب أن يكون أكثر تخلخلا . وكونه كثير التخلخل ، يعرضه للآفات . فلم يفرق تخلخلُه في جميع أجرائه ، بل جعل محيطه قويا ، وجعل في كثير منها بدل التخلخل المفرق خلاء أنبو بى ، ثم دعم ذلك بعقد في الوسط لتجمع بين الجوانب ، ولا يدعها تتبدد إلى التفرق . وكثير منها بلغ بتقوية محيطه وتصليبه وترزينه المبلغ الأقصى ليجمع إلى الخفة الوثاقة . فتكون الخفة للانبوبية والوثاقة للصلابة ، وهذه كالرماح . وكثير منها ها ضهف محيطه ، حشى أنبوبه بحشو قطني ، كاليراع .

ولإ يجب أن يقال: إن الأنبوب إنما يحدث لتثقب عن نفوذ الحار إلى فوق في جوف النبات. والعقد إنما تكون لعصيان من الرطوبة ، وارجحنان يعمى به ما يدفعه إلى فوق فيحبسه. فإنه ليس ذلك كذلك لهذا السبب ، بل للغاية المقصودة ؛ وإن كان لا بد من حارينفذ فيه ورطوبة تثقل ، فيقف في الحجرى ويعقد. ومن شأن الأنابيب القريبة من الأصل والأنابيب القريبة من الطرف الأقصى ، أن يكون ما بين عقدها أقصر ، ويشبه أن يكون الغرض في ذلك . أما في الأنابيب السفلي فأن يكون الحامل أقوى من المحمول ، وأما في الأنابيب العليا فأن يكون الطرف الممنو بالدقة والخراعة مقصودا بالوثاقة ، والوسط مستغن عن كلا الأمرين لتوسطه . ويشبه أن يكون معين الغرض في ذلك ضرورة من الطبيعة ، فإن الغذاء الثقيل لا يطبع للصعود جدا ، معين الغرض في ذلك ضرورة من الطبيعة ، فإن الغذاء الثقيل لا يطبع للصعود جدا ، فيبق أكثره في الأسفل . وإذا كان كذلك تقاربت المعاونات للعقد هناك والقوة لاتكون فيبق ألبتة على كالها في أقصى الطرف، فيكون له في إصعاده ما يصعده وقفات متقاربة . وهذا بعد ترخيص الغرض في الأمرين .

<sup>(</sup>۱) كثير: بكثيرط || للافات: للافة ط، م. (۲) يفرق: يفترق د، سا جعل: جعلهم || محيطه عصطبة سا . (۳) المفرق: المتفرق ط || تتبدد: تتبدل م . (٥) للا نبو بية: للا نبو بة ب، م || كالرماح: كالرماد د ؛ كالرياح ط . (۲) قطنى : وطنى م . (۷) لتغتب: لتثقيب د ، سا ، طا ، م ؛ لثقب ط || عن : من د ، سا ، ط ، م . (۸) جوف : حشو سا . (۹) فانه ليس ذلك كذلك : فان ذلك ليس كذلك ط . (۱۰) فيه : ساقطة من د ، سا ، ط ، م (۱۳) وأما في الأنا بيب العليا فأن : وأن ب ، د ، سا ، م (۱۶) والخراعة : و بالخراعة د ، سا ، ط ، م ط ، م . (۱۵) معين : معنى د . (۱۲) فيق : فيق م || المعاونات : المعاونات : المعاونات د ، سا ، م ؛ المعادنات ط || للعقد : للعقدة ب ، ط ، م .

واعلم أن الصلابة تكون لشدة اجتماع اليابس أو جمود الرطب، والرزانة تكون لكثرة الأرضية . وكثرة الأرضية وحدها لا تفعل الصلابة إذا لم يكن فيا بينها اتصال لا تتخلله هوائية . ولا يفعل ذلك الاتصال زيادة ثقل كما في الرمل . والصلابة وحدها لا تفعل الرزانة ، كما في الحديد ، بل ربما اجتمع الشيئان معا ، فصلب الشيء ورزن معا ، وذلك إذا كانت الصلابة لشدة اكتناز الأرضية . والأرضية لاتتماسك على الاكتناز ، وخصوصا في المصاعد ، وفي سوق الأشجار وغيرها ، إلا برطو بة . وذلك من شيئين : أحدهما بأرب يدغم اليابس في الرطب فيجتمع بعضه إلى بعض ، ولولاه لما اجتمع . والثاني بأن يلصق اليابس ، فيقيم معه . وأحد الشيئين للحركة المؤدية إلى الاجتماع في المتغذيات ، والناني للسكون الحافظ للاجتماع . وذلك بأن يتحلل من الرطب الفضل ، في المتغذيات ، والناني فلسكون الحافظ للاجتماع . وذلك بأن يتحلل من الرطب الفضل ، لكثرة الأرضة .

وقد غلط من ظن أن الرطوبة سبب للرزانة بالذات ، إنما هو سبب بالعرض ، و إنما سببه بالذات هو اليبس والبرد ، و بالجملة الأرضية . والمثال الذي غلطه في هذا هو حال رزانة ثقل البيضة المصعد عنها إذاصهم الإناء ، وخفتها إذا لم يصمم . فظن أن ذلك لاحتباس الرطوبة الكثيرة ، وليس السبب في ذلك احتباس الرطوبة الكثيرة ، بل جمع الرطوبة التي تكون بقدر اليبوسة . وأما الذي يكشف رأس إنائه ، فإن الرطوبة لا تختنق فيها ، وتجد مخرجا فتنفض كلها و يصحبها من اليابس ما يلزمها فيبتي اليابس غير مجتمع بل متبددا ونافضا أيضا ، بمفارقة ما صحب البخار الرطب من الدخان اليابس .

<sup>(</sup>٢) فيا: ساقطة من ط | بينها: بينهما د . (٤) الحديد : الحدود م || ورزن : ووزن سا ، م . (٥) الأرضية والأرضية : والأرضية سا ؛ يلى : عن ط . (٧) فرجتمع : فيجمع د ، سا || بعضه : بعضها ط . (٨) وأحد : فأحد د ، سا (٩) المتغذيات : المتفرقات د ، سا ، م || للاجتماع : للاجعاع م . (١٢) بالذات : المتغرقات د ، سا ، م || للاجتماع : للاجعاع م . (١٢) بالذات : المعرف : البيرد م . (١٣) والمثال : فالمثال سا || غلطه : غلط ب ، د ، سا ، م . (١٤) وخفتها : وخفته د ، سا ، م . (١٥) لاحتباس : الاحتباس م . (١٧) فنفض : فتقصى سا ؛ فتنقص ط ؛ فتقصى م || كلها : كله د ، سا ، م || و يصحبه د ، سا ، ط ، م . (١٤) يازمها : يازمه د ، سا ، ط ، م .

والرطوبة الجامعة ربما كانت دهنة ، وربما كانت مائية ولكن لزجة . أما الدهنية فمثل رطوبة العرص والسرو ، وأما المائية اللزجة فمشل رطوبة الساج والدُّنْب . وكل رطوبة دهنية لزجة ، ولا تنعكس .

وقد علمت أن الدهانة كيف تحدث ، وعلمت أن السبب فيها إلحاح الحار على اليابس بتسخينه ، وتقرير السخونة منه في أجزاء يابسة تخالط دخانية ، ولزوجة تحدث له لغليان اليابس في الحار ، يشتد بها الاتحاد وتنفذ فيها الهوائية . ولذلك أكثر الأشجار التي بهذه الصفة مُن تعافيا السُرْفَة والأَرَضة لبشاعتها . وأما الرطوبة اللزجة التي لا دهنية فيها ، فتلك التي لا يكور الحار قد فعل فيها هذا الفعل ، ور بما عافت السرفة والأرضة أشجارا مثل هذه لفقدان الدسومة أصلا فانهما إلى الدسم أميل إذا لم يكن شديد المرارة .

ومع ذلك فان الماسك الدهني أقبل للتعفن لحرارته من الماسك المابي االزج . وأما الماسك المائي الغير اللزج ، فإنه معرض أسرعة اليبس ، وذلك معرض لسرعة التعفن . ولذلك فإن الخلاف وما يجرى مجراه سريع الفساد . وقصب الرماح ، فإن الماسك فيها من الرطوبة أكثره مائي مع دهنية يسيرة . والبلاد الحارة الرطبة تصلب ما ينبت فيها ، وترزنه . أما كونها حارة نيعين في جذب القوة الغذاء ، وأما كونها وطبة ما فيمين في سرعة انجذاب الغذاء الرطب السيال، مستصحبا من الأرضية أكثر مما يستصحبه الذي لا ينفذ ليبسه . فإن الغذاء اليابس كثير اليبس والأرضية في جوهره ، فإنه لا ينفذ منه في المغتذى إلا شيء يسير . فالبلاد الحارة الرطبة تحدث في جملة الرطوبة التي في أرضها أرضية كثيرة ، بل يتمكن من جذب الأرضية بإسالة الرطوبة إياها ، ثم تتحال الرطوبة أرضية كثيرة ، بل يتمكن من جذب الأرضية بإسالة الرطوبة إياها ، ثم تتحال الرطوبة

<sup>(</sup>١) ربما: وربما سا، م. (٥) اليابس: البارد د، سا | تخالط: تخالطه د | ولزوجة: ولزوجة ط. (٢) ولذلك: وكذلك م. (٧) تمافها: تمافه طا والأرضة: والأرضة: والأرضة : والأرضة: والأرضة: والأرضة: والأرضة : والأرضة: والأرضة: والأرضة: والأرضة: م | فإنهما: فإنها ب ، بأنه د ، فإنه سا ، م | الدسم: الاسم ط. (١٠) شديد: شديدة ط (١١) لحرارته: من الحرارة ب ، بحرارته ط ، ساقطة من م | اللزج: واللزج م. (١٣) الخلاف: الصفصاف وهو شجر عظام [ لسان العرب] | مجراه: مجراها ب. (١٥) ما ينبته ط . (١٦) ها: والغذاه: لفذاه: لفذاه: الكثير ط ،

بتفشية الحرارة و باستغناء القوة النباتية عن كثرتها ، فيما يحتاج إلى تصليبه . وتحتبس هناك يبوسة كثيرة قد جمعتها الحرارة جمعا شديدا بماسك الرطوبة ، كما يفعل في تحجير القراميدد .

ولهذا ما تتكون الأشجار العظيمة الصلبة في البلاد الحارة الرطبة، وقد تكون في البلاد الباردة جدا الشالية ، بسبب الحرارة أيضا والرطوبة . أما الحرارة فالمحتقنة في الأرض، وأما الرطوبة فلكثرة الأنداء ، وأن لا ناشف لها . ومع ذلك فإن البقاع تختلف في تربية أجزاء الأشجار ، فرب بقعة تصغر فيها ساق شجرة ، وتكبر ثمرتها ، وتعظم أوراقها ، ورب بلاد يكون الأمر فيها بالعكس . وذلك بحسب ما يوجد من المادة ، فر بما كانت المادة الموافقة للشمرة قليلة ، و بالعكس .

<sup>(</sup>۲) يبوسة : رطوبة د | قد جمعها : قد جمعها ب ، د ؛ وقد تجمعها م || بماسك : بمواسك د ، سا . (٤) الباردة : الحارة م || أما : وأما سا . (٩) تربية : تربيتها سا . (٨) فيها : ساقطة من م . (٩) وبالعكس : + والله المدر سر إله بنه سا .

## [ الفصل الخامس ]

## ( ه ) فصل

#### في تعريف أحوال السوق والغصون والورق خاصة

ما كان من النبات قوى قوة التوليد والتغذية ، وكان الغرض فيه الثمرة ، وكان ما ئى جوهر الخمرة ، أمكن القوة المولدة فيه أن تولد المجرة بسرعة انوته ولكثرة المادة ولطاعتها . ولم يحتج إلى ساق عظيم منصب تكثر فيه مدة لبث المنشوف من الرطوبة ، بل احتاج إلى ساق عدى أن يكون مغيرا المنشوف بسرعة ، ويكون مميزا لمنابت الثمار فإن أمشال هذه الثمار لا يحسن تعلق كثرة منها عظيمة الأفراد من البذر نفسه ، أو فرع قصير ينبت من البذر نفسه . فمثل هذا النبات يكون ساقه كثير التفرع ، لتكثر منه منابت الثمر ، ضعيفها لقلة الحاجة إلى حبسها المحادة فيه ، متخاطها ليسرع نفوذ الغذاء فيه ، منبسطها ، وعليارض لعجزه عن الإقلال . وهذا مثل شجرة الحيار والقرع واليطيخ ، فقد أعطيت هذه الشجرة بدل الاعتضاد بالساق تأتى الأغصان للتعلق بما يقرب منها ، ويشبه أن يكون من النبات ما الحاجة إلى تعجيل إنضاجه أقل ، وإلى تردد الغذاء بين مستقاه و بين منبت ثمره أكثر ، أعظم أسواقا ، وبين المتصب والمنبسط كالكرمة . وأن يكون ما الحاجة إلى الأول منه أقل شديدا ، وإلى الثاني أكثر ، لأجل أن ثمرته وإن كانت رطبة فهي أشد أرضية من العنب ، فضلا عن البطيخ ، فهو أقوى ساقا ، هيث لا يخط إلى الأرض ، بل ينتصب ، لكنه يكون له أحوال ما سلف ، من شدة وإن كانت رطبة فهي أشد أرضية من العنب ، فضلا عن البطيخ ، فهو أقوى ساقا ، هيث لا يخط إلى الأرض ، بل ينتصب ، لكنه يكون له أحوال ما سلف ، من شدة

<sup>(</sup>۲) فصل : فصل ه ب ؛ الفصل الحامس د ، ط (۳) السوق : الدؤوق د، (۶) قوة: ساقطة من د || التوليد: + والتولد م (٥) الثمرة (الأولى): الثمر ساء التمييز م || أبكن: ليمكن م || ولطاعتها : وطاعته د ، سا ، م ؛ وطاعتها ط (٦) ساق : [ وردت كلمة ساق في صيف الملذكر ، والصحيح أنها مؤنثة كما ورد في لسان العرب ] || فيه : فيها د (٧) مغيرا : معتدا د ، م م مغير ط || المنشوف : المنشرف ط || ميزا لمابت : مميز منابت ب ، ط ، م (٨) كثرة : كثيرة ط || قصير : يصير م (١٠) متخلخلها : يتخللها ط ؛ يتخللها ط المبنوف : المنشوف المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة الم

التخلفل ، وانتصاب الساق . و إذا كان شديد القوة متخلفل الجوهر ، أذعن ساقه للانتصاب والاستقامة أكثر من غيره مما هو صلب ثقيل . و إنما كان خشبه متخلفلا ، للانتصاب والاستقامة أكثر من غيره مما هو صلب ثقيل . و إنما كان خشبه متخلفلا ، ليسرع نفوذ الغذاء الرطب فيه . ولاشك أن الجاذب في مثله الحار ، فبالحرى أن يكون لحاء مثله شديد التخلفل ، فيكون ليفيا ، والأسخن منه أجعد لحاء ، والأبرد الأرطب منه أسبط، كالحال في شعور أمزجة الناس . ويشبه أن تكون النخلة ، إذ هي على هذه الصفة ، وإنها رطبة الثمرة، ولكن أيبس من الكرمة ، وأسخن ، متخلفلة القوام ، حارة . ولأن أمثال النخل والكرم مغارسها الطبيعية غير البلاد الباردة جدا ، فإنها إذا غرست في البلاد الباردة ، وصينت بالكن ، فقد أفيدت مغرسا صناعيا . فإن مغرسها يكون قد غير طبعه بالصناعة والاعتبار ، مصروفا إلى الحكم الطبيعي ؛ والحكم الطبيعي لا يحوج مثل هذه الشجرة إلى كن شديد بتغليظ الجلد ، فإن الحر مجانس لها ، والبرد يضعف في منارسها الطبيعية . فلهذا يكفيها بتغليظ الجلد ، فإن الحر مجانس لها ، والبرد يضعف في منارسها الطبيعية . فلهذا يكفيها ن اللخاء ما كان ليفيا سخيفا ، وفي ذلك يمكن لفضولها التي تكثر في خلل تخلخلها ، لسعتها ، وشدة القوة الجاذبة فيها من التخلل .

وجملة الغرض في اللحاء الوقاية . وأول، واق هو الورق . وأما الجلد ، فإنما يستحكم عندما تكثف الساق يسيرا ، و تتغصن الأغصان . وكل شجر كبير الغصن كثيفة قوية ، فإن الرطوبة اللزجة تصون غصنه عن الانكسار ، مما يعرض له من التثنى والتأطو . وكل شجرة أنبوبية ، فإن منبت أوراقها وغصونها عند العقد ، وكذلك منبت المحاء الغشائى الذى يغشيها . وذلك لأن العقد أولى بأن ينحبس عندها الغذاء النافذ ، وأولى موضع ينصرف عنده الشيء من وجه إلى وجه هو الموضع الذى يعرض له فيه احتباس . وأما أجزاء الجهة

<sup>(</sup>٢) والاستقامة : المرضى للاستقامة د ؛ والمضى في الاستقامة سا الم ع : بما د .

(٣) الرطب : ساقطة من م ، (٤) أجعد : أجود م . (٥) أسبط : أبسطد ، سا ، ط ي إلى الرسب القطة من م ، (٢) ولكن : ولكن المركة اط القوام : القوائم م .

(٧) الطبيعية : إلى ط الوصينت : وسترت ط . (٨) فإن : وإن د المغرسما : إ قد ط الر الطبيعية : إ في ط الوصينت : وسترت ط . (١١) خلل : حال ط التخلخلها : متخلخلها الر ١٠٠ عجائس : يجائس د المينس د المينس التخلفل ط ، م . (١١) خلل : حال ط التخلخلها : متخلخلها ط ؛ يحللها م . (١٢) التخلل : التخلخل ط ، م . (١٣) الغرض : التعرض م الوقاية : الوثاقة م الوثاقة م الوثاقة م الوثاقة م الوثاقة عند (١٦) عصنه : نفسه م الوثائط : ساقطة من . (١٦) شجرة : شجر سا ، ط الوثاق : عنده ط الوثاول : وثول م . (١٨) عنده : عنه د ، سا ، ط ، م المؤول م . (١٨) عنده : عنه د ، سا ، ط ، م المؤول .

نفسها ، فكائنها تسدد الشيء إلى مقصد واحد تسديدا متفقا . الهذه العلة ما ينبت الغصن الزائد واللحاء والورق من هذه المواضع .

والورق خلق لغرضين : أحدهما الزينة ، وذلك لأجل الشيء الذي خلق له النبات ، أعنى الحيوان . والآخر ، المنفعة وهي لأجل النبات نفسه.وذلك لأنه يتي الأجزاء الضعيفة من النبات آفة الحر والبرد ، مثل الأغصان الرطبة إلى أن يستحكم لحاؤها ، ومثل الثمار ، القريبة العهدبالتفقح عن أكمامها . وليس يكفيها ضرر الحر والبرد فقط ، بل يكفيها ضرر الرياح الناثرة لثمارها ، بنفضها لغصونها . وفي كل ورق خياطات تتشعب كالأضلاع عن خط واحد كالصلب ، ليكون عمدة للورق ، وليأتي أجزاء الأوراق غذاؤها من قبلها ، كائنها رواضع العروق في الحيوان . ومن الورق ما خياطته تستحيل غصنا ، فيكون لذلك محزز الخشب متشاكل التغصين ، وهذا كالسرو، فيكون وقاية ومبدأً معا . والسبب . . في ذلك أن المــادة التي يتكون منها الورق في مثله قوية القوام، دسمة دهنية، إذ ليس لمثله من الشجر ثمر يعتد به يصرف إليه خالصة فذائه . وكأن غرضه في غصنه وورقه فيصرف وما يشبه في الطبع جوهره من غصونه . ولهذا ما يقصد في مثله استحفاظ ورقه صيفا وشتاء. وأما الورق الذى هوكالوقاية فيستغني عنه عند نضج الثمر،واستيكاع الغصن الرطب،فيكون 💫 🐧 نَاسَضِه أُولَى من حفظه، وخصوصًا إذا كان من الطبيعة عليه معاون، مثل كونه غير مقصود في نفسه، فيكون تولده من فضلة الغذاء ، دون صريحه ، فلا تعتني الطبيعة بإحكام أمره؛ أو كونه مستعرضًا ، ومع الاستعراض غير لزج الرطوبة الماسكة حارها متلززها ، بل مائيتها وضعيفها في الجرم رقيقها ، فتنفش في تغرية الورق ويفنيه التحليل . وربمـــا

<sup>(</sup>۱) متفقا : ضعيفا سا . (٤) والآخر المنفعة : والآخرى للفعة ط . (٥) النبات : + عن ط . (٦) بالتفقح : بالتفقح ط ، م . (٨) كالصلب : كالتصاب د || الأوراق : الورق د . (١٠) محزز الخشب : محرزا بخشب سا || التفصين : الفصنين ب ؛ لفصنين د . (١١) التي : ساقطة من ب || دسمة : دسمية ط || لمثله : بمثله د . (١٢) ثمر : ثم د ، م || يصرف : ينصرف م !| غذائه : غذاؤه ط . (١٥) الثمر : الثمرة ط ، م . (١٦) معاون : معاوق د ؛ معاونة ط ، غذائه : غذاؤه ط . (١٥) تولده : توليده سا || فلا تعتنى : فلا يغشى م . (١٨) غير : عن د ، م || متلززها : متكررها سا ، م ؛ + يجتمعها د ؛ + مجتمعها سا ، ط ، م . (١٩) رقيقها : دقيقها ط || تغرية : تغذية د ، سا ، ط ، م .

كان سبب سقوط الورق مع هذه الأسباب كثرة امتصاص الثمار لرطو بة الشجر، ولا يفضل للورق فاضل، فيعرض لها ما يعرض المكثر من الجماع من الصلع السريع.

والورق يستعرض، إما بسبب الطبيعة، و إما بسبب العناية . أما الذى بسبب الطبيعة، فإذا كانت مادته رطبة مائية وقوته قوبة على الإنشاء ، وخصوصا إذا لم يكن كثيرا ثقيلا ، فإذا كانت الثرة بل كان أيضا في قوام الشجرة ما يحتمله ، وأما الذى بسبب العناية ، فإذا كانت الثرة كثيرة العدد في موضع واحد ، فيحتاج إلى لحاف واسع كالعنقود من الكرم ، أو كانت كثيرة في فردانيتها عظيمة الحجم كالتين والأثرج ، أو كان خلق الغصن في ابتدائه سريع النشو إلى حجم كبير مستعرض الورق قبل أن يستوكع كالدلب ، وأكثر ما يستعرض من الورق فإنه يحزز ايستخف ، واثلا يحمل عليه عصوف الريح ، بل ينفذ بين خلله ، وليكون مع وقايته الحر والبرد يمكن النسيم من التخلل ومن شأن الورق أن يقل على الساق، و يكثر على الغصن ، لأن الساق قوى في نفسه ، قوى في لحائه ، فلا يحتاج إلى وقاية ، يحتاج إلى مثلها الغصن ،

وكثير من الأشجار ينقطع ورقه بعد ظهور ثمرته أجزاء صغارا ، وذلك للتخفيف إذا كانت الثمرة ايست ذاهبة في نضجها إلى الترطيب، بلإلى الاستحكام والتجنيف؛ كالحمس والحنطة ، و بتدارك تخفيف حجمه بكثرته ، فإن الكثير إذا تفرق كان أخف محملا من واحد عظم له علاقة واحدة عليها الحمل وحدها .

<sup>(</sup>۱) الشجر: الشجرة ط، م. (۳) العناية: الغاية ب، د، سا ، و) وطبة: وطيبة سا || الإنشاء: الإفشاء سا . (٥) الذي: ساقطة من ب، د، سا ، م || العناية: الغاية ب، د || كانت: كان ب، م || الثمرة: الثمر ب. (٢) كالعنقود د، كالعنقودة د، سا ، م || الكرم: الكرام م. (٧) عظيمة: عظيم ط. (٨) مستعرض: ساقطة من سا || الورق: ساقطة من ب، د، سا، م (٩) فإنه: ساقطة من ط، م || ليستخف: بتسخيف ب || يين: من ط، م العلقة من ب، د، سا، م (١١) إلى (الثانية): ساقطة من م . (١٣) وكثير: فكثير ط. (١٤) الترطيب: المترطب د ؛ الترتيب ط ؛ الرطب م . (١٥) والحنطة : والحنظة د . (١٦) عليها : عليه سا .

إن من الشجر ما يكون لتوريقه وتفريعه نسبة محفوظة فيورق مثلا ثلاثا ثلاثا وأربعا أربعا أربعا وخمسا خمسا ، مثل النبات المسمى بنطافيلن ؛ فإنه ينبت له دائما من كل عقدة خمسة أغصان ، وهل كل غصن خمس أوراق ، ومن النبات ما لا يحفظ ذلك، ومنه النبات ما يورق من غصونه ، ومنه ما يورق من خشبه ، ومنه ما يورق من أصله ، ومنه ما يورق من كل مكان .

<sup>(</sup>۱) وتفريعه : وتعريفه ب ، د ، سا ، م ، (۱ -- ۲) ثلاثا ، . . خسا : ثلاثا ثلاثا أو أربعا أو ربعا د ، عسا ، ط ؛ ثلاثا وأربعا م (۲) بنطافيلن : فنطافلون ب ؛ بنطافلين د ؛ بنطافين ط || دائما : ساقطة من سا .

# [ الفصل السادس ] (و) فصل

فيما يتولد عن النبات من الثمر والبذور والشوك والصموغ وما يشبهها

إن من ثمار الشجر ما هو مكشوف مثل العنب والتين ، وقشره الأول منفصل عنه ، وكله بارز. ومنه ما هو في غلاف غشائي كالحنطة . ومنه ما هو في غلاف غشائي كالحنطة . ومنه ما هو في قشر صدفي كالبلوط. ومنه ما هو ذو عدة قشور كالجوز واللوز . ومنه ما هو سريع النضج جدا . ومنه ما هو أبطأ نضجا . ومنه ما يتكرر حدوث ثمره في السنة صارا . ومنه ما لنضجه وقت معلوم ، بلينضج في أوقات شتى ومنه ما ليحمل كل سنة . ومنه ما يحمل سنة ولا يحمل سنة . ويشبه أن يكون كالأثرج . ومنه ما يحمل كل سنة . ومنه ما يحمل سنة شيئا ، فلك في الأشياء اليابسة المادة ، فلا تسع مادتها لحمل كل سنة . ومنه ما يحمل سنة شيئا ، وسنة أخرى شيئا آخر أيبس منه أو أضعف منه .

وقد تكلف المتكلفون من إعطاء العلل فى جميع ذلك ، ما لو شئنا لزدنا عليهم فى تنميقها وتلفيقها ، لكنها كلها متمحلة غير مقنعة للحصلين ، حتى جعلوا علة ما لا يثمر مرب كبار الشجر أو يقل ثمره كونه كبيرا ، وتفرق غذائه فيه ، كأنه ما كان يمكن أن تكون نسبة ما يغتذيه الصغير إلى حجمه ، فيكون التوزيع بالسوية ، ما يغتذيه الكبير إلى حجمه على نسبة ما يغتذيه الصغير إلى حجمه ، فيكون التوزيع بالسوية ، بل يشبه أن تكون الأشجار التي قصد منها خشبها قد بسط لها فى الحجم ، والتي قصد منها ثمرتها لم تحتج إلى أن تعظم جدا ، بل عظمت عظا موافقا ، وصرف فضل غذائها إلى الثمار .

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل: فصلو ب ؛ الفصل السادس د ، ط (٥) وكله: ومحيله د ؛ وكليه سا ، م ||
ومنه: ومنها ط || كالباقلى : كالباقلا سا ، ط || ومنه (الثانية) : ومنها ط (٢) ومنه
(الأولى والثانية والثالثة) : ومنه ط || ذو عدة : في عدة د ، سا (٧) ومنه (الأولى والثانية) :
ومنها ط (٨) ومنه (الأولى والثانية) : ومنها ط (٩) ومنه (الأولى) : ومنها ب ، ط ، م ||
ومنه (الثانية) : ومنها ب ، م || ومنه ما يحل سنة : ساقطة ط || سنة (الثالثه) : أخرى ط .
(١٠) لحل : الحل في سا || ومنه : ومنها ط (١١) أو أضعف : وأضعف سا ، م ،
(١٣) للحصلين : للحصل سا || حتى : + لو سا (٥١) إلى (الثانية) : على م (١٦) والتي : والذي م (١٧)

وأما إذا كانت شجرتان من نوع واحد، وعرض لإحديهما أن كبرت جدا فهى فى الأكثر أقل بمرا. لأن السبب الذى عظم حجمها صرف المحادة إلى خشبتها. لأنه إنما عظم حجمها لأنه لم يأتها من الغذاء ما يوافق لتكون الثمر، بل إنما سمح له المغرس بغذاء يوافق الحشب، ولولا ذلك لكان حجمه لا يعظم، أو لأن القوة تحتاج في صرف الغذاء إلى الثمر إلى أفعال كثيرة وتغيرات متتالية ، ولا يحتاج إلى ذلك كله في صرف الغذاء إلى الحشب. وتكون ، الشجرة التي أمعنت في السن قد أخذت قواها في النقصان فتعجز عن التغيرات الثمرية ، ولا تعجز عن عندر ما يصلح الخشبية فينمو من أجله الحشب. والذي ضربوا به المثل من أن السمين أقل توليدا من القضيف ، فليس لعظم الحجم ، بل لرداءة المزاج .

ولثمار الشجر طعوم مختلفة ، منها طبيعية ، ومنها غير طبيعية أو مقصودة في الطبع ، . . كرارة اللوز . وذلك إما لإفراط كالسبب في مرارة اللوز ، وإما لتقصير كالسبب في حوضة العنب . وقد تصلح هذه الطعوم بأن يعدّل المزاج ، وقد تفسد بأن يورد على الشجرة ما يحيل مزاجه . فإنه إذا دهن غصن اللوز ، فيكون ما ينبت عليه من اللوز مرا ، كأن الدهنية تهيء للاحتراق ، ويستحقن الحار ، فيحدث مزاج يطرد في جميع ما ينبت من الموضع المدهون . وما كان من الثمر عظيا عظمت معاليقه ، وما كان صغيرا ضعيفا من الموضع المدهون . وما كان من الثمر عظيا عظمت معاليقه ، وما كان صغيرا ضعيفا من حفت معاليقه، وما كان يابس الجوهريابس الغذاء كثرت الخيوط النافذة فيه ، الأن غذا ، ه يكون يابسا من جنسه ، فلا يطبع جذب الواحد جملة ، و يطبع التفريق بالامتصاص . وما كان من المرصلبا أو لينا جدا ، ففي الأكثر جعل غشاؤه صلبا . أما الصلب فليتناسب ، ولأن الوقاية يجب أن تكون أصلب من الموق ، وهذا كالجوز واللوز .

<sup>(</sup>۱) لإحديهما: لأحدهما د، سا، م || كبرت: كبرب، د، سا، م || فهى : قهو ب، د، سا، م. (۲) هجمها (الأولى): هجمه ب، د، سا، م || خشبتها: خشبته ب، د، سا، م. || هجمها (الثانية): هجمه ب، د، سا، م. (۳) يأتها : يأته ب، د، سا، م. || لتكون: تكون د، سا | الثمر: الثمرة ط (٥) ولا يحتاج: لا يحتاج ط (٦) التغيرات : التغييرات سا، الثمرة ط (٥) تغييرات ط، م. || للخشبة ط || الخشب: الخشبة د، سا، (٧) تغييرات: تغيرات ط، م. || لخشبية : للخشبة ط || الخشب: الخشبة د، سا، (٨) المثل من أن: من المثل أن د، سا (١٠) ولثمار ط (١٤) ويستحقن: ويسحف م يعدله م. (١٣) الشجرة: الشجر ط || ما يحيل: ما يمن (١٤) ويستحقن: ويسحف م. (١٥) وما (الأولى): ما ب، د، سا، م. (١٦) فيه: منه م. (١٩) فليتناسب: فللتناسب ط،

وأما اللين جدا ، المتخلخل ، فلا نه سريع القبول للافة ، فيحتاج إلى غشاء وثيق ، مثل القطن ، ولذلك ما وزع القطن على غلف شتى. وأكثر ما له ثمر كبير وله بذر واحد ، فإن بذره صلب . وما هو متفرق البذر فإنه أقل صلابة . وأكثر ما له بذر ، وهو وطب، فبينه و بين البذر وقاية حاجزة . فإن كان اللجم صلبا يابسا ، فرق بينه و بين النوى و بين الحاجز ، ولم يتصل اللحم بالقشر الحاجز، لئلا يمتص رطوبته، وهــذا كالسفرجل. وما لم يكن كذلك ، ألزق الغلاف باللحم ، واللحم بالغلاف ، ليحسن الاتصال . وأكثر الثمار الرطبة عليها أقماع ، وذلك لأنها تحتاج ضرورة إلى تفشى أبخرة ورطو بات ، وتحللها ، وذلك إلى الجهة العالية لها ، فيحتاج أن يكون هناك إما مسام واسعة كما في التفاح والكمثرى ، و إما فضل تخلخل غشاء كما في الرمان . و يحتاج أن يحتاط ، أيضا على المنتفش إما بشيء كالظلة لئلا يحمل التحليل الهوائي عليها، أو بشيء كالصهام الخشبي ، أو الحجرى ، لكثرة ما يتحلل من الأسباب الخارجة بعنف. ومثال الأول ما للرمان ، ومثال الناني ما للتفاح، والغرض فيه أن يقتصر التحليل على دفع الطبيعة بالقدر الكافى . وأما الباذنجان فلصلابة جلده وكنافته وليبوسة لحمه ، لم يحتج إلى ذلك . و بذور الأشجار بعضها مصمتة ، و بعضها ذوات لب . وليس السبب في الإصات ذهاب الغذاء في الجرم ، فإن مثل هـذا الكلام كلام من يتحكم في الطبيعة ؛ بل السبب فيه غرض طبيعي ، وليس يجب أن يكون لا محالة معلوما . ويشبه أن يكون السبب فيه غرض متعلق بما يتولد منه .

وكل بذر ذى لب دهنى ، فإنه محتاط فيه بتغليفه غلافا ثخينا صلبا ، إلى الصدفية والحجرية ما هو ، ليشتد احتقان الحرارة فيه ، فيتمكن من تولد الدهنية . وما كان من هذا الجنس غير محرز في حرز ثخين ، بل إنما عليه غلافه فقط ، وشيء يتصل به ، كأنه جزء

<sup>(</sup>١) فلا أنه : فإنه ط . (٢) غلف : + بل غلوف د || وأكثر : أكثر ب ، سا ، م || ما (النائية) : عا || ما : هما م || ثمر كبير : ثمرة كبيرة د ، سا (٣) وأكثر : أكثر ب ، سا ، م || ما (النائية) : عا م (٤) فإن : وإن سا (٦) ألزق : التزق د || وأكثر : أكثر ب ، د ، سا ، م (٩) يحتاط : يحاط م || المنتفش الله (١٠) يحمل : يحتمل م || لكثرة : ليحبس د ؛ ليحتبس سا ، يحاط م || لكثرة : ليحبس د ؛ ليحتبس سا ، (١٢) فيه : ساقطة من د (١٣) وليبوسة : ويبوسة ط ، (١٥) في : على ب ، سا ، ط ، م || الطبيعة : الطبيعية د (١٦) السبب : ساقطة من ط ، (١٧) دهني : دهين ب ، د ، م || عماط : محملط ب ؛ يحتاط ط || فيه : منه د (١٨) تولد : توليد د ، سا ، (١٩) الجنس : ساقطة من سا .

1.

منه ، فإن صدفه يكون أصلب مثل الجوز واللوز. وما له إلى غلافه محيط آخر عظيم مقصود بنفسه ليس على أنه كال لغلافه ، لم يحتج الى تصليب غلافه جدا ؛ مثل السفرجل والتفاح، وربما أعين بلزوجات تغطى القشر ، ويكون قوامها قواما كافيا . وما كان غلافه أعظم من ذلك ، وحجمه صغير ، فهو إلى ذلك أقل حاجة ، مثل حب البطيخ والقرع ، وكذلك ما هو أرق قشرا أو أشد التئاما بقشره كالحنطة ، وما قشره غليظ فهو كالمتبرئ عنه لئلا ، يلتصى به . واللبوب الدسمة بينها و بين القشر الصلبقشر لطيف غرق، لتدريج الاتصال . وكثير من النوى والحب وخصوصا الصلب عليه نقير لأغراض ثلاثة :

أحدها ليكون مستقى له يستنقم فيــه ماؤه وخصوصا فيا جرمه أصلب ، فيكون نشفه إيطأ .

والثانى ليكون له متنفش فيه .

والثالث ليكون المبدأ الرحمى الذى فيه كأنه كهف يؤويه ، فإن ذلك يحتاج إلى أن يكون ألطف وأاين يسيرا . وإذا كان متصلا بالصلب جدا ، كان شديد التعرض للانفصال عنه بأدنى سبب صادم ، فعل في حرز ، وكثيرا ما يجعل حرزه لا طولا بل عرضا ، فيكون عليه من الجانبين شبه جناح ، مثل ما على حب الباقلي .

وهـذه المبادئ ربما كانت فى أعالى البذور والحبوب ، إذاكانت قوية القوة على ١٥ المذب للغذاء ، ولا يحوجها الضعف إلى أن تحط عن جهة إليها النشو ، وهى الجهة العالمية ، فإن لم تكن القوة قوية جداكانت هذه الهيئات فى الأوساط ، وهذا فى الأشياء

<sup>(</sup>۱) يكون: ساقطة من م || غلافه: غلاف د || عظيم: يحفظه سا (۲) تصليب: تصابب، م (٣) وما كان: وكان د || أعظيم: عظيما سا (٤) من ذلك: ساقطة من د، سا || وكذلك: ولذلك ب، سا، م (٥) أو أشد: وأشد د، سا، ط، م (٦) يلتصق: يتضرو د، سا، ط، ع المخرق: عرقيتي ب ، (٨) يستنقع: ليستقع ط || ماؤه: مادته ط (١٠) ليكون: ليكن د به ليكن سا (١١) يؤويه: يأويه د، سا (١٣) صادم: صارم سا || فحمل: يجعل م الكن د به ليكن سا (١١) يؤويه: يأويه د، سا (١٣) صادم: عليه د، سا || لاطولا: لا طويلا د، ط (١٤) عرضا: عريضا د، ط || على : عليه د، سا || الباقلي: الباقلا سا، ط (١٦) ولا يحوجها: + إلى ط الضعف: المضعف م || أن: ساقطة من د || تحط: تخط ط (١٧) قوية: + كانت ط || في (الثانية): من ط ،

التي لا تحوجها جهة الاغتذاء إلى الانحراف عن الموضع الأفضل . وأما إن أحوج ذلك مثل ما في حب السفرجل والتفاح إذ كان ما يحللها مقصودا بنفسه وجاذبا للغذاء إلى ذاته ، فيكون الأصلح لحبه أن يغتذى من تلقاء قوة سبيل الغذاء ، أو يكون أسبق إلى المعين من غيره . فلذلك خلقت هيآتها إلى تحت . وأما إذا كثرت الحبوب في وعله واحد ، ودق الغصن أو الساق ، فلم يف باتصال مماص جميع الحبوب به ، وكان في جرم ما يحيط به فضل غذاء ورطو بة ، جعلت المحاص إلى جرم ما يحيط به ، كحب البطيخ الزق أو انشىء من الأصل شيء شبيه بالعروق . والمشيمة تأتى الحبوب وتتصل بها فتكون ماقية توجهها الطبيعة إليها كلها ، كحب البطيخ الآخر ، والقناء ، وغيره . وكثير من البذور تشتمل على طبيعتين كالمقصودتين ، تكونان متضادتين في الطبيعة ، فيجمل بينهما البذور تشتمل على طبيعتين كالمقصودتين ، تكونان متضادتين في الطبيعة ، فيجمل بينهما وجعل بينهما غشاء صلب جدا بجاوز الحد ، حتى لا تتباطل المنفعتان . ولهذا فإنه إذا دن كان فعله غير فعله إذا أخذ غير مدقوق . و يبلغ من شدة صلابة الجراب الذي -د. كي دقيقه أنه إذا شرب خرج بحاله ، لم تحله الحرارة الذريزية ، ولا برز من باطنه شيء ، دقيقه أنه إذا الطبيعة لعابيته فقط .

وليس كل شجرة تبزر وتحبب فى سنة واحدة ، بلكثير مما أصله قوى عظم ، في فرق في البذر ، فيه الغذاء ، يبطؤ إبزاره ويتأخر إلى سنة قابلة مثل البصل ؛ والزهم يكون على البذر ، أو على النبات للوقاية . فمنه ما هو وقاية عن ضرر الريح ، ومنه ما هو وقاية عن ضرر

<sup>(</sup>۱) وأما : فأما ب || أحوج : أخرج سا ؛ أحوجت ط (۲) إذ : إذا د ، سا ، م (۲) أو يكون : و يكون ط ، (٤) وأما إذا : وإذا ب ؛ وأما إذ د ؛ وأما م || كثرت : كثرة م (٥) واحد : ساقطة من م (۷) أنشى ، إنثا، ط || فتكون : و يكون ط (٨) ساقية : ساقيها سا ؛ + شبيه ط || الطبيعة : الطبيعية ط || كلها كحب : كالحب د ، سا || وكثير : كثير د ، سا ، م (٩) البذور: الزق ط || نشتمل : ويشتمل م || كالمقصودتين : مقصودتين د ، سا ؛ كالمقصودين م || تكونان: وتكونان د ، سا ، ط || بينهما : طما ط (١٠) قطونا : القطونا د ، سا ؛ كالمقصودين م || تكونان: وتكونان د ، سا ، ط || الجراب : الحرب م || حثى : غشى سا ؛ مشيق م ا ، ويلغ : و بلغ ط || الجراب : الحرب م || حثى : غشى سا ؛ مشيق م ا تبرز : وما برزسا (١٤) لعابيته : لعابية ط (١٥) وليس : ليس ب ، د ، سا ، م || تبرز : تبزر د ، سا || فيتفرق : فيفرق ط ، (١٦) إبرازه : إبرازه سا || والزهر : الزهر ب ، د ، سا ، م || والزهر : الزهر ب ، د ، سا ، م || مورد ب ، د ، سا ، م || والزهر : الومل ب ، د ، سا ، م || والزهر : الزهر ب ، د ، سا ، م || والزهر : الزهر ب ، د ، سا ، م || والزهر : الزهر ب ، د ، سا ، م || والزهر : المهم ط .

الماء في النبات المائى ، كما على التودرى . والشوك منه شوك أصلى ، ومنه شوك زور، والشوك الزور إما أن يكون غصنا فرع فلم يتم تكونه لعوز المادة أو لضعف القوة ، وإما أن يكون فضلة ردية غير ملائمة دفعت . والفضول تندفع تارة على نحو ما يكون منها شيء قريب الشبه من الشيء ، كالتؤلول وكالشامة ، وكالفدة ، وذلك إذا كان الفضل قريبا جدا من الفذاء ، والقوة جيدة التصرف فيا تفعل ؛ وتارة على نحو غريب فير مناسب اندفاع المخاط . ونظير ذلك في النبات الصموغ والسيالات . أو يشبه أن تكون الفضول منها ما هي فضول المضم الأخير الذي يكاد أن يكون جزءا من المفتذي فيندفع حاكيا ذلك الجزء . وهذا الفضل ربما كان عن كفاية ، وربما كان عن قصور وفساد حاكيا ذلك الجزء . وهذا الفضل ربما كان عن كفاية ، وربما كان عن قصور وفساد عن الطبيعة ، ومنها ما هي فضول الهضم الأول الرطب الذي لم يستوكم ، مثل الصموغ . . .

وأما الشوك الأصلى فكالسلاح للشجرة عن الآفات ور بماكان للزينة ، ور بماكان لمنفعة لا تتعلق بالشجر ، كما يكون منها على النخل ، ليكون كالدرج إلى رأسه الشاحق . وكثير من الأشجار تشوك في حداثتها ، ثم يسقط الشوك إذا استغنت عنه باللحاء الصلب، ور بما اشتاك ما لا شوك له بسبب مادة تغيرها . والصمغ فضل اللبنية ، واللبنية أول ما يتقوم بالرطوبة . والحار منه هو الذي أفرط فيه الحر دفعة ، الذي لوكان الحر معتدلا والمدة أطول كان يكون دهن أو دهنيا . وقد يكون من اللبن ما هو مائى أو نارى ، ومنه ما هو دهني أيضا ، مثل لبن البلسان الذي يعد من الأدهان . ومن الصموغ أيضا ما فيله دهانة ، مثل السندروس والسيالة التي تسمى الدوادم في بعض الشجر والد. هذ في الكرمة فضلة المائية .

<sup>(</sup>۱) التودرى: التوذرى ب (۲) الزور: البزورد | فلم يتم تكونه: لم يتمر بكونه م (۳) ما: ساقطة من د ، سا (٤) الشبه : التشبه ط | وكالشامة : والشامة سا ، م (۶) الدفاع : كاندفاع ط | أويشبه : ويشبه سا ، ط (۷) الأخير: الآخوم | يكون : يتكون ب ، سا ، م (۹) المغرس : الغرس ط (۱۰) الرطب : الرطيب سا ، (۱۲) لا تتعلق : يتكون ب ، سا ، م | ليكون : فيكون د (۱۳) وكثير: كثيرد ، سا | عنه : منه ط (۱۶) اشتاك : اشتاكت د ، سا | تغيرها : يغيره ط | والصمغ : الصمغ ب ، د ، سا ، م (۱۵) فيه : منه م ؛ ساقطة من سا (۱۷) من: في ب ، ط ، م (۱۸) والسيالة : + فضلة المائية د ، سا | الدوادم : الدرادم د ؛ الدوردم م (۱۵) فضلة : فضل الفضلة المائية : ساقطة من د ،

# [ الفصل السابع ]

### (ز) فصل

## فيه كلام كلى فى أصناف النبات يتبعه الـكلام فى أمزجة الأشياء التي لها نفس غاذية

قد ذكرنا منافع أعضاء النبات ، و بق علينا أن نتكام في النبات كلاماكليا . فإن من النبات ما هو شجر مطلق ، وهو القائم على ساقه ؛ ومنه ما هو حشيش مطلق ، وهو الذي تنبسط ساقه على الأرض . ومن النبات ما هو بقل مطلق ، وهو الذي لا ساق له أصلا مثل اللس . ومن النبات ما هو شجر حشيشي ، وهو الذي له ساق منتصب وساق منبسط مستند على الأرض أو الذي يغصن ويفوع من أصله مع انتصاب كالقصب مستند على الأرض أو الذي يغصن ويفوع من أصله مع انتصاب كالقصب

وأما الحشائش البقلية، وربما سميت عشبية، فهى التي لها توريق من أسفلها ولها مع ذلك ساق كالملوكية .

ومن النبات ما هو بستانی ، ومنه ما هو بری . وقد یجعل البری بستانیا بالتربیة ، فیصیر أرطب مزاجا ، ونقول أیضا من النبات ما هو سِیفی ، ومنه ما هو سبخی ، ومنه ما هو رملی ، ومنه ما هو مائی ، ومنه ما هو جبلی . ومن النبات ما یقبل الوصل بغیره، ومنه ما لا یقبل الوصل . والوصل قد یکون بإلحام الموصول بالموصول به ، فیحتاج أن یتلاقی القشران علی تماس کالاتصال ، لتجذب المائیة من القشر فی القشر . وقد یکون بإلحام الموصول به فی الموصول ، بأن یهندم هیئته فی غلاف هیئة ورقه .

<sup>(</sup>۲) فصل: فصل: فصل به الفصل السابع د ، ط (۳) فیه : فی ط | کلی : ساقطة من م | فی : علی م (۸) مثل : من م | حشیشی : حشیش ب ، م | منبسط : ساقطة من سا (۹) و یفرع : و یتفرع م (۱۰) جنبة : حبیّة ط (۱۱) الحشائش البقلیة : الحشیش البقلید ، سا | ور بما سمیت عشبیة : ور بما کان یسمی عشبا سا | عشبیة : عشبة م | فهمی : فهو ب ، د ، سا ، م ور بما کان یسمی عشبا سا | عشبیة : عشبة م | فهمی : فهو ب ، د ، سا ، م ا توریق : تورق م | أسفلها و لها : أسفله و له ب ، د ، سا ، م ا التربیة سا (۱۵) بعیلی : حیلی ط .

10

والنبات المغروس قد يكون منه ما يحتاج إلى أن يغرس من أصله لا محالة ؛ وقد يكون منه ما يقبل الغرس غصنه الموصول ؛ لا يتصل بما يبعد عنه جدا . ور بمنا يوصل الشيء بالبعيد منه ، كالعليق ، فإنه يوصل بأشجار شي ، والبطم والزيتون . ومن النبات ما يستحيل إلى جنس آخر، وذلك مثل النمام يصير نعناها ، والباذو وج إذا صار شاهِ سُهَرَم . وقد اشتغل جماعة من الناس بإبانة علل في النبات متكلفة ، وبعضهم أخذ يلته س علم كل خاصية ، حتى حاول أن يبين العلة في أصباغ النقوش واختلاف الأرائيج ، وذلك من عاولة محال ، فإنه ليس شيء من تلك يتبع موجب الطبائع وضرورة الهيولى ، بل يتبع تدبير النفس النباتية وتوزيمها ، وإن كان لا يحصل إلا بتوسط هذه الطبائع ، فإنه لن يسود شيء النفس النباتية وتوزيمها ، ولن يبيض الشيء إلا لشيء آخر بما قيل علله في موضع آخر .

و إذا وقع منا الإحاطة بعلل ذلك وأسبابه ، علمنا أنه لم يحصل فى النبات والحيوان ، ا إلا من تلك العلل ، لكن تلك العلل لم تحصل فى مواضعها من النبات بسبب طبيعى ، بل بسبب نفسانى تحصل كل علة فى خبيئة . فالاشتغال إذن بمــا اشتغلوا به فضل .

على أنه لا يمنع أن يكون كثير من هـذه الأحوال جاءت عن ضرورة المـادة وحركة الطبيعة ، لا لغاية . فإن الغاية قد تتبعها أيضا ضرورات . وهذه أشـــياء قد بيناها في مواضع أخرى .

والذى يلزمنا أن نوضح القول فيه الكلام في أمر أمزجة النبات بحسب القباس إلى أبداننا ، ليكون مبدء! مّا للطب وما يجرى مجراه .

<sup>(</sup>١) منه ساقطة من سا (٢) يوصل : وصل د ، سا (٣) الشيء : ، شيء سا | البعيد منه : بالبعد عنه ط (٤) النمام : [ النمام نبت طيب الريح (لسان العرب)] | انعناعا : نعناط | والباذروج : والباذروج : والباذروج : بنت جليب الريح (لسان العرب)]؟ اشاهسفرم : أي « ريحان الملك » (معجم أساء النبات للدكتور أحمد عيسي)] (ه) اشتغل : استعمل م اشاهسفرم : أي « ريحان الملك » (معجم أساء النبات للدكتور أحمد عيسي)] (ه) اشتغل : استعمل م السيء : خاصة د ، سا (٧) تلك : ذلك ط (٨) و إن : فإن م | لن : ليس سا | (٢) خاصية : خاصة د ، سا ، باحتراق م | أو فرط : السيء : + ما د . (٩) بالاحتراق : باحتراق ما و ن : ولم سا | أو فرط : وفرط ب ، ط ، م | الجود : جود د ، سا ، الجودة ط | ولن : ولم سا | الشيء : ساقطة من ط ، (١١) لكن المناك العلل : ساقطة من ط ، م | بسبب : لسبب سا (١٢) تحصل : حصل ب ، د ، سا ، م الخيات : جنسه ط | إذن : ساقطة من سا (١٢) مبدءا ما للطب : ميدانا للطلب سا .

فنقول: قد بان لك مما سلف أن أركان جميع المركبات المعدنية والناتية والحيوانية هي العناصر الأربعة ، وأنها تمتزج ، فيفعل بعضها في بعض ، حتى تستقوعلى تعادل ، أو على غالب فيها بينها، وإذا استقرت على شيء فهو المزاج الحقيق ، وأن المزاج إذا حصل في المركب هيأه لقبول القوى والكيفيات التي من شأنها أن تكون له . و بينا أن المزاج بالجملة على كم قسم هو ، وأن المزاج المعتدل في الناس ماذا يراد به ، وأن المزاج المعتدل في الأدوية ماذا يراد به . و بينا أنه يراد به أن البدن الإنساني إذا لاقاه وفعل فيه بحرارته الغريزية لم يعد فيؤثر في بدن الإنسان تبريدا أو تسخينا أو ترطيبا أو تيبيسا فوق الذي في الإنسان ، لمن مزاج الإنسان لا يكون إلا للإنسان .

و إذا تذكرت ذلك ، فاعلم أن المزاج على نوعين : مزاج أول ، ومزاج ثان . فالمزاج الأول هو أول مزاج يحدث عن العناصر . والمزاج الثانى هو المزاج الذى يحدث عن أشياء لما فى أنفسها مزاج ، كثل مزاج الأدوية المركبة ، ومزاج الترياق . فإن لكل دواء مفرد من أدوية الترياق مزاجا يخصه . ثم اذا اختاطت وتركبت ، حتى تتخمر به ، ويتحد لها مزاج ، حصل مزاج ثان . وهذا المزاج الثانى ليس انما يكون كله عن الصناعة ، بل قد يكون عن الطبيعة أيضا ، فإن اللبن بالحقيقة ممتزج عن مائية وجبنية وسمنية ، وكل واحد من هذه الثلاثة غير بسيط فى الطبع ، بل هو أيضا ممتزج وله مزاج يخصه . لكن هذا المزاج الثانى فى اللبن هو من فعل الطبيعة لا من فعل الصناعة ، فهو بخلاف الترياق .

والمزاج الثانى قد يكون على وجهين : إما مزاج قوى ، وإما مزاج سلس ، والمزاج القوى مثل أن يكون كل واحد من البسيطين اتحد بالآخر اتحادا يعسر تفريقه ، ولوهل حرارة النار ، مثل جرم الذهب ، فإن المزاج بين رطبه و يابسه قد باغ مبلغا تعجز النارية

<sup>(</sup>١) أن: ساقطة من ب، د || أركان: أن كان سا ، كان م (٢) وأنها: و إنما بب ، سا ، م (٣) أو على : وعلى ب ، د ، م || بينها : بينهما د ، سا ، ط ، م (٤) له : لها د ، سا ، ط ، م (٥) الناس : الإنسان ط (٢) وبينا : وقد بينا ط ، (٩) و إذا : فإذا د ، سا ، ط (١٠) مزاج : امتزاج د ، ط ، م || عن(الأولى) : ساقطة من م (١١) في : من سا || الأدوية : أدوية ط (١٢) وتركبت : فتركبت سا (١٣) ثان: + وثان د (١٤) فإن اللبن : فالمبن ط (١٥) غير : عن م (١٦) فهو : وهو ط (١٧) والمزاج : فالمزاج د ، سا ، ط ،

عن التفريق بينهما، بل إذا سيلت المائية لتصعدها الحرارة ، تشبثت بجميم أجزام أجزاء الأرضية ، فلم تقدر على تصميدها وتحليلها لإرساب الأرضية إياها ، كما تقدر على مثله في الخشب ، بل في الرصاص والآنك. فإذا كان من المزاج ما استحكامه هذا الاستحكام ، فلايبعد أن يكون من المزاج الناني ما تعجز الحرارة الغريزية التي فينا عن تفريق بسائطه . وما كان هكذا فهو المزاج الموثق . فإن كان معتدلا بقي في جميع البدن إلى أن يحيل الحر صورته و يفسده معتدلا فيحدثه معتدلا . وماكان مائلا إلى غلبة ، بني في البدن على غلبته إلى أن تفسد صورته؛ و بالجملة إنمــا يصدر عنه فعل واحد . وأما إذا لم يكن المزاج موثقا، بل رخوا سلسا مجيبا إلى الانفصال ، فقد يجوز أن يفترق عند فعل طبيعتنا فيه ، وتتَّزايل بسائطه ، التي لما المزاج الأول بعضها عن بعض ، وتكون مختلفة القوى، فيفعل بعضها فعلا ويفعلالآخر ضده. فإذا قالالأطباء إن دواءكذا قوته موكبة منقوى متضادة ، فلا يجبأن ١٠ يفهموا هم أنفسهم ، ولا أنت عنهم ، أن جزءا واحدا يحل حرارة و برودة ، يفعل كل واحد منهما بانفراده كالمتميزين . فإن هذا لا يمكن ، بل هما في جزأين منه مختلفين هو مركب منهما . وأيضا لا يجب أن نظن أن غير ذلك الجنس من الأدوية ليس مركبا من قوى متضادة ، فإن جميع الأدوية مركبة من قوى متضادة ، بل يجب أن يفهم من ذلك أثهم يعنون أنه بالفعل ذو قوى متضادة أو بقوة قريبة من الفعل ، لأن منه أجزاء مختلفة لم ١٥٠ يفعل بعضها في بعض فعلا تاما يجعل الكل متشابهة القوة ، ولا تلازمت واتحدت ، حتى إذا حصل بعضها في جزء عضو ، ازم أن يحصل الآخر معه ، لأنه إذا كانت متشابهة القوة ، لم يختلف فعلها في البدن البتة . و إن كانت متلازمة الأجزاء ومختلفة القوى ، جاز أن يختلف أيضا تأثيرها في البدن ؛ بلكان إذا حصل جرء من بسيطها في عضو ، وافقه

<sup>(</sup>١) سيلت: سلت ط || لتصعدها: لتصعيد ط؛ لتصعيدها م (٢) تصعيدها: تصعدها ط (٤) التي: ساقطة من د، سا || عن: على م (٥) إلى: إلا م (٢) و يفسده: فيفسده د || معدلا فيحدثه معتدلا : معتدلا ب، سا ، م ؛ فيحدثه معتدلا ط || بستى ٠٠٠٠ غلبته : ساقطة من ط || غلبته : غلية م (٧) وأما إذا: وإذا ط (٨) إلى : أن م ٠ (١٢) منه : ساقطة من م (١٤) مركبة : ليس سا ساقطة من م (١٤) مركبة : ليس سا (١٥) بقوة : لقوة ط || منه : فيه د ، سا ، ط (٢١) فعلا : ساقطة من م || متشابة : مشابه د (١٧) إذا (الأولى) : ساقطة من سا || إذا (الثائية) : إن د ، سا (١٨) ومختلفة : أو مختلفة م (١٩) رافقه : وافقه سا .

ما يلازمه من البسيط الآخر ، فحصل منهما الفعل والأثر الذى يؤدى إليه فعلاهما في جميع أجزاء ذلك العضو على السواء . إذ كل واحد من أجزائه معه عائق من تمام فعله ، متمكن منه ، اللهم إلا أن يكون جزء عضرو قابلا عن أحد البسيطين دون الآخر ، أو الطبيعة تستعمل أحدهما وترفض الآخر .

وقد يكون هذا كثيرا ، ولكن لابد من دلالة على أن امتزاجها بحيث يقبل التميز بتأثير الحرارة فيها ، وإن لم تتزايل . فالأدوية المفردة ، التي نذكر أن لهاقوى متضادة ، هي هذه التي ليس فيها ذلك الامتزاج الكلي . فمن هذه ما هو أقوى امتزاجا ، فلا يقدر الطبخ والنسل على التفريق بين قواها ، مثل البابونج الذي فيه قوة محالة وقوة قابضة إذا طبخ في الضهادات لم تفارقه القوتان ، ومنه ما يقدر الطبخ على التفريق بينهما ، مثل الكرنب ، فإن جوهره ممتزج من مادة أرضية قابضة ، ومن مادة لطبفة جلاءة بورقية ، فإذا طبخ في الماء تحلل الجوهر البورق الجالى منه في الماء ، وبق الجوهر الأرضى القابض ، فصار ماؤه مسملا وجرمه قابضا ، وكذلك المدس ، وكذلك الدجاج ، وكذلك النوم ، فإن فيه قوة جلاءة عرقة ، ورطوبة ثقيلة ، والطبخ يفرق بينهما ، وكذلك البصل والفجل وغيره ، ولذلك عرقة ، ورطوبة ثقيلة ، والطبخ يفرق بينهما ، وكذلك البصل والفجل وغيره ، ولذلك قبل : إن النهل يهضم ولا ينهضم ، لأنه يهضم لا يجيع أجزائه ، بل بالجوهر اللطيف قبل : إن النهل ذلك عنه ، بق الجوهر الكثيف الذي فيه عاصيا على القوة الهاضمة لزجا ، وذلك الجوهر الآخر يقطع اللزوجة .

ومن هذا الباب ما يقدر الغسل على التفريق بين جوهريه ، مثل الهنسدبا وكثير من البقول ، فإن جوهرها مركب من مادة أرضية مائية باردة كثيرة ، ومن مادة لطيفة قليلة ، فيكون تبريدها بالمادة الأولى وتفتيحها السدد ، وتنفيذها أكثره بالمادة الأخرى ،

<sup>(</sup>۱) منهما: بينهما سا (۳) الآخر: الأبغاء ط (٥) امتزاجها ط الآخرية : المتزاجهما ط التميز: التميز د، سا، ط، م (٦) و إن لم تتزايل: ساقطة من سا | فالأدوية : الأدوية (٧) الكلى: الثانى طا (١٠) من: عن ط (١١) البورق: + في م | اباطالى: الجائى ط | فصار: فيكون د، سا (١٦) وكذلك العدس: ساقطة من سا (١٥) فإذا ٠٠٠ فيه: ساقطة من ط (١٦) وذلك : وكذلك د (١٧) الهنديا و الهنديا م الهندي م (١٩) أكثره:

و يكون جل هذه المادة اللطيفة منبسطة على سطحها ، قد تصعدت إليه وانفرشت عليه ، فإذا غسلت تحالت في الماء ، ولم يبق منها شي يعتد به ، ولهذا نهى عن غسلها شرعا وطبا . ولهذا السبب كثير من الأدوية إذا تناولها الإنسان بَردت تبريدا شديدا ، وإذا ضُد بها ضُمَّد بها حالت مثل الخنازير ، وخصوصا مخلوطة بالسَّويق ، وذلك لأنها مركبة من جوهرارضى ه مائى شديد التبربد ، ومن جوهر لطيف عملل ، فإذا تنوولت أقبلت الحرارة الغريزية ، فالمت عنها الجوهر اللطيف ، بل ولم تكن كثيرة المقدار فتؤثر في المزاج أثرا ، بل تفشت ونفذت ، وبق الجوهر المبرد منه غاية في التبريد . وأما إذا ضمد بها فيشبه أن يكون الجوهر الأرضى لا ينفذ في المسام ، فلا يفعل فيها إثرا البتة ، والجوهر اللطيف النارى ينفذ فيها وينضج ، فإذا استصحبت شيئا من الجوهر الباود نفع في الردع وقهر الحرارة الغريبة . . الملل فيه قريبة من هذا ، فيجب أن يكون هذا المعنى معلوما ، إذ جعل إحدى العلل فيه قريبة من هذا ، فيجب أن يكون هذا المعنى معلوما ، إذ جعل إحدى العلل فيه قريبة من هذا ، فيجب أن يكون هذا المعنى معلوما .

ومن الأشياء النباتية مايشبه أن يكون فيه جوهران متجاوران من غير امتزاج البتة . فن ذلك ما هو ظاهر للحس كأجزاء الأترج ، ومنه ما هو أخفى ، فإن بذر قطونا يشبه أن يكون قشره وما على قشره قوى النبريد ، والدقيق الذى فيه قوى التسخين ، حتى يكاد ما أن يكون دواء مجمرا أو مقرحا ، وقشره كالحجاب الحاجز بينهما . و إن شرب غير مدقوق لم يُمكّن صلابة بحرمه من أن تُنفذ قوة دقية ه فى باطنه ، بل فعل بظاهره ولعابه و إن دُق

<sup>(</sup>١) و يكون : فيكون ط (٢) غسات : غسل ب || ولهذا : فلهذا د ، سا ، ط ، م (٤) تنوولت : تنولت م || بها : ساقطة من ب (٥) [ الخنازير : قروح صلة تحدث في الرقبة ، (لسان العرب)] . (٦) ما ئي : وما ئي د ، سا || التبريد : البرد ط || محلل : محلل د || فإذا : إذا ط || تنوولت : تنولت م (٨) غاية في : في غاية ط . (٩) فلا يفعل : ولا يفعل د ، سا || أثرا : أثرط (١٠) استصحبت : استصحب ط || فقع : ونفع ط || وقهر : قهر م || الغريبة : الغريزية سا (١٠) من : في د ، سا || منه : ونفع ط || وقهر : أولا د (١٣) معلوما : + محكما د ، سا (١٣) من : ساقطة من م || البنة : الهيئة سا (١٤) كأجزاه : كأنه جزا د || أخفى : خفى ط || فإن : كأجزاه سا || بذر : البند ط || فلونا : كأجزاه سا || بذر : البند ط || فلونا : + فإنه سا (١٣) أن : ساقطة من سا || دواه مجرا : ذو مجرم || شرب : البند ط || فلونا : + فإنه سا (١٦) أن : ساقطة من سا || دواه مجرا : ذو مجرم || شرب : ط م (١٢) جرمه : جلده د ، سا || بظاهره : بظاهرب || ولعا به : ولعا بيته د ، سا ؟ والغاية م

ظهر دقيقه. فعسى أن يكون الذى يقال من أنه سم ، إنما هو بسبب ظهور دقيقه وحشوه. ويشبه أن يكون تفجير المدقوق منه للجراحات وتفجيج الصحيح منه إياها ، وردعه لها بهذا السبب .

وهذا المقدار كاف فى إعطائنا هذا الأصل ولنختم كلامنا فى النبات ، فإنا إن اشتغلنا عنواص جزئياته وأفعاله ، نكون كأنا قد نزلنا إلى صناعة جزئية .

۱) ظهر دقیقه : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) تفجير: تفجر م | | وتفجيج: وتفتح د ؛ وتفتح ط | | منه: منها م (٣) بهذا: فهذا م (٤) تفجير: القدر سا | النبات: +هها سا | فإنا إن: فإن ط(٥) جزئيا ته وأفعاله: جزئيا تها وأفعا لها د ، سا ، ط ، م | نكون: نكن ط | جزئيا تها النبات من الطبيعيات من الطبيعيات من الشفاء بحمد الله وحسن توقيقه د ؛ + تم الفن السابع من جملة الطبيعيات ط ؛ + آخر كتاب النبات من الشفاء م .

### المصطلحات

استقامة (الساق) ۲۸ استيكاع (الغصن) ٢٩ أصباغ النقوش هم أصل (أصول) ١٢-١٤-١٥-١٨-P1-77-14-F4-F3 أصلي ١٤ إصمات عس اعتضاد ۲۷ أعضاء آلية ١٢ اختذاء ١٧-١٦-٩ اغتذا **-۲۲-۱۹-۱۱** (آفات) ۱۱-۲۱-۱۹-۲۲ **\*\*\***-\*\* اكتناز (الأرضية) ٢٤ إلحاح ٢٥ آلة (آلات) ١٠-١٠-١٠ آلة (آلات) امتراج ۲۲–۲۳ امتزاج کلی ۲۲ امترج . ب امتصاص ١٥ – ١٦ – ١٧ – ١٨ – **77-7.**-71 أمزجة الأشياء ٣٨ أنبوب (أنابيب) ٢٣ انتصاب (الساق) ۲۸ انتصاب (النبات) ۲۸ انتعاش ۱۷–۱۹

آنك ٤١ إزار ٣٦ اتعاد ٢٥ اتعد ،٤ أترج ۳۰–۳۲–۴۲ اتصال ۱۳ – ۳۸ أثر ٤٢ – ٤٣ احالة ١٦ احتقان الحرارة ٣٤ اختباری ۱۵ إدراك و أدوية مركبة . ٤٠ إرادة ٩ بالإرادة ١٧ ارادی ۱۷ أرض ۱۵–۱۲–۱۷ ۲۲ أرَضَة ٢٥ ارضی ۲۲ أرضية ١٥ - ٢٧ - ٢٤ - ٢٧ - ٢٧ -27-21 استحالة ١٣ استحكام الم استحكام ( الثمرة ) ٣٠ بزر ( بزور ) ۹ –۱۱-۱۶-۱۰-77-70-75-77 بزور صلبة ع٣ بزور مصمتة ع٣ سائط ١٤ بستانی (نبات ) ۳۸ بسيط ٤٠ - ٢٤ البسيطان ٤٠ – ٢٤ بصل ۲۳-۲۶-۳۲ بطم ۳۹ بطیخ ۲۷ بطیخ زق ۳۶ بقل مطلق ۳۸ بقلی ۲۲ – ۳۸ بقول ٤٢ البلاد الباردة ٢٦ بلسان ۳۷ بلوط ۳۲ بنطافيلن ٣١ بورقى ٢٢ بيضة (بيض) ١٠-١١-٢٤ (ت) تباطل المنفعة ٣٦ تبريد . ٤ - ٢٢ - ٣٤ تجفيف ٣٠ تحجير ٢٦

انتفاض الفضل ١٤ أنثى النبات ١٠-٩ انجذاب (الغذاء) ٢٥ انحراف ۳۶ إنداء ٢٦ اندفاع ۳۷ إنشاء ٣٠ إنضاج ٢٧ انفعالات ٩ انكسار (الغصن) ٢٨ انهضم ۲۲ أنوثة ١٠–١٢ أول (أوائل) ١٦ **(ب**) باذروج ۳۹ باذنجان ۳٤

باذروج ۳۹
باذنجان ۳۲
بادنجان ۳۲
بارد ۲۲
باطن ۳۳–۳۲
باقلی ۱۱–۱۹–۳۳
بخار ( أبخرة ) ۲۶–۳۳
بخار رطب ۲۶
بذر قطونا ۳۳–۳۲
برد ۳۱–۲۶–۲۲
برودة ۱۲
بری ( نبات ) ۳۸

تغرية ٢٩ تغصن ، تغصین ۲۸-۲۹ تغلیف ۳۶ تغیرات عمریة ۳۳ تغييرات الغذاء ٣٣ تفاح ۲۶ – ۲۵ – ۲۳ تفتيح السدد ٢٤ تفرع ۲۷ تفريع ١٨ – ٣١ تفريق ( تفريق الغذاء ) ١٣ـ٣٣ـــ تفشى (الأبخرة) ٣٤ ــ ٣٤ تفشية (الحرارة) ٢٦ تفقح الثمار ٢٩ تكون ١٣ – ١٩ – ٢١ تماس ۳۸ تماسك ٢٤ تميز ۲۶ تناول ( الغذاء ) ۱۷ توابع ١٤ تودری ۳۷ توریق ( توریق الشجر ) ۳۱–۳۸ توزيع ( الغذاء ) ١٦ ، ٣٢ تولد ۹ –۱۱–۱۷ –۱۸ – ۲۱ –۲۱ WE - Y9 توليد ١٠-١١-١١-١٤ **\*\*-\***-14-14-14 تین ۳۰ – ۲۳

تحصيل (الغذاء) ٩ –١٧ تعلل 17-70-73-43 تحليل ١٣-٢٩-٢٩ تخلخل ۱۲–۲۲–۲۲ سخ تخمر وبي تخيل ٩ تربية (النبات) ٣٨ تردد الغذاء ٢٧ ترزین ۲۳ ترطیب ۳۰ ــ ۲ ترياق ٤٠ تزایین ۱۳ تسخين ۲۰-۶-۳۶ تسييل ( الغذاء ) ١٣ تشکل ۱۳ تشکیل ۲۲ تصعد ۲۱ ـ ۲۳ تصعيد ١٤ تصلیب ۲۲-۲۹-۳۵ تصور ۱۳ تصور أول ١٣ تصویر ۱۰ تضعيف ١٩ تعریق ۱۵ تعفن ۲۵ تعلق ( النبات ) ۲۷ تغذية ١٧-١٧-٢٧

جوهر ۱۳ –۱۸ –۱۹ –۲۲ – £Y--YY--YA--YV--Y9 جوهر أرضى ٤٢ ــ ٤٣ جوهر أرضي مائي ٤٣ جوهر بارد ۲۳ جوهر بورقی ۲۶ جوهر جالي ۲۶ جوهر كثيف ٢٤ جودر لطيف ٢٤ ــ٣٤ جوهر لطيف محلِّل ٢٠ جوهر لطیف ناری ۴۳ جوهر مبرّد ۲۳ (ح) حاجز ۲۲-۲۳ حار ۱۳-۱۰-۲۲-۲۰-۸۲-**\*\*\***-\*\*-\*\* حار رطب ۲۰-۲۹ حب (حبوب) ١٩ – ٣٥ – ٣٦ حجاب حاجز ۲ حجرية ع حجم ۳۰-۲۳-۳۲-۳۰ حرارة ١٣-٢٥-٢٦-١٤-13-73

حرارة غريزية ٣٦ ــ ٤١ ــ ٤١

حرارة محتقنة ٢٦

حركة ١٠-٩

حرکة اختبارية ١٥

**(**亡) نخن (الأرض) ١٥ ئدى ١٧ ممار رطبة ٣٤ مر صلب ۳۳ ثمر لین ۳۳ ــ ۳۴ ثمرة ( ثمر شمار ) ۲۱ – ۱۶ – ۱۰ – **75-77-77** ئۇلول ٧٧ ثوم ۲۲ (ج) جاذب للغذاء ٣٦ جبلی ۳۸ ر. حبنية ، ع جدب ١٦ جذب (الغذاء) ٧٠-٣٣ م جراحات عع جرم ۲۹-۲۹-۳۶-۰3-£4-- £7 جلاء ٢٤ جلد الثمرة ٢٨ – ٣٤ جُمود ۲۶-۳۹ جنبة ٣٨ جنس ۲۳-۳۴-۳۹

جوز ۳۳-۳۳-۳۵

خصب ۱۶ خلاء أنبو بی ۲۳ خلاف (نبات) ۲۵ خلل ۲۸ ــ۳۰ خنازير[ الخنازير قروحصلبة تحدث في الرقبة ( لسان العرب ) خواص ع خیار ۲۷ خياطة ( خياطات ) " ورق النباء " " ٢٩ (د) دجاج ۲۶ دخان يابس ٢٤ دخانية ٢٥ دَبَم ٢٥ دَسِم ۲۹–۳۵ دسومة ٢٥ دقيق ٢٤ - ٤٤ دُلّب ( نبات ) ۲۰–۲۰ دم الطمث ١٧ دمعة ٣٧ دهانة ٢٥ - ٣٧ دهن (أدهان) ۲۷۷ دهنی ۲۰-۲۹-۳۷ دهنية ٢٥ - ٣٣ دواء (أدوية) ٤٠٠ ٤ ـ ٢٤ ـ ٣٠ دواء مركب (أدوية مركبة) . ٤٠ دواء مفرد (أدوية مفردة) ٤٧-٤٠ دوادم ۳۷

حركة إرادية ١٠ حزم ۱۸ حس ١١-١٠-٩ حشائش بقلية (أو عشبية) ٣٨ حَشُّو (حشو البزر) ١٧ –٢٣ – ٤٤ حشیش مطلق ۲۸ حكم طبيعي ٢٨ حلَّل ٣٤ حماض ۲۲ حمص ۳۰ مَمْل ( الأشجار من الثمر ) ٣٢ حموضة ٣٣ حنطة ١٩ ـ ٣٠ ـ ٣٠ ـ ٣٠ حی ۹-۱۰-۹ حياة ٩ حيوان ٩ - ١٠ - ١٢ - ١٣ - ١٤ -**79-79-17-10** حیوانی . ب

خاصیة ۹۹ خالص الغذاء ۹۹ خراعة ۲۳ خَس ۲۲–۲۸ خشب ۱۵–۲۸–۳۱ ۳۳–۳۳–۳۳

خشبية ۲۲ ــ ۳۲

(خ)

( w) ساج (نبات) ۲۵ ساق ( سوق 🗕 أسواق ) 🔞 ١٦ – ١٦ – ساق مستندة ۲۲ ساق مضطجعة ٢١ ساق منبسطة (مستندة على الأرض) ٧٧ — ساق منتصبة ۲۲–۲۷ – ۳۸ سبخی ۳۸ سبيل الغذاء ٣٦ سخونة ٢٥ مغیف ۲۸ بر سرفة ٢٥ سرو ( نبات ) ۲۰–۲۹ سرة ۱۷ سفرجل ۳۲-۳۵-۳۳ سلق (نبات) ۲۲ سمنية ٤٠ سمین ۳۳ سندروس ۳۷ سيال ٢٥ سيالة ، سيالات ١٤ - ٣٧ سیفی (نبات سیفی ) ۳۸

( i ) ذبول ۱۲ ذكر النبات ١١-١٠-٩ د دکوره ۱۰–۱۲ (ر) رأس النخلة ٣٧ رحم (أرحام) ١١ رزانة ٢٤ رصاص ٤١ رطب ۲۷-۲۲-۲۲-۲۷ £ · - 47 - 45 - 47 - 48 رطوبة (رطوبات) ١٣ – ٢٢ – ٢٤ – رطوبة ثقيلة ٢٤ رطوبة لزجة ٢٥-٢٦-٢٨ رطوية لزجة ما سكة ٢٩ رمّان ۳۶ رمص ۱٤ رمليّ ٣٨ رياح ٢٩ دیم ۲۲ (ز) زهر ۱۵-۲۱-۳۳ زيتون ٣٩

زينة ٣٧

صلب ۲۰-۲۸-۲۰ صلب الصلب (العمود الفقارى) ٢٩ صلع ۳۰ صمام عم صمغ (صموغ) ۲۱-۳۲-۳۷ ومناعة . ٤ ـ ـ ٤٤ صنو بر ۱۵ (ض) ضماد ، ضمادات ۲۶ ــ ۲۶ ( <del>L</del> ) طب ۲۹ سع طعم (طعوم) ۱۹-۳۳ طفوء الحرارة ١٣ طمت ۱۷ طيور ١٠ (ع)

طبخ (طبخ الغذاء) ١٣ - ٢٦ عدس ٤٢ بالعرض ٢٤ عرعر (نبات) ۲۵ عوق (عوق) ۱۳ –۱۹ –۱۲ –۱۷ **77-1** عرق (الشجر) ١٥ عضو (أعضاء) ٩ –١٢ – ١٤ – ١٦ – £7-£1-74-77-14-1V

( ش ) شاهسفرم ( نبات ) ۲۹ شامة ۲۷ شبه الخلط (أشباه الأخلاط) ١٥ شبه العضو ( أشباه الأعضاء ) شجر حشیشی ۳۸ شجر مطلق ۳۸ شجرة (شجر ـــ أشجار ) ١٥ ــ ١٨ ــ ٢٢ ــ **\*4-\***\*\*-\*\*\*-\*\*1 شجرة أنبونية ٢٨ شخص ۱۰ – ۱۱ – ۱۲ شعبة عرقية ١٧ شعیر ۱۸ شهوة حسة ٩ شوك ٣٢ – ٣٧ شوك أصلي ٣٧ شوك زور ۳۷ (0)

صبغ (أصباغ) ٣٩ صدف ۹ -۳۵ صدفية ٣٤ صرف الغذاء ٣٣ ضرف الفضل ٣٢ صریح (صریح الغذاء) ۲۹ صعود (الغذاء) ۲۳ ملاية ٢٣-٤٧-٣٤

عضو أصلى (أعضاء اصلية) ١٤ ، عضو مركب (أعضاء مركبة) ١٤ ، عقد (الأغصان) ٢١-٣٣-٣٨ عليق ٣٩ عليق ٣٩ عنب ٢٧-٣٧ عنب ٢٧-٣٧ عنصر (عناصر) ٤٠ عنفود الكرم ٣٠ عوز المادة ٣٧ عوز المادة ٣٧

غلاف ( ج غلف ) ۳۵ – ۳۵ – ۳۸

**٣9-- ٣**٨

غصن موصول ۳۹

غلاف غشائی (للثمرة) ۳۲ غلاف قشری (للثمرة) ۳۲ نفلاف .

فحل ۲۶ فردانیة ۳۰ فرط ۳۹ فرع ( فروع ) ( فرع ( النبات ) ۲۲–۲۷–۲۷–۳۷

فساد ۱۹–۲۰–۳۷

فضل (فضول) ۹ -۱۱-۱۲-۱۱-۱۱-۱۱-۱۲-۲۲ ۲۲-۲۲-۲۲-۲۳-۳۷-۳۷-۳۷-۳۷-۳۹-۳۷

فضلة ( فضل ) الغذاء ٢٩ ــ ٣٢ ــ ٣٢ ــ ٣٢ ــ ٢٩ ــ ١٢ ــ ١٢ ــ ١٢ ــ ١٢ ــ ١٢ ــ ٢٥ ــ ٤٤ ــ ٤٢ ــ ٤٤ ــ ٤٢ ــ ٤٤ ــ ٤٢ ــ ٤٤ ــ ٤٢ ــ ٤٤ ــ ٤٢ ــ ٤٤ ــ ٤٢ ــ ٤٤ ــ ٤٢ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ـــ ٤٤ ــ ٤٩ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤ ــ ٤٤

(ق) قائم (نبات قائم) ۴۸ قابض ۶۲ قثاء ۳۹ قد ۲۲ قرامید ۲۹

قشر ۲۷ – ۲۷ – ۳۷ – ۳۰ – ۲۸ –

قشر صدف (للشرة) ٣٢ قشر غليظ ٣٥

٤٣

قوة هاضمة ٢٤ قوة متضادة ٢١ ـ ٢٢ (4) کائن ۲۰ كثافة ع کثیف ۲۸–۲۲ کرمة - کرم ۲۷-۲۸-۲۷ کزنب ۲۶ كزيرة ٢٣ كم - (أكام) ٢٩ کثری ۲۴ کن ۲۸ (J) لب ( لبوب ) ١٩ – ٢١ – ٣٤ - ٣٦ لباب ١٤ - ٢٢ لبن ( ألبان ) ١٤ – ١٧ – ٢٧ . . . لبن البلسان ۲۷ لبن دهنی ۳۷ لبن مائی ۳۷ لبن ناری ۳۷ لبنية ٣٧ لبوب دسمة ه \*\*-لحاء أجعد ٢٨ لما أسبط ٢٨

قشر لطيف غرق ٢٥ قصب (نبات) ۲۸۸ قصب الرماح (نبات) ٢٥ قضيف ٣٣ قطن ۳۶ قمع (ج أقماع) الثمر ٣٤ قوام ۲۹-۳۰-۳۵ فوة ( قوى ) ۳۳ – ۳۵ – ۲۷ – ۲۹ – 27-21 قوة الأنوثة ١٠ قوة التوليد ٢٧ قوة جاذبة ٢٨ قوة جذب ١٥ قوة جلاءة ٢٤ قوة الذكورة ١٠ قوة طبيعية 👂 قوة غاذية ٢٠ قوة فاعلة ١٥ قوة قابلة ( للتصوير والتوليد ) ١٠ قوة متولدة ١٥ قوة محرقة ٢٤ قوة مركة ٤١ قوة منفعلة ١٥ قوة مولدة ١٠–١٥–٢٧ قوة نباتية ٢٥

قوة نفسانية ١١

مبدأ (مبادئ) ۱۱-۱۷-۱۷ **44 -40 -14 -14** مدأ التوليد ١٨ مبدأ الحس ١٢ مبدأ رحمي (مبادئ رحمية ) ١٨ – ٣٥ مبدأ محرك ١١ مبدأ منفعل ١٠ متخلخل ۲۲–۲۷–۳۴ متصور ۱۹ متلزز (الرطوبة) ٢٩ متولد ۱۱ محزز ( محزز الحشب ) ۲۹ محلل ۲۴ محمّر ( دواء مجر ) ۲۳ مخ (العظام) ٢٢ مخاط ۳۷ مرکب ۶۰ – ۱۵ م كبات حيوانية . ٤ مركبات معدنية . ٤ م كيات نياتية . ٤ مناج (أمنجة ) ٩ – ١٣ – ١٥ – - ¿· - ٣٩ - ٣٨ - ٣٣ - ١٨ ٤٣ - ٤١ من إج الترياق ٤٠ مناج أول ٤٠ – ٤١ من اج ثان ٤٠ – ٤١ من اج حقیق ، ع

لحاء غشائی ۲۸ لحاء ليفي ٢٨ لحم (الثمرة) ٣٤ لزج ۲۰ ۲۹ ۲۰ ۲۲ لزوجة (لزوجات) ۲۰–۳۰ پروجة لزوجية ٢٥ لطيف ٢٤ – ٤٣ لماب ۲۳ لعامية ٣٦ لوز ۳۲-۳۳-۳۵ ( ) ماء ــ مانی ۱۶ ــ ۲۰ ــ ۲۷ ــ ۲۹ ــ £~-£7-~~~~~~~~ مائية ٢٥ – ٢٧ – ٨٠ – ٤١ – ١٤ مادة ١٠- ١١ - ١١ - ١١ - ١١ - ١١ -rv -rr-r·-rq-rv -r7 49 مأدة أرضية ٢٤ مادة أولى ٤٢ مادة بورقية ٢٤ مادة جلاءة 13 مادة عاصية ٢٢ مادة لطيفة ٢٧\_٣٤ مادة موافقة ٢٦ ماسك ( مائى ، دهنى ) ۲۷-۲۵

مبادئ التغذية ١٨

مزاج رخو ٤١ من اج سلس ٤٠ - ٤١ مزاج قوی ٤٠ من اج معتلل ٤٠ مزاج موثق ٤١ مسام ۲۴ - ۲۲ مستعرض ۲۹ – ۳۰ مستق ۲۷ – ۳۰ مسهل ۲۶ مشيمة ١٧ – ٣٦ مصاصة ١٧ معاليق ٣٣ معدنی و ع معدة ١٦ مغرس ــ مغارس ۲۸ ــ ۳۳ ــ ۳۷ مغرس صناعی ۲۸ مغرس طبیعی ۲۸ مقرِّح ( دواء مقرح ) ٢٣ ملوكية (نبات) ٣٨ ممتزج وبج ممتص ۱۷ منبب ( منابت ) ۲۷ منوی ۱۹ منی ۱۶ مني الأنثي ١١ منی ذکوری ۱۱

موجب الطبائع ٣٩

ا موصول ( نبات موصول ) ۳۸ موصول به ( نبات موصول به ) ۳۸ مولد ١١ – ٢٠ مؤوف ١٦ (じ)

ناری ( لبن ناری) ۳۷ ناری (ناری المزاج) ۱۵ نارية ١٥ – ٤٠ ناشف (للرطوبة) ٢٦ نبات ۷ - ۸ - ۹ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ -TX-T7-T1-T4-TV-TF ££ - 49 نبات بری ۳۸

> نبات جبلي ٣٨ نبات رملی ۳۸ نبات سبخی ۳۸ نبات سیغی ۳۸ نبات مائی ۲۷ - ۳۸ نباتی ۶۰ – ۶۳

نبات بستانی ۳۸

نبات بقلی ۲۲

نبت ۱۰ – ۱۲ – ۱۹ تخل - نخلة ١٢ - ٢٨ - ٧٧ نشو – نشوء ١٤ –١٩ –٢٠–٢١ – To - T.

نضج (الثمر) ۲۹ – ۳۰ – ۳۲

هاضم ـ هضم ۲۶ الهضم الأول ٣٧ الهضم الأخير ٣٧ هندبا (نبات) ۲۲ هوائية ١٥ – ٢٤ – ٢٥ هیولی ۳۹

( )

(•)

ورق (أوراق) ۱۵-۲۱-۲۲-۲۲ YA - YI - YI - YA - YVوصل ( وصل النبات بغیرہ ) ۲۸ وقاية ٢٨-٢٩-٣٢-٢٣-٢٣ وقاية حاجزة ع٣

> ( ی ) يبس ١٣ - ٢٤ يبوسة ٢٤ – ٢٦

نطفة الأنثى ١١ نعناع ۲۹ نفس (انفس) ۱۵ - ۱۹ - ۲۰ - ۲۰ ٤٠ — ٣٨ النفس الأولى ٢٠ نفس حيوانية (أنفس حيوانية) ٢٠ نفس غاذية ٢٨ نفس نباتية (أنفس نباتية) ٧٠ ــ ٣٩ نفض ( الورق ــ الغصون ) ٢٩ نفض الفضول ١٤ نفوذ الغذاء ٢٢ ــ ٢٨ نقوش (النبات) ۲۹ نقير ٢٥ نمام (نبات) ۲۹ نمو ۱۸ – ۱۹ نوع ۱۰

نوی ۳۵